# GUÍA DE ESTUDIO BÍBLICO PARA ADULTOS

# Efesios, Filipenses, Colosenses

Viviendo con Fidelidad y Gozo

Brian Harbour Ray Pollard Ronnie y Renate Hood Joe Caldwell



BAPTISTWAYPRESS®

Dallas, Texas

#### Efesios, Filipenses, Colosenses—Guía de estudio bíblico adultos

Derecho de autor © 2008 por BAPTISTWAY PRESS\*.

Derechos reservados.

Impreso en los Estados Unidos de América.

Ninguna parte de este libro puede ser usada ni reproducida de manera alguna sin permiso escrito excepto en caso de citas breves. Para información, comuníquese con BAPTISTWAY PRESS, Baptist General Convention of Texas, 333 North Washington, Dallas, TX 75246–1798.

BAPTISTWAY PRESS® está registrada en la Oficina de Patentes y Marcas Registradas de los Estados Unidos.

Los pasajes bíblicos son tomados de la Santa Biblia, Reina-Valera Revisión 1960, derecho de autor © 1960, por Sociedades Bíblicas en América Latina. Usada con permiso.

Equipo de Administración BAPTISTWAY PRESS® Director Ejecutivo, Baptist General Convention of Texas: Randel Everett Director, Equipo de Misiones, Evangelismo, y Ministerio: Wayne Shuffield Líder de Equipo de Ministerio: Phil Miller Editor, BAPTISTWAY PRESS®: Ross West

Traducción: Adlín Cotto, Ph.D.

Portada y diseño interior y producción: Desktop Miracles, Inc.

Impresión: Data Reproductions Corporation

Primera edición: Octubre 2008

ISBN-13: 978-1-934731-18-5

# Cómo hacer mejor uso de esta publicación

#### Sea que usted es maestro o estudiante-

- 1. Comience temprano durante la semana antes de que la clase se reúna.
- 2. Revise el estudio. Repase la tabla de contenidos y lea la introducción al estudio. Trate de ver cómo cada lección se relaciona al estudio en general.
- 3. Use su Biblia para leer y considere en oración los pasajes bíblicos para la lección. (Usted verá que cada escritor ha usado una traducción favorita para las lecciones en esta publicación. Por supuesto, usted es libre de usar la traducción de la Biblia de su preferencia y compararla con la traducción seleccionada para la unidad.)
- 4. Después de leer todos los pasajes bíblicos en su Biblia, entonces lea los comentarios del autor. Los comentarios tienen la intención de ser una ayuda para su estudio de la Biblia.
- 5. Lea los artículos cortos—"comentarios al margen"—en cada lección. Tienen la intención de proveer información adicional para enriquecimiento e inspiración y para fomentar el pensamiento y la aplicación.
- 6. Trate de contestar por usted mismo las preguntas incluidas en cada lección. Tienen la intención de fomentar mayor pensamiento y aplicación, y también pueden ser usadas en la sesión de la clase misma.

#### Si usted está enseñando:

- A. Por supuesto, haga todas las cosas ya mencionadas. Según comienza el estudio con su clase, asegúrese de encontrar la manera de que su clase conozca la fecha cuando será estudiada cada lección. Usted puede hacer esto de una o más de las maneras siguientes:
  - En la primera sesión del estudio, brevemente den un vistazo general al estudio identificando con su clase la fecha cuando

- cada lección será estudiada. Guíe a su clase a escribir las fechas en la tabla de contenido en la página 7 y en la primera página de cada lección.
- Prepare y despliegue un rótulo que indique la fecha cuando cada lección será estudiada.
- Si todos los participantes en su clase tienen correo electrónico, notifíqueles las fechas cuando las lecciones serán estudiadas.
- Provea un marcador de libros con las fechas para las lecciones.
   Usted deseará incluir información acerca de su iglesia y usar el marcador como una herramienta para la visitación.
- Prepare pegatinas o calcomanías (stickers) con las fechas de las lecciones, y péguelas en la tabla de contenido o en la contraportada del libro.
- B. Consiga una copia de la *Guía del maestro*, el material complementario a esta *Guía de estudio*. La *Guía del maestro* contiene comentarios bíblicos adicionales más dos planes de enseñanza. Los planes de enseñanza en la *Guía del maestro* proveen sugerencias didácticas prácticas y fáciles de usar que funcionarán en su clase.
- C. Después de haber estudiado el pasaje bíblico, el comentario para las lecciones, y material adicional, use las sugerencias para la enseñanza en la *Guía del maestro* para ayudarle a desarrollar su plan para guiar a su clase en el estudio de la lección.
- D. Si desea conseguir material de comentario bíblico para el estudio de adultos en inglés, *Adult Online Bible Commentary* por el Dr. Jim Denison, pastor de Park Cities Baptist Church, Dallas, Texas, está disponible en www.baptistwaypress.org y puede ser bajado del Internet gratis. Un plan de enseñanza adicional y recursos para la enseñanza también están disponibles en www.baptistwaypress.org.
- E. El *Baptist Standard* provee otra ayuda (en inglés) para enriquecer su enseñanza en el Internet en www.baptiststandard.com. (Los participantes de su clase encontrarán esta información muy útil también.) Llame al 214–630–4571 para iniciar su suscripción a la edición impresa del *Baptist Standard*.
- F. Disfrute guiar su clase a descubrir el significado de los pasajes bíblicos y aplicar estos pasajes a sus vidas.

# Los autores de esta Guía de estudio

Brian Harbour escribió las lecciones 1–4 en Efesios. Después de servir como pastor durante cuarenta y un años, el Dr. Harbour se retiró de First Baptist Church, Richardson, Texas, para desarrollar el *Harbour Leadership Center* y establecer una organización sin fines de lucro conocida como *SeminaryPLUS*, la cual está dedicada a guiar y animar pastores (visite www.seminaryplus.org). Él continúa sirviendo como miembro de la Junta del Sistema de Salud Baylor y es Profesor Adjunto en la Universidad Bautista de Dallas. Él también ha servido como Profesor Visitante Winfred Moore en el Departamento de religión de la Universidad de Baylor.

Ray Pollard de Burlington, Carolina del Norte, anteriormente de Midlothian, Virginia, escribió las lecciones 5–7 en Efesios. Ahora retirado, Dr. Pollard ha servido como pastor en iglesias en Tennessee, Carolina del Norte y Virginia, y en el personal ministerial de la Junta General Bautista de Virginia. Él ha escrito tres series de lecciones anteriores para la *Guía de Estudio Bíblico para Adultos*.

Ronnie y Renate Hood escribieron las lecciones 8–11 en Filipenses. Dr. Ronnie W. Hood II es el pastor de la iglesia Fellowship Baptist Church, Longview, Texas, y sirve en la Junta Ejecutiva de la Convención Bautista General de Texas. Él es graduado de la Universidad de Samford, Birmingham, Alabama. Dr. Renate Viveen Hood es Profesora Asociada de Estudios bíblicos y griego en la Universidad LeTourneau, Longview, Texas. Ella adquirió su diploma en ciencias médicas en los Países Bajos. Los hermanos Hood estudiaron en el Seminario Teológico Bautista de Nueva Orleáns, donde Ronnie adquirió sus diplomas de M.Div., Th.M., y Ph.D. (Historia de la iglesia), y Renate adquirió sus diplomas de M.Div. y Ph.D. (Estudios bíblicos y griego).

Joe Caldwell, escritor del material de la *Guía de estudio* en Colosenses, ha servido como pastor de iglesias en Texas y California y durante

seis años ha estado en servicio activo como Capellán del Ejército de los Estados Unidos. Actualmente él sirve en el personal ministerial del Seminario Teológico Bautista de Golden Gate en California y es un estudiante de doctorado en Estudios del Nuevo Testamento allí. Él también enseña Formación Espiritual como Profesor Adjunto en el Seminario de Golden Gate.

# Efesios, Filipenses, Colosenses: Viviendo con Fidelidad y Gozo

| Cómo hacer mejo                     | or uso de esta publicación                                  | 3  |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------|----|
| Los autores de esta Guía de estudio |                                                             | 5  |
| Introduciendo Et<br>con Fidelidad   | fesios, Filipenses, Colosenses: Viviendo<br>d y Gozo        | 9  |
| FECHA DEL E                         | STUDIO                                                      |    |
| _                                   | U N I D A D U N O                                           |    |
|                                     | Efesios                                                     |    |
| LECCIÓN 1                           | En línea con el plan de Dios  EFESIOS 1:1-14                | 15 |
| LECCIÓN 2                           | Celebrando la diferencia que Dios hace  EFESIOS 2:1-10      | 25 |
| LECCIÓN 3                           | Apreciando todo en familia EFESIOS 2:11-21                  | 35 |
| LECCIÓN 4                           | Abiertos a lo que Dios tiene para nosotros  EFESIOS 3:14-21 | 45 |
| LECCIÓN 5                           | Creciendo en Cristo-juntos  EFESIOS 4:1–16                  | 53 |
| LECCIÓN 6                           | Siguiendo las instrucciones  EFESIOS 4:17—5:2, 11–16        | 63 |
| LECCIÓN 7                           | Ser cristiano en las relaciones familiares                  | 73 |

# U N I D A D D O S

# Eiliponcoc

|                | Fuipenses                                                                  |     |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| LECCIÓN 8      | Ver la vida desde una perspectiva eterna<br>FILIPENSES 1:12–14, 19–26      | 85  |
| LECCIÓN 9      | Siguiendo el patrón de vida de Cristo FILIPENSES 2:1–11                    | 93  |
| LECCIÓN 10     | Procurando la meta suprema FILIPENSES 3:1–14                               | 103 |
| LECCIÓN 11     | Regocijándonos en el Señor  FILIPENSES 4:4-20  UNIDAD TRES                 | 113 |
| _              | Colosenses                                                                 |     |
| LECCIÓN 12     | Reconociendo la supremacía de Cristo COLOSENSES 1:15-23                    | 125 |
| LECCIÓN 13     | Enfocando en lo verdadero, no en artimañas espirituales  COLOSENSES 2:6-23 | 133 |
| Cómo ordenar m | ás materiales de estudio bíblico                                           | 143 |

# Introduciendo

# Efesios, Filipenses, Colosenses: Viviendo con Fidelidad y Gozo

### Pero, ¿cómo?

Vivir con fidelidad y gozo-¿no es eso lo que queremos? Pero, ¿cómo? Estas lecciones de las Cartas a los Efesios, Filipenses, y Colosenses están diseñadas para ayudarnos a hacer eso. De hecho, las lecciones fluyen naturalmente porque ese tema es un énfasis principal al considerar las cartas juntas.

## Las epístolas desde la prisión

Estas cartas, junto a la corta Carta a Filemón, son conocidas como las "epístolas desde la prisión". Son llamadas las "epístolas desde la prisión" debido a las referencias a Pablo como prisionero que aparecen en cada una (vea Efesios 3:1; 4:1; Filipenses 1; Colosenses 4:10; Filemón 1, 9, 13, 23).

El Libro de los Hechos indica que Pablo estuvo en prisión por un período de tiempo en Cesarea (Hechos 24) y en Roma (Hechos 28). La opinión tradicional es que la prisión en las "epístolas desde la prisión" estaba en Roma. Conocer la situación en la vida de Pablo cuando él escribió estas cartas provee ayuda para interpretarlas y entenderlas.

#### Esta serie de lecciones

A pesar de que las "epístolas desde la prisión" incluyen a Filemón, enfocaremos solamente en Efesios, Filipenses y Colosenses durante este estudio. Una de las razones principales es la abundancia de información útil que se encuentra en Efesios, Filipenses y Colosenses. Otra es que tuvimos la oportunidad de estudiar Filemón recientemente en nuestro plan de currículo BaptistWay Press.¹ Por lo tanto, enfocaremos solamente en Efesios, Filipenses y Colosenses.

Un factor adicional en el desarrollo de estas lecciones es el deseo de evitar repetir pasajes bíblicos que son demasiado similares. Colosenses y Efesios, por ejemplo, comparten cierto contenido similar. Esto es evidente al comparar Colosenses 3 con Efesios 4:17—6:9. Por lo tanto, el contenido común es estudiado solamente una vez en el estudio de Efesios.

Las lecciones en las tres unidades sirven por lo menos dos propósitos. Proveen una guía para estudiar los libros, comenzando con el contexto de cada libro y moviéndose en secuencia por cada uno de ellos. También proveen dirección para verdaderamente "vivir con fidelidad y gozo". Aprendamos a hacer ambos según estudiamos los pasajes bíblicos en estas lecciones.

#### UNIDAD UNO. EFESIOS

| Lección 1  | En línea con el plan de Dios                | Efesios 1:1-14            |
|------------|---------------------------------------------|---------------------------|
| Lección 2  | Celebrando la diferencia que Dios hace      | Efesios 2:1-10            |
| Lección 3  | Apreciando todo en familia                  | Efesios 2:11-21           |
| Lección 4  | Abiertos a lo que Dios tiene para nosotros  | Efesios 3:14-21           |
| Lección 5  | Creciendo en Cristo—Juntos                  | Efesios 4:1-16            |
| Lección 6  | Siguiendo las instrucciones                 | Efesios 4:17—5:2, 11-16   |
| Lección 7  | Ser cristianos en las relaciones familiares | Efesios 5:21—6:4          |
|            | UNIDAD DOS. FILIPENSES                      |                           |
| Lección 8  | Ver la vida desde una perspectiva eterna    | Filipenses 1:12-14, 19-26 |
| Lección 9  | Siguiendo el patrón de vida de Cristo       | Filipenses 2:1-11         |
| Lección 10 | Procurando la meta suprema                  | Filipenses 3:1-14         |
| Lección 11 | Regocijándonos en el Señor                  | Filipenses 4:4-20         |

| UNIDAD TRES. COLOSENSES |
|-------------------------|
|-------------------------|

| Lección 12 | Reconociendo la supremacía de Cristo       | Colosenses 1:15-23 |
|------------|--------------------------------------------|--------------------|
| Lección 13 | Enfocando en lo verdadero, no en artimañas | Colosenses 2:6-23  |
|            | espirituales                               |                    |

Recursos adicionales para estudiar Efesios, Filipenses, Colosenses: Viviendo con Fidelidad y Gozo <sup>2</sup>

#### **EFESIOS**

- F.F. Bruce. Colossians, Philemon, and Ephesians. New International Commentary on the New Testament. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans Publishing Company, 1984.
- Craig S. Keener. *IVP Bible Background Commentary: New Testament.*Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993.
- Andrew T. Lincoln. *Ephesians* Word Biblical Commentary. Volume 42. Dallas, Texas: Word Books, Publisher, 1990.
- Ralph P. Martin. "Ephesians." The Broadman Bible Commentary. Volume 11. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1971.
- Pheme Perkins. "The Letter to the Ephesians." The New Interpreter's Bible. Volume XI. Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2000.
- A. T. Robertson. Word Pictures in the New Testament. Volume IV. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1931.

#### **FILIPENSES**

- Fred B. Craddock. *Philippians*. Interpretation: A Bible Commentary for Teaching and Preaching. Atlanta: John Knox Press, 1985.
- Gerald F. Hawthorne. *Philippians*. Word Biblical Commentary. Volume 43. Waco, Texas: Word Books Publisher, 1983.
- Morna D. Hooker. "The Letter to the Philippians." *The New Interpreter's Bible*. Volume XI. Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2000.
- Craig S. Keener. *IVP Bible Background Commentary: New Testament.*Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993.
- Ralph P. Martin. *Philippians*. Revised edition. The Tyndale New Testament Commentaries. Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, 1987.
- A. T. Robertson. Word Pictures in the New Testament. Volume IV. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1931.

Frank Stagg. "Philippians." The Broadman Bible Commentary. Volume 11. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1971.

#### **COLOSENSES**

- F.F. Bruce. *Colossians, Philemon, and Ephesians*. New International Commentary on the New Testament. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1984.
- James D.G. Dunn. The Epistles to the Colossians and to Philemon. The New International Greek Testament Commentary. Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Co., 1996.
- David E. Garland. *Colossians, Philemon*. The NIV Application Commentary. Grand Rapids, Michigan: Zondervan Publishing House, 1998.
- Craig S. Keener. *IVP Bible Background Commentary: New Testament*. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993.
- Andrew T. Lincoln. "The Letter to the Colossians." The New Interpreter's Bible. Volume XI. Nashville, Tennessee: Abingdon Press, 2000.
- Ralph P. Martin. *Ephesians, Colossians, Philemon*. Interpretation: A Bible Commentary for Teaching and Preaching. Atlanta: John Knox Press, 1991.
- Richard R. Melick, Jr. *Philippians, Colossians, Philemon.* The New American Commentary, Volume 32. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1991.
- A. T. Robertson. Word Pictures in the New Testament. Volume IV. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1931.
- R.E.O. White. "Colossians." The Broadman Bible Commentary. Volume 11. Nashville, Tennessee: Broadman Press, 1971.

#### NOTAS

- 1. Vea el estudio en 1 y 2 Timoteo, Tito y Filemón.
- 2. Mencionar un libro no implica acuerdo completo por los escritores o BAPTISTWAY PRESS\* con todos sus comentarios.

#### UNIDAD UNO

# La Carta a los Efesios

Éfeso, el destino original para la Carta a los Efesios, era una ciudad principal en la provincia romana de Asia Menor, la cual geográficamente es parte del Turquía moderno. Muchos estudiantes de la Biblia, sin embargo, consideran Efesios como dirigido para la iglesia como un todo, no solamente para la iglesia en Éfeso específicamente.

La carta es rica en contenido acerca de cómo vivir en fidelidad a Cristo. Comienza con una perspectiva amplia y majestuosa de lo que Dios ha hecho en Cristo (Efesios 1—3) y continúa con instrucciones para vivir en el mundo real en respuesta a lo que Dios ha hecho (Efesios 4—6).

En el contexto del primer siglo, una de las preocupaciones de esta carta fue ayudar a los cristianos gentiles y judíos a darse cuenta de que por medio de la gracia de Dios "la pared intermedia de separación", esto es la hostilidad entre ambos, había sido "derribada" (Efesios 2:14). Esto todavía son buenas noticias en nuestro mundo, conocer que Dios en Cristo puede traer reconciliación entre las personas. Además hoy, personas como los gentiles que una vez eran "extranjeros" y "advenedizos" (2:19) ahora pueden ser "conciudadanos con los santos y miembros de la familia de Dios" (2:19). ¡Esto es para usted también!

#### UNIDAD UNO. EFESIOS

| Lección 1 | En línea con el plan de Dios                | Efesios 1:1-14          |
|-----------|---------------------------------------------|-------------------------|
| Lección 2 | Celebrando la diferencia que Dios hace      | Efesios 2:1-10          |
| Lección 3 | Apreciando todo en familia                  | Efesios 2:11-21         |
| Lección 4 | Abiertos a lo que Dios tiene para nosotros  | Efesios 3:14-21         |
| Lección 5 | Creciendo en Cristo—Juntos                  | Efesios 4:1-16          |
| Lección 6 | Siguiendo las instrucciones                 | Efesios 4:17—5:2, 11-16 |
| Lección 7 | Ser cristianos en las relaciones familiares | Efesios 5:21—6:4        |

# TEXTO FOCAL Efesios 1:1–14

# TRASFONDO Efesios 1

#### **IDEA PRINCIPAL**

Dios nos llama a participar en un plan espléndido que Él ha iniciado en Cristo para disfrutar todas las bendiciones por estar bien en la familia de Dios.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿Qué ha hecho Dios por nosotros en Cristo, y por qué esto importa?

#### META DE ENSEÑANZA

Guiar a los adultos a describir el plan de Dios para la humanidad y responder a la oferta de Dios

# LECTURA RÁPIDA

El Espíritu Santo nos capacita a quienes estamos en Cristo a reclamar las provisiones generosas que Dios tiene a nuestra disposición.

# En línea con el plan de Dios

Yo recuerdo escuchar hace varios años acerca de un jugador de golf famoso que viajó a un país del Medio Este para jugar golf con un rey de ese país en particular y algunos de sus amigos especiales. El rey envió su avión privado para llevar a este jugador de golf a su palacio, y atendió a su huésped magníficamente mientras estuvo allí.

Según el golfista abordaba el avión para regresar a su casa, el rey le dijo que le quería hacer un regalo por su amabilidad de haber ido a jugar con él y sus amigos. El golfista protestó, pero el rey insistió. "¿Qué desea como regalo?" le preguntó el rey persistentemente. Por fin el golfista cedió y le dijo al rey que podía usar otro palo de golf. Con eso se montó en el avión y regresó a su casa.

Pasaron varias semanas y no llegó ningún regalo de parte del rey. Mientras tanto, el golfista soñaba con el tipo de palo de golf que el rey le enviaría. Tal vez le enviaría un palo de golf incrustado con joyas o uno hecho especialmente para él. Por fin, el golfista recibió por correo un sobre de parte del rey. Confundido acerca de cómo este sobre podría contener su palo de golf tan esperado, el golfista lo abrió y descubrió el título para un precioso club cerca del campo de golf más espectacular de la región. El golfista esperaba un palo de golf pero el rey le regaló todo un club para jugar golf.

Yo no sé si esta historia es cierta, pero nos sirve como una parábola para nuestras vidas. La mayoría de nosotros vive por debajo de nuestros privilegios como cristianos. Para usar el lenguaje de la historia, nos conformamos con un palo de golf cuando Dios quiere darnos todo un club para jugar golf. Ningún pasaje de las Escrituras identifica tan claramente lo que Dios desea darnos como cristianos como los versículos de apertura de la Carta de Pablo a los Efesios.

# **EFESIOS 1:1–14**

<sup>1</sup>Pablo, apóstol de Jesucristo por la voluntad de Dios, a los santos y fieles en Cristo Jesús que están en Éfeso:

<sup>2</sup>Gracia y paz a vosotros, de Dios nuestro Padre y del Señor Jesucristo.

<sup>3</sup>Bendito sea el Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo, que nos bendijo con toda bendición espiritual en los lugares celestiales en Cristo, <sup>4</sup>según nos escogió en él antes de la fundación del

mundo, para que fuésemos santos y sin mancha delante de él, <sup>5</sup>en amor habiéndonos predestinado para ser adoptados hijos suyos por medio de Jesucristo, según el puro afecto de su voluntad, <sup>6</sup>para alabanza de la gloria de su gracia, con la cual nos hizo aceptos en el Amado, <sup>7</sup>en quien tenemos redención por su sangre, el perdón de pecados según las riquezas de su gracia, <sup>8</sup>que hizo sobreabundar para con nosotros en toda sabiduría e inteligencia, <sup>9</sup>dándonos a conocer el misterio de su voluntad, según su beneplácito, el cual se había propuesto en sí mismo, <sup>10</sup>de reunir todas las cosas en Cristo, en la dispensación del cumplimiento de los tiempos, así las que están en los cielos, como las que están en la tierra. <sup>11</sup>En él asimismo tuvimos herencia, habiendo sido predestinados conforme al propósito del que hace todas las cosas según el designio de su voluntad, <sup>12</sup>a fin de que seamos para alabanza de su gloria, nosotros los que primeramente esperábamos en Cristo. <sup>13</sup>En él también vosotros, habiendo oído la palabra de verdad, el evangelio de vuestra salvación, y habiendo creído en él, fuisteis sellados con el Espíritu Santo de la promesa, <sup>14</sup>que es las arras de nuestra herencia hasta la redención de la posesión adquirida, para alabanza de su gloria.

# La promesa (1:1-3)

Después de la introducción a su Carta a los Efesios, Pablo presentó un asombroso cuadro de Dios como un Padre "que nos bendijo con toda bendición espiritual en los lugares celestiales en Cristo" (Efesios 1:3). Cuán distorsionado a veces es cómo pensamos acerca de Dios. Con frecuencia pensamos en Dios como un tirano quien nos mueve caprichosamente como fichas en un tablero de damas. O, pensamos en Dios como un juez con una vara larga listo para pegarnos en el hombro cada vez que nos salimos de la línea. O creemos que Dios es una fuerza impersonal con quien no podemos relacionarnos de una manera personal. O consideramos que Dios es un propietario distante completamente desinteresado.

Estos conceptos de Dios no son el cuadro bíblico de Dios. Pablo entendió el cuadro de Dios dado por Jesús mismo, quien llamó a Dios nuestro

Padre. Dios no es un tirano, ni juez, ni una fuerza impersonal, ni un supervisor distante. Él es nuestro Padre quien desea bendecirnos.

¿Cómo podemos experimentar la bendición de Dios? La bendición que Dios provee puede ser nuestra "en Cristo" (Efesios 1:3). Para experimentar la bendición de Dios en nuestras vidas, debemos estar en una relación con Cristo y debemos tener comunión con Cristo. Dios quiere enriquecer nuestras vidas con sus bendiciones. Ésta es la clase de Dios que Él es. Pero Dios no puede hacer esto cuando estamos separados de Cristo o fuera de comunión con Cristo, porque es por medio de Cristo que las bendiciones de Dios son suplidas. ¿Cómo sabemos que Dios es esta clase de Dios? Lo sabemos por lo que Dios ha provisto para nosotros por medio de Jesucristo en el proceso de la salvación.

## La provisión (1:4-12)

Pablo no nos dejó para que adivináramos lo que Dios quiere proveernos. En vez, Pablo describió la provisión de Dios con detalle elaborado.

El apóstol anunció que Dios "nos escogió en Él antes de la fundación del mundo" (1:4). La salvación no es algo que hacemos para Dios. La salvación es un don de Dios. Dios toma la iniciativa en el proceso de la salvación. Él "nos escoge". Jesús presentó una idea similar en Juan 6:44: "Ninguno puede venir a mí, si el Padre que me envió no le trajere". Nosotros no proveemos nuestra propia salvación; Dios lo hace.

Además, Dios "nos predestinó para ser adoptados hijos suyos" (Efesios 1:5). La idea de la adopción es uno de los cuadros más preciosos en el Nuevo Testamento de lo que Dios ha hecho por nosotros. Cuando una persona era adoptada en el mundo antiguo, tenía todos los derechos de un hijo legítimo en su propia familia y perdía completamente todos los derechos en su vieja familia. Delante de la ley, un hijo adoptado era una persona nueva. De hecho, era tan nueva que hasta las deudas y obligaciones conectadas con su familia anterior eran canceladas como si nunca hubieran existido. Eso ilustra lo que Dios ha hecho por nosotros. Él nos adoptó en su familia para siempre, dándonos todos los derechos en su familia. Él canceló todo nuestro pasado y nos hizo personas nuevas.

Pablo añadió que Dios también nos redimió. Él escribió: "En quien tenemos redención por su sangre" (1:7). "Redención" viene de una palabra que quiere decir "redimir", una palabra del mercado de esclavos. Un

# LA ELECCIÓN DE DIOS

Existe mucho debate entre los cristianos acerca de la idea de la elección de parte de Dios. Pablo discutió este asunto reclamando que Dios "nos escogió en Él antes de la fundación del mundo" (Efesios 1:4).

¿Cómo debemos entender esta difícil idea? Si enfocamos en la frase "antes de la fundación del mundo" podemos ser tentados a asumir la posición de que la elección de parte de Dios es estrictamente arbitraria, que no tenemos opción en el asunto. Esto es, Dios ya ha decidido que algunos de nosotros estamos adentro y otros estamos afuera.

Por otro lado, si enfocamos en la frase "en Él" llegaremos a una conclusión diferente. El Nuevo Testamento hace claro que tenemos una opción respecto a si estaremos en *Cristo*.

Tal vez podemos entender este concepto algo complicado como lo siguiente. Dios decidió antes de la creación del mundo que todos los que escogieran "estar en Cristo" serían parte de los escogidos de Dios.

esclavo en venta era incapaz de liberarse a sí mismo, porque tenía una deuda que él mismo nunca podría pagar. Sin embargo, cuando alguien pagaba el rescate por él, el esclavo era liberado para ir con su nuevo dueño. Esto es lo que Dios hizo por nosotros. Él nos compró del mercado de esclavos al pecado y nos liberó.

Aún más, en Cristo, Dios también nos perdonó: "En quien tenemos . . . el perdón de pecados" (1:7). "Perdón" puede ser traducido como *descartado*. Esto es, Dios ha desechado nuestros pecados. Ellos han sido echados a un lado y no son tomados en cuenta nunca más. La palabra traducida "perdón" también puede ser traducida como *llevados*. Esta es una referencia al chivo expiatorio usado en el Día de Expiación (Levítico 16). Cada año, el sumo sacerdote tomaba un chivo, transfería todos los pecados del pueblo al chivo, y lo soltaba en el desierto, simbolizando llevarse los pecados. Dios nos perdonó y nos redimió.

Por último, Pablo declaró que Dios "nos dio a conocer el misterio de su voluntad" (Efesios 1:9). "Misterio" no significa algo misterioso o extraño. Significa un *secreto sagrado*, una vez escondido pero ahora revelado al

pueblo de Dios. El misterio del cual Pablo hablaba era el misterio del plan de Dios para nuestro mundo. Este plan es algo que ningún curso de instrucción, ningún currículo de universidad, y ninguna investigación científica jamás podría descubrir. Dios tenía que revelarnos ese plan.

Este es el plan de Dios: Jesús vino al mundo para eliminar las divisiones, remover las tensiones, y cerrar las brechas que nos separan de Dios y de los demás. Dios quiere que todas las personas y todas las cosas sean uno. Por medio de la salvación no solamente aprendemos de este plan, sino que también tomamos parte en la implementación del plan.

A través del proceso de la salvación, Dios nos escogió, nos adoptó, nos perdonó y nos reveló su voluntad. Sabemos que Dios es un Dios que desea bendecirnos por lo que Él ha hecho por nosotros en Cristo a través del proceso de la salvación.

Pero, ¿cómo podemos saber que han ocurrido todas estas cosas? ¿Cómo podemos saber que hemos sido escogidos, adoptados, redimidos y perdonados? ¿Cómo podemos saber que Dios nos ha revelado su voluntad? ¿Cómo podemos saber que esta salvación es de verdad? Sabemos estas cosas porque han sido confirmadas por el Espíritu Santo en nuestras vidas.

# El activador (1:13-14)

¿Qué hace el Espíritu Santo en nuestras vidas? Pablo se refirió a la obra doble del Espíritu Santo en nuestras vidas.

En el *presente*, el Espíritu Santo nos sella. Un "sello" servía cuatro propósitos en el mundo antiguo. Primero, se usaba un sello para garantizar el carácter genuino de un documento, como un notario público hoy día usa su sello para garantizar que una firma es genuina. Esto es lo que el Espíritu Santo hace. Según el Espíritu Santo viene a nuestras vidas y vive en nosotros, él da evidencia de que somos cristianos genuinos.

Segundo, se usaba un sello para marcar la propiedad como lo hacemos cuando escribimos los nombres de nuestros hijos en su ropa cuando salen para un campamento. Esto es lo que el Espíritu Santo hace. Según el Espíritu Santo viene a nuestras vidas y vive en nosotros, él nos marca como perteneciendo a Cristo.

Tercero, se usaba un sello para proteger contra interferir o hacer daño como lo hacemos hoy día cuando ponemos candados en cajas. Esto es lo que el Espíritu Santo hace. Según el Espíritu Santo viene a nuestras vidas y vive en nosotros, él nos guarda de ser manipulados por Satanás. Él nos protege.

Cuarto, se usaba un sello para indicar que la transacción había sido completada como lo hacemos hoy día cuando firmamos un documento. Esto es lo que el Espíritu Santo hace. Según el Espíritu Santo viene a nuestras vidas y vive en nosotros, Él nos recuerda que nuestra redención es completa. El trato ha sido cerrado. Ahora pertenecemos a Dios.

Ahora mismo, en la vida de cada creyente, el Espíritu Santo provee la seguridad de que todas estas cosas son verdad. Pablo lo expresó en su Epístola a los Romanos: "El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu de que somos hijos de Dios" (Romanos 8:16).

En el *futuro*, el Espíritu Santo completará la obra de Dios en nuestras vidas. La presencia del Espíritu Santo en nuestras vidas señala al futuro que Dios tiene para nosotros, porque el Espíritu Santo es "un depósito garantizando nuestra herencia" (1:14). La palabra griega para *depósito* significa *depósito de garantía* en la compra de algo. Significa el *pronto* o *pago inicial*. El Espíritu Santo es el *depósito de garantía* o pronto que garantiza el pago completo de nuestra herencia en el futuro.

Esta herencia puede ser una referencia a nuestro cuerpo resucitado que será provisto para nosotros al morir, un cuerpo de resurrección

# NO VIVIR POR DEBAJO DE NUESTROS PRIVILEGIOS

¿Qué podemos hacer para estar seguros que no vivimos por debajo de nuestros privilegios?

- Tenemos que recordar *quiénes somos*. Somos hijos de Dios, herederos de todas las riquezas de Dios (vea Romanos 8:16).
- Tenemos que recordar de quién somos. Pertenecemos a Dios, quien es capaz de hacer mucho más de lo que pedimos o pensamos (vea Efesios 3:20).
- Tenemos que recordar qué ha provisto Dios para nosotros. La lista de Pablo en nuestro texto solamente examina la superficie de las cosas que Dios ha provisto para quienes le aman (vea 1 Corintios 2:9).

que es adecuado para nuestra nueva existencia en la vida por venir. O, esta herencia puede ser una referencia al lugar preparado para nosotros en el cielo, un lugar que Jesús dijo prepararía específicamente para nosotros (Juan 14:1–3). O, esta herencia puede ser un símbolo de la comunión eterna que tendremos con Dios y los hijos de Dios por toda la eternidad.

El Espíritu Santo provee la seguridad *ahora* de que finalmente recibiremos nuestra herencia *en el futuro*. Debido a lo que el Espíritu Santo hace por nosotros ahora y por lo que el Espíritu Santo confirma acerca de nuestro futuro, el Espíritu Santo nos mueve a reclamar la provisión que nuestro Padre celestial quiere darnos a cada uno de nosotros como sus hijos. ¡Qué tragedia si nos conformamos con el palo de golf cuando Dios quiere darnos un campo de golf!

# Implicaciones y acciones

Nuestro texto nos recuerda, primero que todo, que la fuente de nuestras riquezas es Dios. Debido a que Dios es nuestro Padre celestial, somos herederos a todo lo que Dios tiene. Con frecuencia enfrentamos desafíos en la vida con la mira en nuestros recursos y con razón somos abrumados. Pero, si recordamos que los recursos de Dios están a nuestra disposición cuando enfrentamos los desafíos de la vida, esto transformará nuestra perspectiva e inspirará una confianza nueva en nosotros según vivimos nuestras vidas cristianas.

Pero, debemos recordar el ámbito de nuestras riquezas. Dios nos ha bendecido, afirma nuestro texto, "con toda bendición espiritual" (1:3). Los televangelistas con frecuencia prometen que Dios nos bendecirá con toda bendición material. Si tenemos suficiente fe, algunos prometen, Dios nos hará saludables, ricos, y sabios. Pablo prometió algo aún mejor. Él prometió que Dios nos capacitará para cada tarea que enfrentemos, que Dios estará con nosotros según enfrentamos esas tareas, y que Dios nos llevará para estar con Él por toda la eternidad. Si recordamos que las bendiciones de Dios son de naturaleza espiritual, esto nos protegerá de las expectativas falsas y nos mantendrá enfocados apropiadamente según vivimos la vida cristiana.

#### **PREGUNTAS**

1. ¿Por qué con frecuencia estamos dispuestos a vivir por debajo de nuestros privilegios como cristianos?

2. ¿Cuál de las bendiciones espirituales citadas en el texto reconoce más claramente en su vida?

3. ¿Cómo la metáfora de Dios como Padre enriquece su entendimiento de Él?

5. ¿Cómo podemos recordar que estas provisiones están a nuestra disposición?

Celebrando la diferencia que Dios hace

#### **TEXTO FOCAL**

Efesios 2:1-10

#### TRASFONDO

Efesios 2:1-10

#### IDEA PRINCIPAL

Podemos regocijarnos en la diferencia que Dios hace en nuestras vidas por ahora y para siempre cuando confiamos en lo que Dios ha hecho en Cristo.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

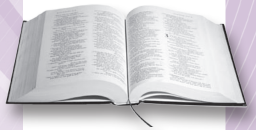
¿Qué diferencia hace confiar en Cristo?

#### META DE ESTUDIO

Describir la diferencia que Dios hace ahora y para siempre al afirmar o renovar mi confianza en lo que Dios ha hecho en Cristo.

# LECTURA RÁPIDA

El Nuevo Testamento hace claro que cuando recibimos el don de la salvación que está disponible a través de Jesucristo, Él hará una diferencia positiva en nosotros que cuando no le conocíamos.



La lección más importante en la vida que cualquier persona puede aprender es cómo reconciliarse con Dios. Esta es una pregunta particularmente urgente en nuestra era posmoderna cuando muchas personas abrazan el pluralismo. Permítame identificar estas dos ideas: *postmodernismo* y *pluralismo*.

El postmodernismo rechaza la verdad objetiva y opta por un entendimiento de la verdad que está forjado por el contexto de la comunidad o aún por el individuo. La perspectiva postmoderna tiende a mezclar y combinar creencias y prácticas de diferentes religiones y/o puntos de vista. Alguien se refirió a esto como "una religión diseñada". La idea es mezclar y combinar hasta que encuentre algo que le guste.

El *pluralismo religioso* sostiene que ninguna religión puede reclamar verdad absoluta, y por lo tanto, las diferentes estrategias presentadas por diferentes religiones del mundo todas tienen validez. El resultado del pluralismo religioso es el relativismo que sugiere que hay muchas maneras o formas para que una persona sea restaurada a una relación correcta con Dios.

He sido bendecido y he crecido al leer y aprender acerca de los diferentes puntos de vista, pero también tengo algunas preocupaciones acerca de las inclinaciones pluralistas que parecen estar surgiendo. Para mí, debemos mantenernos enfocados en la fe cristiana según consideramos preguntas básicas como: ¿Cómo podemos ser restaurados a una relación recta con Dios? Y, ¿qué diferencia hace esa relación recta en nuestras vidas?

La respuesta más instructiva de Pablo a las preguntas anteriores se encuentran en el segundo capítulo de la carta de Pablo a los Efesios. De acuerdo a este pasaje-y este modelo es confirmado a través del resto del Nuevo Testamento—la salvación viene *de* muerte (Efesios 2:1–3) *a* vida (Efesios 2:4–5) *por* gracia (2:6–8) *por medio de* la fe (2:8–9) *para* buenas obras (2:10). Ese modelo contesta las preguntas básicas respecto a la reconciliación con Dios.

# **EFESIOS 2:1–10**

<sup>1</sup> Él os dio vida a vosotros, cuando estabais muertos en vuestros delitos y pecados, <sup>2</sup>en los cuales anduvisteis en otro tiempo, siguiendo la corriente de este mundo, conforme al príncipe de la potestad del aire, el espíritu que ahora opera en los hijos

de desobediencia, <sup>3</sup>entre los cuales también todos nosotros vivimos en otro tiempo en los deseos de nuestra carne, haciendo la voluntad de la carne y de los pensamientos, y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo que los demás. <sup>4</sup>Pero Dios, que es rico en misericordia, por su gran amor con que nos amó, <sup>5</sup>aun estando nosotros muertos en pecados, nos dio vida juntamente con Cristo (por gracia sois salvos), <sup>6</sup>y juntamente con él nos resucitó, y asimismo nos hizo sentar en los lugares celestiales con Cristo Jesús, <sup>7</sup>para mostrar en los siglos venideros las abundantes riquezas de su gracia en su bondad para con nosotros en Cristo Jesús. <sup>8</sup>Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y esto no de vosotros, pues es don de Dios; <sup>9</sup>no por obras, para que nadie se gloríe. <sup>10</sup>Porque somos hechura suya, creados en Cristo Jesús para buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano para que anduviésemos en ellas.

#### De muerte (2:1-3)

De acuerdo al apóstol Pablo, necesitamos ser reconciliados con Dios porque, en nuestra condición actual, estamos espiritualmente muertos. Pablo afirmó que antes de llegar a ser cristianos estábamos muertos en nuestros "delitos y pecados" (2:1). Pablo estaba hablando de muerte espiritual. Una persona no está *físicamente* muerta sin Cristo. Una persona sin Cristo todavía respira, habla y continúa con su vida. Una persona no está *intelectualmente* muerta sin Cristo. Una persona sin Cristo todavía piensa y razona. Una persona no está *moralmente* muerta sin Cristo. Una persona sin Cristo puede exhibir bondad y amor. Pablo, no obstante, estaba hablando de nuestra condición *espiritual*.

¿Qué causó esta muerte espiritual? Pablo mencionó dos factores: "delitos y pecados". "Delitos" se refiere a desviaciones del camino recto y estrecho. La palabra significa perder el camino o descarriarse. "Pecados" se refiere a "fallar al blanco" en nuestra vida. La palabra significa tirarle a algo y no dar en el blanco. Esto es lo que hemos hecho con nuestras vidas. Nos hemos desviado del plan de Dios para nuestras vidas y nos hemos convertido en algo diferente de lo que para Dios nos creó. El resultado de esta desviación del plan de Dios es la muerte espiritual.

Pablo describió esta vida de "delitos y pecados" como la vida "en la cual anduvisteis en otro tiempo" (2:2). Cuando vivimos con "delitos y pecados" no estamos viviendo a la manera como los cristianos viven, sino que estamos viviendo como el mundo vive. Cuando vivimos en "delitos y pecados", no estamos viviendo bajo el control de Cristo, sino que estamos viviendo bajo el control de Satanás, a quien Pablo llamó el príncipe de la potestad del aire. Cuando vivimos en "delitos y pecados", no estamos demostrando el espíritu de obediencia que viene del Espíritu, sino que demostramos un espíritu de desobediencia que viene de la carne.

Tres fuerzas contribuyen a la condición espiritual de la humanidad: el mundo, el diablo, y la carne. Cuando pecamos, permitimos ser controlados por los valores y actitudes del mundo. Cuando pecamos, nos sometemos al diablo y permitimos que él controle nuestras vidas. Cuando pecamos, seguimos las inclinaciones de la carne. Por la carne, Pablo no se refería a nuestro cuerpo sino a nuestra naturaleza pecaminosa.

¿Quién se rinde al mundo, el diablo y la carne, y termina en el depósito de cadáveres espirituales? Pablo reclamó que "todos nosotros vivimos en otro tiempo entre ellos" (2:3) ["en ese tiempo también nosotros vivíamos como ellos" (2:3, NVI)]. Tan justo como Pablo había sido en su vida antes de Cristo, tan celoso como había sido al seguir la ley de Dios, Pablo se incluyó entre la compañía de quienes estaban muertos en sus delitos y pecados. Si Pablo podía ser incluido en ese grupo, cada uno de nosotros está en el grupo también. Ninguno de nosotros, en nuestra propia fuerza, puede romper las cadenas del pecado y escapar la muerte espiritual que viene como resultado de nuestro pecado. Judíos y gentiles por igual necesitan ser tocados por el poder transformador de Dios en Jesucristo y rescatados de la muerte espiritual.

# A vida (2:4-5)

¿Qué provee para nosotros la reconciliación que Dios provee cuando estamos muertos espiritualmente? Qué respuesta preciosa Pablo provee en los versículos 4–5. Él afirmó que "Dios, quien es rico en misericordia, nos dio vida juntamente con Cristo".

Imagine a una pareja recibiendo la noticia de que su hijo ha muerto en combate, solamente para recibir un telegrama al día siguiente diciendo

# SALVO PARA BUENAS OBRAS: EL MOVIMIENTO DEL EVANGELIO SOCIAL

Los bautistas han dirigido la batalla contra la salvación *por* buenas obras. Los bautistas también han dirigido la batalla por la salvación *para* buenas obras. Algunos bautistas que han dirigido la batalla de la salvación *para* buenas obras fueron parte de lo que llegó a conocerse como el movimiento del evangelio social.

El movimiento del evangelio social fue un movimiento intelectual cristiano protestante a fines del siglo diecinueve y principios del siglo veinte. El movimiento aplicó los principios cristianos a problemas sociales, particularmente la pobreza, la desigualdad, el licor, el crimen, las tensiones raciales, los barrios, las escuelas privadas, y el peligro de la guerra. Uno de sus líderes fue Walter Rauschenbusch (1861–1918), un bautista. Para él, el reino de Dios no era asunto de llevar individuos al cielo sino de transformar la vida en la tierra a la armonía del cielo.

La mayoría de los líderes no ven una conexión entre estos problemas y sus ministerios, y por ende no hacen nada para tratar con el sufrimiento. En contraste, Rauschenbusch sintió que el deber cristiano era actuar con amor tratando de mejorar las condiciones sociales. Él resaltó la última dimensión del modelo presentado en nuestro texto: somos salvos *para* buenas obras.

que el informe era un error. Él continuaba vivo. ¡Qué buenas noticias serían esas! Las palabras de Pablo en el versículo 4 son aún mejores noticias. Para aquellos de nosotros que estábamos muertos espiritualmente, Dios ha provisto vida espiritual, una nueva calidad de vida que comienza ahora mismo y dura para siempre. Ser reconciliados con Dios es volver a nacer a una vida nueva.

¿Cuándo nos dio Dios este don de vida? Él nos lo dio cuando "estábamos muertos en delitos y pecados". Esta transformación espiritual no es nada que nosotros alcanzamos. La transformación espiritual es algo que Dios alcanza en nosotros. Él logra esta transformación en nuestras vidas cuando más la necesitamos.

Pablo declaró que Dios proveyó esta vida "con Cristo". Esta vida nueva que experimentamos como cristianos fue hecha posible debido a Cristo.

En su vida virtuosa y su sacrificio vicario en la cruz, Jesús pagó el castigo por nuestro pecado. Él hizo posible que Dios nos perdonara y restaurara a una relación correcta con Él. La declaración de Pablo en 2 Corintios 5:21 es una explicación clara de este proceso como lo encontramos en el Nuevo Testamento: "Al que no conoció pecado, por nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios en él".

¿Por qué Dios quiere reconciliarnos consigo mismo y darnos esta nueva vida? ¿Cuál es Su motivación? La gracia es la fuerza motivadora del acto de Dios de nuestra reconciliación (Efesios 2:5). La gracia significa que Dios nos da el don de la salvación, aún cuando no lo merecemos, y Dios lo hace por su gran amor por nosotros. El amor de Dios va más allá de las palabras, pero la Biblia es clara en que el amor de Dios es único, espontáneo, fuerte, soberano, eterno, e infinito. Cuando este amor es dirigido a nosotros pecadores, lo entendemos como misericordia. La misericordia de Dios es tan rica como grande es el amor de Dios. Debido a la rica misericordia de Dios y el gran amor de Dios, Dios nos ha dado esta nueva vida.

# Por gracia y por medio de la fe (2:6-9)

Pablo identificó resultados presentes (2:6) y futuros (2:7) de este don de vida que Dios ha provisto por medio de Cristo. Ahora mismo, en el presente, Dios nos "hizo sentar en los lugares celestiales con Cristo Jesús" (2:6). Esto es lo que ya hemos experimentado ahora mismo. Así como ya hemos sido resucitados con Jesús, también hemos sido sentados con Él en

# CASO DE ESTUDIO

Unos de sus nuevos vecinos invitaron a una pareja de nuestra iglesia a asistir a un servicio de adoración con ellos. Su servicio de adoración era en un templo budista. Nuestros miembros accedieron asistir. Entonces, en el auto de regreso a casa, la pareja budista le pidió a nuestros miembros que fueran a su casa para discutir cómo el cristianismo era diferente del budismo. La pareja de nuestra iglesia pidió consejo en qué decirle a la pareja budista. ¿Qué les hubiera dicho usted?

los lugares celestiales. Nuestros nombres ya están inscritos en el registro celestial. Nuestros intereses ya están siendo promovidos allí. Las bendiciones del cielo ya están descendiendo sobre nosotros. Ahora mismo, ya estamos disfrutando del poder y la posición de ser hijos de Dios.

Pero nuestro pasaje nos dice más. Algún día, en el futuro, Dios nos mostrará "las abundantes riquezas de su gracia" (2:7). Esta frase, las "abundantes riquezas de su gracia" incluye bendiciones que no podemos conceptualizar ahora. Cuando Cristo regrese para consumar el plan de Dios, experimentaremos estas cosas. Para aquellos quienes, durante el tiempo de Pablo y en nuestro tiempo, están muertos en delitos y pecados, esto son noticias extremadamente buenas.

¿Cómo podemos experimentar esta bendición presente y futura? Pablo contestó esta pregunta con dos palabras clave: gracia y fe. Somos salvos "por gracia". Esto es parte de la transacción de Dios. La gracia ha sido descrita como las riquezas de Dios a cuenta de Cristo. La gracia es el favor inmerecido de Dios. La palabra "gracia" describe la disposición de Dios de amarnos cuando éramos difíciles de amar y ofrecernos el don de la vida. Somos salvos "por medio de la fe". Esta es nuestra parte de la transacción. La fe es un proceso que incluye la mente y la voluntad. La fe quiere decir creer con la mente que este don de la vida está disponible por medio de Cristo. La fe también significa decidir que queremos este don y estamos dispuestos a permitir que Cristo tome control de nuestras vidas.

Para asegurarnos que entendemos que la fe es nuestra respuesta a lo que Dios ya ha hecho en vez de algo que nosotros hacemos, Pablo añadió dos frases. Él añadió "esto no de vosotros" en el versículo 8 y "no por obras" en el versículo 9. La gracia viene primero, y la fe responde a ella. La gracia es lo que Dios hace. La fe es nuestra respuesta a lo que Dios hizo. Somos salvos *por* gracia y *por medio* de la fe.

## Para buenas obras (2:10)

Cuando respondemos a la gracia de Dios con fe y experimentamos la reconciliación con él, eso provee nueva vida para nosotros, y nuestras acciones y nuestras relaciones serán cambiadas. De acuerdo al versículo 10, en vez de hacer las malas obras de pecado, comenzamos a hacer las buenas obras de la fe. Nuestros actos cambiarán. Pablo se refirió a

nosotros como "hechura [de Dios], creados en Cristo Jesús para buenas obras".

Somos hechura de Dios-creación de Dios. En otras palabras, Dios nos reconcilió a Sí mismo para que seamos una demostración al mundo de Su poder y Su propósito. Nosotros demostramos el poder de Dios y el propósito de Dios haciendo buenas obras. Jesús lo expresó así en Mateo 5:16: "Así alumbre vuestra luz delante de los hombres, para que vean vuestras buenas obras, y glorifiquen a vuestro Padre que está en los cielos". Somos reconciliados *por* gracia. Somos reconciliados *por medio* de la fe. Somos reconciliados *para* buenas obras. Este es el patrón bíblico de cómo una persona puede ser restaurada a una relación recta con Dios. No debemos permitir que nadie nos convenza de abandonar ese modelo bíblico.

# Implicaciones y acciones

Nuestro texto nos ofrece una palabra de seguridad y una palabra de advertencia. La palabra de seguridad es que Dios puede y transformará nuestras vidas con el toque de su gracia. No tenemos que ser parte de un grupo selecto de la sociedad. No tenemos que alcanzar cierto nivel de éxito entre nuestros compañeros. No tenemos que demostrar un nivel extraordinario de bondad. La gracia de Dios está disponible para cada persona en la misma base—la fe. Y la fe es algo que cada persona puede tener.

Por otro lado, nuestro texto también ofrece una palabra de advertencia. Nuestro texto advierte a quienes creen que pueden de alguna manera alcanzar su salvación por medio de las buenas obras o ser buenos. Además, nuestro texto advierte a aquellos que creen que hay muchos caminos que conducen a Dios. La exclusividad del Nuevo Testamento está reflejada en este pasaje. Recordemos, también, que Jesús dijo: "Yo soy el camino y la verdad y la vida. Nadie viene al Padre sino por mí" (Juan 14:6).

# **PREGUNTAS**

1. ¿Por qué es el pluralismo una alternativa popular hoy día? ¿Por qué las personas lo consideran atractivo?

2. ¿Por qué la *salvación por obras* continúa atrayendo a tantas personas?

| 3. | ¿Cómo aplica el texto de hoy a la pregunta de cómo una persona |
|----|----------------------------------------------------------------|
|    | puede ser reconciliada con Dios?                               |
|    |                                                                |

4. ¿Puede pensar en otros pasajes del Nuevo Testamento que repiten o respaldan el modelo para la reconciliación presentado en el texto de hoy?

5. ¿Cómo podemos mantener la distinción del Nuevo Testamento entre ser salvos *por* buenas obras y ser salvos *para* buenas obras? ¿Cómo hacemos menos clara la distinción?

# Apreciando todo en familia

#### **TEXTO FOCAL**

Efesios 2:11-22

#### **TRASFONDO**

Efesios 2:11-22

#### **IDEA PRINCIPAL**

En Cristo, Dios hace posible que las personas vivan en unidad, paz y cooperación.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

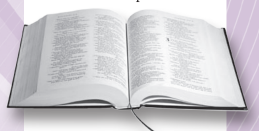
¿Por qué nosotros-los bautistas, los cristianos, la humanidad fracasamos en hacer realidad la unidad cooperativa y pacífica que Dios ofrece en Cristo, y qué podemos hacer al respecto?

#### META DE ESTUDIO

Describir los aspectos de la unidad que Dios ofrece en Cristo e identificar maneras cómo puedo hacer realidad esa unidad hoy.

### LECTURA RÁPIDA

En Jesucristo, Dios trae a todas las personas a una unidad que derriba las barreras de la raza, el género, y el estatus social que con frecuencia dividen a las personas.



¿Pueden las personas verdaderamente vivir en unidad cooperativa y pacífica? Entre los judíos y los gentiles del mundo antiguo existía un abismo ancho, una barrera que no podía ser cruzada. Una rivalidad intensa, hasta odio, existía entre estos grupos. Pero el mensaje básico de nuestro texto es que Jesús tomó a estos dos grupos que habían estado enemistados y en guerra y los hizo uno. ¿Nos atrevemos a creer que Jesús todavía puede hacer esto en nuestro mundo hoy? ¿Cómo?

# **EFESIOS 2:11–22**

<sup>11</sup>Por tanto, acordaos de que en otro tiempo vosotros, los gentiles en cuanto a la carne, erais llamados incircuncisión por la llamada circuncisión hecha con mano en la carne. <sup>12</sup>En aquel tiempo estabais sin Cristo, alejados de la ciudadanía de Israel y ajenos a los pactos de la promesa, sin esperanza y sin Dios en el mundo. <sup>13</sup>Pero ahora en Cristo Jesús, vosotros que en otro tiempo estabais lejos, habéis sido hechos cercanos por la sangre de Cristo. <sup>14</sup>Porque él es nuestra paz, que de ambos pueblos hizo uno, derribando la pared intermedia de separación, <sup>15</sup>aboliendo en su carne las enemistades, la ley de los mandamientos expresados en ordenanzas, para crear en sí mismo de los dos un solo y nuevo hombre, haciendo la paz, <sup>16</sup>y mediante la cruz reconciliar con Dios a ambos en un solo cuerpo, matando en ella las enemistades. <sup>17</sup>Y vino y anunció las buenas nuevas de paz a vosotros que estabais lejos, y a los que estaban cerca; <sup>18</sup>porque por medio de él los unos y los otros tenemos entrada por un mismo Espíritu al Padre. <sup>19</sup>Así que ya no sois extranjeros ni advenedizos, sino conciudadanos de los santos, y miembros de la familia de Dios, <sup>20</sup> edificados sobre el fundamento de los apóstoles y profetas, siendo la principal piedra del ángulo Jesucristo mismo, <sup>21</sup>en quien todo el edificio, bien coordinado, va creciendo para ser un templo santo en el Señor; <sup>22</sup>en quien vosotros también sois juntamente edificados para morada de Dios en el Espíritu.

#### El distanciamiento (2:11-12)

Note que nuestro texto comienza con las palabras "por tanto". "Por tanto" es una frase conectiva que señala a los versículos anteriores y conecta el pensamiento expresado allí con el pensamiento expresado en los versículos siguientes. En los versículos anteriores, Pablo explicó que quienes habían estado separados de Dios y muertos en sus delitos y pecados habían sido llevados a Dios y hechos vivos en Cristo Jesús. Cristo derribó las barreras que existían entre Dios y la humanidad y estableció la paz entre un Dios santo y una humanidad pecadora.

Así como Jesús derribó las barreras entre Dios y la humanidad y creó la paz entre ellos, aún más Jesús deseaba derribar las barreras entre judíos y gentiles y crear la paz entre ellos. Pablo distinguió entre gentiles y judíos llamando a los gentiles "incircuncisos" y a los judíos "la circuncisión". La circuncisión era la marca del pacto que Dios había hecho con Israel. Llevar la circuncisión en el cuerpo indicaba una conexión con el pueblo escogido de Dios. Los gentiles no tenían la marca porque no eran participantes del pacto con Dios.

Debido a que no eran parte de la familia de pacto con Dios, a los gentiles les faltaban ciertas cosas. Los gentiles estaban "alejados de la ciudadanía de Israel". Dios había dado Su ley, Su protección especial y Sus profecías a Israel. Los gentiles habían sido excluidos de todo eso antes de que vinieran a conocer a Cristo. Ellos no tenían los beneficios de la ciudadanía en el reino de Dios.

Además, los gentiles estaban "ajenos a los pactos de la promesa". A través del período del Antiguo Testamento, Dios hizo pactos con su pueblo. De hecho, cada una de estas manifestaciones fue simplemente una reafirmación del pacto inicial que Dios hizo con Abraham. Un pacto es un acuerdo entre dos partes en el cual cada parte tiene una responsabilidad y cada parte hace ciertas promesas a la otra. Ser parte del pacto de Dios es recibir las promesas de Dios. Desafortunadamente, los gentiles habían sido excluidos de estas promesas antes de que vinieran a conocer a Cristo.

Más aún, los gentiles estaban "sin esperanza". La esperanza no está basada en nuestra propia fuerza y nuestra propia habilidad sino que está basada en las promesas de Dios para nosotros. La esperanza está basada en el conocimiento de las promesas de Dios y la confianza de que Dios cumple sus promesas. Antes de que los gentiles vinieran a conocer a Cristo, ellos no tenían esperanza.

Por último, los gentiles estaban "sin Dios en el mundo". Los gentiles tenían dioses. El mundo pagano del tiempo de Pablo adoraba a una multitud de dioses. Pero las personas de aquel tiempo estaban sin el único y verdadero Dios. Ellos no conocían al verdadero Dios y por lo tanto no podían experimentar la paz, el poder, y la pureza disponibles solamente por medio de Él.

#### La reconciliación (2:13-16)

Debido a las cosas que les faltaban a los gentiles, ellos estaban separados de los judíos. A través de la Biblia, la terminología de distancia fue usada comúnmente para distinguir entre judíos y gentiles. Quienes eran parte del pacto con Israel estaban "cerca", pero quienes no eran parte del pacto con Israel estaban "lejos" (vea Isaías 57:19; Hechos 2:39). Sin embargo, Jesús cambió eso.

Ahora, en Cristo Jesús, quienes antes estaban lejos ahora habían sido hechos cercanos. En el pasado, los judíos estaban cerca debido a la sangre de Abraham que corría por sus venas. Ahora, explicó Pablo, los que estaban cerca eran aquellos por quienes Jesús había derramado su sangre. No era la sangre en sus venas sino la sangre derramada por ellos en la cruz lo que determinaba si estaban lejos o cerca. Los judíos como los gentiles podían estar "lejos" si rechazaban a Cristo. Los gentiles como los judíos podían estar "cerca" si recibían a Cristo.

Ya que el factor determinante en la vida de una persona no era más el linaje sino su aceptación o rechazo de Cristo, "la pared intermedia de separación" entre judíos y gentiles había sido destruida. Anteriormente, estos dos grupos habían estado divididos.

La barrera entre estos dos pueblos estaba formalmente simbolizada por dos cosas. Primero, una pared que separaba la corte de los gentiles del templo simbolizaba propiamente su división. Ningún extranjero podía cruzar la barricada que rodeaba el santuario. La ley y sus requisitos también separaban a los gentiles de los judíos.

Jesús unió a estos dos grupos en una unidad nueva (2:15). Las dos palabras en griego pueden ser traducidas "nuevo": *neos*, que significa *nuevo en términos de tiempo*; y *kainos*, que significa *una cosa nueva que no había existido antes*. Pablo aquí usó la palabra *kainos* para comunicar que Jesús unió a judíos y gentiles y produjo un nuevo tipo de persona.

# **PACTO**

"Pacto" es la palabra usada para describir la relación especial de Dios con los hebreos en el Antiguo Testamento. Un pacto es un acuerdo hecho entre dos partes. Dios entró en este tipo de relación con el pueblo hebreo. En el pacto, Dios les hizo ciertas promesas y demandó ciertas obligaciones de ellos para poder cumplir Su propósito e intención para la humanidad.

Israel, sin embargo, con frecuencia confundió el propósito y la intención de Dios. Ellos pensaron que el propósito del pacto de Dios era bendecir a Israel. Desde el principio de la idea del pacto en el Antiguo Testamento, el propósito de Dios era usar a Israel para bendecir al mundo. Por ejemplo, cuando Dios inauguró Su pacto con Abraham, Dios no solamente prometió bendecir a Abraham y Su pueblo (Génesis 12:2), sino también prometió bendecir a todas las naciones de la tierra por medio de él (Génesis 12:3). En su anuncio de que gentiles y judíos estaban incluidos en la nueva obra de redención, Pablo simplemente reconoció que Dios había cumplido por medio de la iglesia su intención original.

Jesús unió a judíos y gentiles "aboliendo en su carne las enemistades, la ley de los mandamientos expresados en ordenanzas". Cuando Cristo murió en la cruz por nuestros pecados, él removió el juicio de la ley y la enemistad que ésta causaba. Todos ahora están en un grupo, para judíos y gentiles, hombre y mujer, todos han sido redimidos por medio de la cruz y llevados a la familia de Dios.

Por lo tanto, no había más diferencia entre judíos y gentiles. La diferencia estaba entre los que estaban en Cristo y los que no estaban en Cristo.

# El resultado (2:17-22)

El sacrificio de Jesús en la cruz produjo dos cosas: "paz" (2:17) y "acceso" (2:18). "Paz" es una seguridad interior de que todo está bien entre la humanidad y Dios. Jesús mismo fue su paz (2:14); Él estableció la paz (2:14); Él estableció paz (2:15), y Él predicó paz (2:17). La vida y misión de Jesús

fue una misión de paz. "Acceso" es la libertad de acercarse a Dios por la confianza de haber encontrado favor con Él. La palabra griega traducida "acceso" es *prosagoge*. Esta palabra era usada en diferentes maneras en el mundo antiguo. La palabra era usada para llevar a las personas a la presencia de Dios para que pudieran ser consagradas para su servicio; para introducir a un embajador u orador a una asamblea nacional; y para introducir una persona a la realeza. Las tres ideas están probablemente incluidas en el uso de Pablo de esta palabra en nuestro texto. Jesús proveyó un privilegio sin paralelo de ir a la presencia del Dios que creó y gobierna el mundo. Todos los que creen en Cristo, judío y gentil, fueron unidos por medio de esta paz compartida y acceso común a Dios.

Debido a la unificación de judíos y gentiles en Cristo, Pablo pudo asegurar a los gentiles de que ya no eran "extranjeros ni advenedizos" (2:19). "Extranjeros" traduce la palabra griega *xenoi*. La palabra significa *alguien de otro lugar*. En el mundo antiguo, el extranjero siempre era considerado con sospecha y disgusto. "Advenedizo" es de la palabra *paroik*, una palabra que identifica a un residente extraño, una persona que vivía en la ciudad pero que nunca se había convertido en ciudadano naturalizado. Eso es lo que los gentiles eran antes de que Cristo llegara: extranjeros y advenedizos. Por medio de Cristo, la situación de los gentiles cambió.

Pablo presentó tres imágenes para describir esta nueva situación de los gentiles. Primero que todo, Pablo aseguró a los gentiles que ahora eran "conciudadanos" con los judíos. Pablo usó una imagen del *reino* 

# ¿CÓMO PODEMOS RESUMIR LA VERDAD DE ESTA LECCIÓN?

- Reclame el acceso a Dios disponible a nosotros por medio de Jesucristo.
- Acepte a otros que profesen fe en Cristo, aún si demuestran diferencias en sus costumbres y ritos.
- Combata las fuerzas que levantan barreras para participar en el reino de Dios.
- Refute a quienes dividen a los creyentes en diferentes clases de cristianos.

aquí anunciando que los gentiles podían ser "conciudadanos" en el reino de Dios (2:19). Esta palabra, "conciudadanos", representa igualdad en todos los aspectos. Primero, los *términos de la admisión* al reino de Dios eran los mismos para los gentiles como para los judíos. Una persona se convierte en parte del reino de Dios por gracia por medio de la fe, y nada más. Además, el *estatus* en el reino era el mismo para los gentiles como para los judíos. La iglesia no estaba dividida en cristianos de primera clase y cristianos de segunda clase. Todos los cristianos están en la misma clase. Aún más, los *privilegios* extendidos a aquellos en el reino de Dios eran los mismos para gentiles como para judíos. Algunas personas en el reino no tenían más privilegios que otros. Ambos, gentiles y judíos, eran parte igual del reino de Dios.

Pablo luego usó un término más íntimo para describir el nuevo estatus de los gentiles. Él afirmó que ellos también eran "miembros de la familia de Dios" (2:19). El Nuevo Testamento no solamente habla acerca del reino de Dios sino también acerca de la familia de Dios. El reino de Dios presenta a individuos que están dispuestos a relacionarse los unos con los otros. La familia de Dios presenta a individuos que están relacionados con los otros por sangre. Dios era el padre de los gentiles así como de los judíos. Esto significaba que los judíos y los gentiles eran hermanos y hermanas en la misma familia. Una familia era una unidad más íntima que una nación. Ser conciudadanos con alguien expresaba al menos cierto nivel de convergencia y ciertas ambiciones comunes. Ser hermanos y hermanas llevó esa relación a un nivel de intimidad más profundo.

Pablo mencionó una tercera imagen en el versículo 20. Él habló de la iglesia como un edificio donde los gentiles y judíos eran bloques de edificación. El fundamento de este edificio eran "los apóstoles y profetas, siendo la principal piedra del ángulo Jesucristo mismo". La palabra apóstol significa uno que es enviado bajo la autoridad de otro. El término se convirtió en un término técnico para identificar a los Doce quienes fueron los primeros escogidos para seguir a Jesús. Probablemente Pablo tenía en mente el significado técnico del término "apóstoles" aquí. Como los primeros seguidores de Jesús, los apóstoles eran el fundamento en el edificio de la iglesia.

Cuando Pablo mencionó a los profetas, inmediatamente pensamos acerca en los profetas del Antiguo Testamento como Elías, Eliseo, Jeremías e Isaías. Sin embargo, Pablo no se estaba refiriendo a los profetas del Antiguo Testamento. Concluimos eso por varias razones. Primero, note el orden. Pablo mencionó a los apóstoles primero y entonces los profetas. Él posiblemente habría hablado de los profetas primero si hubiera tenido en mente personajes del Antiguo Testamento, porque vinieron cronológicamente antes de los apóstoles. Segundo, note el uso de la palabra "profetas". En Efesios 4:8–11, los profetas son mencionados inmediatamente después de los apóstoles. Estos "profetas" fueron dotados por el Señor resucitado y debieron haber sido personas en la era del Nuevo Testamento. Tercero, note la referencia en Efesios 3:5. Nuevamente, "apóstoles y profetas" aparecen en ese orden, y la referencia claramente excluye a los profetas del viejo pacto.

Así que, ¿qué tenía Pablo en mente cuando mencionó a los profetas? Los profetas del Nuevo Testamento eran aquellos que proclamaban la Palabra de Dios. El fundamento de la iglesia no era solamente los apóstoles, aquellos creyentes que demostraron primero fe para seguir a Jesús, sino también los profetas, aquellos que proclamaron fielmente la Palabra de Dios.

Estos dos—apóstoles y profetas—eran fundamentales solamente en un sentido secundario. Jesús es el fundamento principal, y esto es por lo que Pablo se refirió a Él como la piedra angular. Jesús mantiene un lugar estratégico en el edificio de la iglesia, porque Él es la piedra angular. Pero los creyentes son las piedras vivas con las cuales Jesús edifica su iglesia (2:21). Pablo aseguró a los gentiles en el versículo de cierre que ellos no estaban excluidos. Ellos también eran parte de la gran obra de Dios de edificar su iglesia.

# Implicaciones y acciones

La iglesia introdujo algunas cosas nuevas al mundo. Primero, la iglesia introdujo al mundo una nueva clase de unidad. Todos nosotros experimentamos una unidad basada en realidades externas como nuestra nacionalidad, apariencia, personalidades similares, o estilos de vida. En la iglesia, experimentamos una unidad que va más allá de esas realidades externas, una unidad basada en la realidad interna de nuestra conexión con Jesucristo.

La iglesia también introdujo al mundo una nueva clase de igualdad. Todo lo relacionado con la iglesia puede ser enfocado y experimentado con igualdad. Las calificaciones de convertirse en parte de la iglesia son las mismas para cada persona. La responsabilidad de obediencia fiel es la misma para cada persona. Los privilegios que son nuestros como cristianos son los mismos para cada persona.

Por último, la iglesia introdujo al mundo una nueva clase de intimidad. Conocemos a nuestra familia más íntimamente que a los que están afuera de la familia. La iglesia es una familia. Los que pertenecemos a la iglesia somos familia. Tenemos el privilegio de compartir nuestras vidas los unos con los otros de una manera que no los hacemos con cualquier otra persona.

#### **PREGUNTAS**

1. ¿Qué barreras nos separan de otras personas?

2. ¿Qué podemos hacer para derribar esas barreras?

| 3. | ¿Cuáles son algunas de las maneras cómo la iglesia puede<br>demostrar la unidad descrita por Pablo en nuestro texto? |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4. | ¿Qué imagen encuentra más útil al describir la iglesia-el reino, la familia o el edificio?                           |

5. ¿Cuál de las imágenes en la pregunta 4 se relacionará más

efectivamente con las personas en el mundo postmoderno de hoy?

Abiertos a lo que Dios tiene para nosotros

#### TEXTO FOCAL

Efesios 3:14-21

#### TRASFONDO

Efesios 3:1-21

#### IDEA PRINCIPAL

Necesitamos abrirnos a la fortaleza de Dios y permitir que Cristo y su amor habiten en nuestros corazones.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿Anhela usted mayor fortaleza espiritual y cercanía a Cristo?

#### META DE ESTUDIO

Evaluar hasta qué punto estamos dispuestos a abrirnos a mayor fortaleza espiritual y cercanía con Cristo y considerar maneras para abrirnos a todo lo que Dios tiene para nosotros.

#### LECTURA RÁPIDA

Pablo intercedió por los cristianos en Éfeso, pidiéndole a Dios que los fortaleciera y profundizara su fe para que pudieran experimentar la rica plenitud de la vida cristiana.



Uno de los privilegios más preciosos del cristiano es el privilegio de la oración. Yo sospecho, sin embargo, que no entendemos o experimentamos todas las dimensiones de la oración. Somos buenos con peticiones personales, esto es, oraciones en las cuales le pedimos algo a Dios. No obstante, con frecuencia abandonamos otros aspectos de la oración, como la alabanza. ¿Cuánto tiempo pasamos en nuestra vida de oración solamente alabando a Dios por quién Dios es? Este es un énfasis principal en el Libro de los Salmos, el cual es el libro de oración en el Antiguo Testamento. Acción de gracias es otro elemento de la oración que puede que practiquemos en ciertas épocas del año, por ejemplo, durante la temporada de Acción de Gracias. Pero, ¿cuánto tiempo pasamos dando gracias durante el resto del año? ¡Y qué de confesión? La confesión es una parte vital de la oración pero, ¿cuánto tiempo pasamos confesando nuestros pecados específicos al Señor y buscando el perdón del Señor? Otro elemento de la oración que descuidamos con frecuencia es la intercesión, orar por otros. ¿Cuánto tiempo pasamos cada día orando específicamente por las necesidades de otros?

Pablo fue excelente en todas las dimensiones de la oración. La acción de gracias fue un tema central en su vida de oración. Como se refleja en sus escritos, él expresó con regularidad su gratitud a Dios por personas que habían tocado o forjado su vida. Pablo también fue excelente en la intercesión. Él siempre tenía a alguien en su corazón, y su pasión por la intercesión palpita a lo largo de todos sus escritos. Nuestro texto provee uno de los ejemplos más claros del énfasis de Pablo en la intercesión. Veamos qué podemos aprender de su ejemplo.

# **EFESIOS 3:14–21**

<sup>14</sup>Por esta causa doblo mis rodillas ante el Padre de nuestro Señor Jesucristo, <sup>15</sup>de quien toma nombre toda familia en los cielos y en la tierra, <sup>16</sup>para que os dé, conforme a las riquezas de su gloria, el ser fortalecidos con poder en el hombre interior por su Espíritu; <sup>17</sup>para que habite Cristo por la fe en vuestros corazones, a fin de que, arraigados y cimentados en amor, <sup>18</sup>seáis plenamente capaces de comprender con todos los santos cuál sea la anchura, la longitud, la profundidad y la altura, <sup>19</sup>y de conocer el amor de Cristo, que excede a todo conocimiento, para que seáis llenos de

toda la plenitud de Dios. <sup>20</sup>Y a Aquel que es poderoso para hacer todas las cosas mucho más abundantemente de lo que pedimos o entendemos, según el poder que actúa en nosotros, <sup>21</sup>a él sea gloria en la iglesia en Cristo Jesús por todas las edades, por los siglos de los siglos. Amén.

# La postura de Pablo (3:14-15)

Según Pablo intercedía por sus amigos cristianos en Éfeso, él se arrodilló delante del Padre. La Biblia no prescribe una posición en particular para la oración. Podemos orar de pie (Génesis 18:22), sentados (1 Crónicas 17:16), y acostados en el suelo (Mateo 26:39). También podemos orar de rodillas, como Pablo lo hizo en este ejemplo.

La posición de estar de rodillas para orar se ve con frecuencia en la Biblia. En 2 Crónicas 6:12, la Biblia dice que en el servicio para la dedicación del templo, Salomón se "puso luego delante del altar de Jehová, en presencia de toda la congregación de Israel, y extendió sus manos". Acerca de Daniel, la Biblia dice: "Cuando Daniel supo que el edicto había sido firmado, entró en su casa, y abiertas las ventanas de su cámara que daban hacia Jerusalén, se arrodillaba tres veces al día, y oraba y daba gracias delante de su Dios, como lo solía hacer antes" (Daniel 6:10). De la misma manera, Pablo se arrodilló cuando intercedió por los efesios. Vemos la razón en el versículo 15.

Pablo describió a Dios como de "quien toma nombre toda familia en los cielos y en la tierra". Pablo desarrolló el punto que hizo en los capítulos anteriores. Dios había establecido una entidad nueva formada de judíos y gentiles. Para describir a esta entidad nueva, Pablo enfocó en la imagen de la familia. Al igual que una familia humana que lleva el nombre del padre, esta nueva familia espiritual lleva el nombre del Padre celestial. Nosotros los cristianos recibimos nuestro nombre de Él.

Debido a que somos la familia de Dios y Dios es nuestro Padre, respetamos a Dios por quien Él es. Es por esto que Pablo se arrodilló cuando entró en la presencia de Dios en este acto de oración. Debido a que somos la familia de Dios y Dios es nuestro Padre, podemos confiar que Dios suplirá todas nuestras necesidades. Es por esto que Pablo

confiadamente se presentó delante de su Padre celestial con su oración de intercesión que se desplegó en los versículos siguientes. Pablo oró por cuatro cosas por los efesios, y todas están interrelacionadas. Él oró por fortaleza (Efesios 3:16), por profundidad (3:17a), por conocimiento (3:17b–19a), y por plenitud (3:19b).

#### La oración de Pablo (3:16-19)

Pablo oró primero por fortaleza para sus compañeros cristianos en Éfeso (3:16). Él específicamente le pidió a Dios que los fortaleciera en su "ser interior". El ser interior es el centro de donde emanan nuestros sentimientos y pensamientos. El autor de Proverbios nos dice que de nuestro corazón, o nuestro ser interior, mana la vida (Proverbios 4:23). Ahí es donde tenemos que ser fortalecidos, en nuestro ser interior, donde se toman todas las decisiones. Nuestro ser exterior—lo físico—se está deteriorando gradualmente cada día. Esto era verdad de los efesios como lo es de nosotros hoy día. Así que Pablo oró porque su ser interior-lo espiritual-fuera renovado y fortalecido cada día.

# Intercesión

¿Qué es intercesión? Cuando usada como una descripción de la oración, la intercesión significa una reunión acordada con Dios para hablar de alguien más.

¿Por qué debemos pedir cuando intercedemos con Dios por alguien? Una respuesta puede encontrarse en el ejemplo de Moisés. Moisés oró por el pueblo de Israel para hacer expiación por sus pecados (Éxodo 32:30). La palabra *expiación* significa *cubrir* y se relaciona con el acto de gracia por el cual las ofensas eran cubiertas para que la comunión fuera restaurada entre un ofensor y el ofendido. Esto es, la intercesión de Moisés fue con el propósito de restaurar a los israelitas a su comunión con Dios. Así que, restaurar a alguien en comunión con Dios debe ser siempre el propósito de nuestra intercesión.

La intercesión significa orar por alguien con el propósito de procurar la gracia de Dios para ese individuo para que la comunión con Dios y su utilidad para Dios sean establecidas o mantenidas. Este fortalecimiento toma lugar "por medio de Su Espíritu". El verdadero poder por el cual podemos vivir nuestras vidas no es el poder humano. Es poder espiritual. No enfrentamos estos desafíos, cumplimos con nuestras tareas, y manejamos estos problemas en nuestra propia fuerza. Enfrentamos estos desafíos, llevamos a cabo estas tareas y manejamos estos problemas por medio de la fuerza del Espíritu Santo morando en nosotros. Por lo tanto, Pablo oró por que los cristianos efesios experimentaran el poder espiritual que Dios tenía disponible para ellos.

En su intercesión por los creyentes efesios, Pablo también oró por profundidad (Efesios 3:17a). Él oró porque Cristo "morara" en sus corazones. La palabra para "morar" es una palabra griega que se refiere a una *residencia permanente*. Como cristianos, Jesús ya moraba en sus corazones. Sin embargo, Pablo pidió que Jesús habitara en sus corazones, que él fuera un residente permanente.

Varias veces cada año, mi esposa Jan y yo vamos a Kansas City a visitar la familia de Jan. Pero esta visita es una estadía temporera. Dormimos en la cama de otra persona. Vivimos de nuestro equipaje. Nos quedamos durante pocos días y nunca nos sentimos completamente en casa porque no es nuestra residencia permanente. Pero, al final del viaje, cuando regresamos a nuestro hogar, guardamos nuestra ropa y dormimos en nuestra propia cama, nos sentimos en casa.

Nuestra experiencia personal ilumina la intercesión de Pablo por los cristianos efesios. Pablo oró porque Jesús no sólo estuviera de paso en sus vidas sino porque fuera un residente permanente. ¿Cómo puede suceder eso? Pablo explicó que esto sucede "por medio de la fe". Según el Espíritu Santo fortalece el ser interior, la fe en Cristo se profundiza, y según la fe se profundiza, la persona siente que Cristo hace de sus corazones Su hogar.

Pablo intercedió por una tercera cosa para los cristianos efesios. Él oró porque pudieran llegar a un entendimiento más profundo de la calidad del amor de Dios en Cristo Jesús. Pablo no solamente estaba orando por un entendimiento mental sino por una comprensión "que sobrepasa todo entendimiento". Pablo tenía en mente no solamente conocimiento *intelectual* sino también conocimiento en el *corazón*. Él no quería que los efesios *comprendieran* el amor de Dios-esto es, lo entendieran. Él quería que *aprendieran* el amor de Dios—esto es, que lo apropiaran en sus vidas.

¿Cómo aprenderían los efesios este amor y lo apropiarían en sus vidas? Pablo menciona dos maneras. Primero, ellos deben aprender el

amor de Dios "junto con todos los santos". Cuando las vidas se abren a otros creyentes y se comparten experiencias con ellos, el entendimiento de ellos y el nuestro se expande. Segundo, ellos deben estar "arraigados y establecidos en amor". Pablo mezcló sus metáforas aquí, trayendo la idea de un árbol con sus raíces y un edificio con su fundamento. En ambos casos el significado es el mismo. Para que un árbol sea estable, su sistema de raíces debe ser lo suficientemente profundo y extenso para sostener la expansión de sus ramas. Para que un edificio sea estable, sus fundamento debe ser lo suficientemente fuerte y profundo para sostener la altura de la estructura. La lección de estas metáforas se traduce en la experiencia de la vida de quienes Pablo les escribió de esta manera: Solamente según ellos extendían las raíces de sus vidas profundamente en el amor de Dios y solamente cuando ellos edificaban sus vidas en el fundamento del amor de Dios podrían ser capaces de comprender la totalidad del amor de Dios.

Por último, Pablo oró por plenitud. Él quería que los cristianos efesios "estuvieran llenos a la medida de la plenitud de Dios" (Efesios 3:19b). ¿Quiso Pablo decir que él quería que los efesios fueran como Dios, tuvieran todos los atributos de Dios? No. En vez, él quería que ellos experimentaran todos los atributos de Dios que pudieran experimentar. En otras palabras, él oró porque los creyentes efesios se dieran cuenta de su potencial-que usaran sus dones plenamente, que extendieran su influencia lo más posible, que expandieran su entendimiento mucho más, y que desarrollaran su amor hasta lo máximo. Él oró porque ellos experimentaran toda la plenitud que eran capaces de experimentar.

# La alabanza de Pablo (3:20-21)

¿Parecen posibles todas las cosas por las cuales intercedió Pablo? Si hubiera estado en las manos de Pablo o los efesios, la respuesta hubiera sido *no*. Pero, Pablo reconoció el *factor Dios* en su vida y en las vidas de los efesios. Con Dios, todo es posible, porque Dios es completamente suficiente. Contemplar la capacidad espléndida de Dios provocó en Pablo una doxología de alabanza. Pablo amontonó palabra sobre palabra para ilustrar un cuadro de la suficiencia de Dios.

Pablo afirmó que Dios es capaz de hacer todo lo que le pedimos (3:20). Esto en sí mismo es una promesa fantástica, pero es solamente la

# ¿POR QUÉ INTERCEDER POR OTROS?

¿Por qué debemos hacer oraciones de intercesión?

- Porque lo manda las Escrituras
- Por el ejemplo de los grandes cristianos del pasado
- Por nuestra conexión con otros creyentes
- Por la necesidad en las vidas de otros
- Por la efectividad de la oración

plataforma sobre la cual Pablo pintó este retrato verbal de Dios. Dios no solamente es capaz de hacer lo que le pedimos, sino que Dios es capaz de hacer todo lo que no nos atrevemos a pedirle, cosas que solamente imaginamos. Todos los sueños que jamás han pasado por nuestra mente, todas las cosas que hemos pensado alcanzar por Dios en nuestros sueños—Dios también es capaz de hacer esas cosas. Pablo expandió más este cuadro de la capacidad de Dios añadiendo que Dios, no solamente es capaz de hacer esas cosas que le pedimos y pensamos, sino que Dios es capaz de hacer o "mucho más abundantemente". Pablo formó una palabra compuesta única que literalmente significa *ir más allá de ir más allá en una manera inagotable*. Pablo pintó el cuadro de un Dios absolutamente capaz.

Pablo entonces conectó este cuadro sublime de la capacidad de Dios con el poder que ya está actuando en este mundo. El mismo poder con el que Dios creó al mundo, el mismo poder con el cual Dios resucitó a Jesús de los muertos, y el mismo poder con el cual Dios logró nuestra redención es el mismo poder obrando en nosotros. Es suficiente para hacer mucho más de lo que podemos concebir con nuestras mentes o pedirle a Dios con nuestras bocas. ¿Podían los efesios experimentar la fortaleza, profundidad, entendimiento y plenitud de la que hablaba Pablo? O, en un nivel más personal, ¿podemos experimentar estas cosas hoy día? Sí, podemos, debido a la superabundancia de los recursos de Dios.

# Implicaciones y acciones

¿Qué significa todo esto para nosotros hoy? Nuestro texto nos recuerda, primero que todo, que la vida cristiana ofrece más de lo que ya hemos

experimentado. Puede que usted haya sido cristiano por muchos años y haya experimentado una cantidad de poder espiritual y una calidad de amor que es verdaderamente asombrosa. Sin embargo, no importa lo que usted ha visto o hecho o sentido o experimentado como cristiano hasta este punto, Dios tiene más para usted.

Además, nuestro texto nos recuerda que tenemos un poder mayor a nuestra disposición más que el poder humano. Si todo lo que hemos alcanzado por Cristo en nuestras vidas puede ser explicado por nuestros propios dones o intelecto o habilidad o poder, entonces no hemos ido muy lejos en nuestro caminar cristiano.

Más aún, nuestro texto nos recuerda que la vida cristiana no se trata de mí. Comenzaremos a entender la profundidad y la anchura del amor de Dios según nos relacionamos con otros cristianos en la iglesia. Es por esto que nuestra participación en la vida de la iglesia es tan crucial

#### **PREGUNTAS**

- 1. ¿Puede mencionar un aspecto de la oración que usted ha descuidado? ¿En cuáles de los elementos de la oración está usted más débil? ¿más fuerte?
- 2. ¿Por quién intercede usted regularmente?
- 3. Cuando usted intercede por otros, ¿ora porque puedan tener una vida más fácil, u ora porque tengan una fe más profunda?
- 4. ¿Puede identificar algunos personajes bíblicos conocidos porque intercedieron por otros?
- 5. ¿Por qué es nuestra asociación con otros cristianos importante para desarrollar nuestra propia vida cristiana?

# Creciendo en Cristo—Juntos

#### **TEXTO FOCAL**

Efesios 4:1-16

#### **TRASFONDO**

Efesios 4:1-16

#### **IDEA PRINCIPAL**

Debemos vivir una vida digna de nuestro llamado cristiano creciendo en Cristo, juntos.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿Ha crecido como cristiano recientemente?

#### META DE ESTUDIO

Describir la vida digna que Pablo suplicó que los cristianos vivieran e identificar maneras específicas cómo practicaremos lo que Pablo predicó.

# LECTURA RÁPIDA

Pablo ofreció a la iglesia de los efesios, la cual unió a cristianos gentiles y judíos, instrucción clara y atención cuidadosa para ayudar a estos dos grupos a vencer su historia de desconfianza y enemistad.



El pequeño grupo se había reunido durante varias semanas. Los miembros estaban empezando a conocerse los unos a los otros y estaba desarrollándose cierto nivel de confianza, como se supone que suceda en los grupos pequeños. Ellos habían estado explorando cuidadosamente doctrinas críticas de la fe, estudiando la verdad de Dios desde diferentes ángulos. Habían discutido la obra de Dios en Cristo, definiendo términos como gracia, fe y salvación. Al final, un participante perceptivo hizo una pregunta, "Hemos pasado mucho tiempo hablando acerca de Dios. ¿Por qué no tomamos en serio cómo vivimos para Dios en el mundo donde pasamos nuestras vidas?"

En un sentido, ayudar a los nuevos creyentes a tomar en serio cómo vivir por Dios es lo que Pablo comenzó a hacer en Efesios 4. Habiendo establecido en las porciones anteriores de Efesios información importante acerca de la naturaleza de Dios y la voluntad de Dios para Su pueblo, Pablo pasó a explorar lo que eso significa para la vida del pueblo de Dios.

Recuerde que los recipientes de esta carta posiblemente escucharon estas verdades sublimes y revolucionarias por primera vez y necesitaban instrucción práctica en cómo aplicarlas a sus vidas diarias. ¿Cómo pusieron en práctica estos ideales según siguieron el camino de Cristo? Comenzando en el capítulo 4, Pablo ofreció dirección e instrucción en una variedad de aplicaciones según animó a su audiencia a vivir una vida digna del gran don de la gracia de Dios en Cristo.

# **EFESIOS 4:1–16**

¹Yo pues, preso en el Señor, os ruego que andéis como es digno de la vocación con que fuisteis llamados, ²con toda humildad y mansedumbre, soportándoos con paciencia los unos a los otros en amor, ³solícitos en guardar la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz; ⁴un cuerpo, y un Espíritu, como fuisteis también llamados en una misma esperanza de vuestra vocación; ⁵un Señor, una fe, un bautismo, ⁴un Dios y Padre de todos, el cual es sobre todos, y por todos, y en todos. ⁵Pero a cada uno de nosotros fue dada la gracia conforme a la medida del don de Cristo. ®Por lo cual dice: Subiendo a lo alto, llevó cautiva la cautividad, Y dio dones a los hombres. ŶY eso de que subió, ¿qué es, sino que también había descendido primero a las partes más bajas de la tierra? ¹0El que descendió, es

el mismo que también subió por encima de todos los cielos para llenarlo todo. <sup>11</sup>Y él mismo constituyó a unos, apóstoles; a otros, profetas; a otros, evangelistas; a otros, pastores y maestros, <sup>12</sup>a fin de perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para la edificación del cuerpo de Cristo, <sup>13</sup>hasta que todos lleguemos a la unidad de la fe y del conocimiento del Hijo de Dios, a un varón perfecto, a la medida de la estatura de la plenitud de Cristo; <sup>14</sup>para que ya no seamos niños fluctuantes, llevados por doquiera de todo viento de doctrina, por estratagema de hombres que para engañar emplean con astucia las artimañas del error, <sup>15</sup>sino que siguiendo la verdad en amor, crezcamos en todo en aquel que es la cabeza, esto es, Cristo, <sup>16</sup>de quien todo el cuerpo, bien concertado y unido entre sí por todas las coyunturas que se ayudan mutuamente, según la actividad propia de cada miembro, recibe su crecimiento para ir edificándose en amor.

# Dignos del llamado (4:1-6)

El texto comienza con un desafío que surgió de su "llamado" o *voca-ción*. Pablo tenía una convicción profunda de que todo el que sigue a Cristo lo hace en respuesta a la acción de Dios (Efesios 1:11–14). Sin duda que Pablo siempre recordaría su experiencia en el camino a Damasco donde el Cristo resucitado le confrontó a pesar de que él estaba trabajando activamente en contra de los propósitos de Dios (Hechos 9:1–6). Pablo siempre sentiría que antes de haber escogido a Cristo, Dios le había escogido a él. La apelación de Pablo aquí era que, quienes habían sido llamados, debían dedicarse a vivir una vida que honra y respeta ese llamado.

En Efesios 2:1–22, Pablo enfatizó a los cristianos gentiles que Dios había actuado en Cristo para incluirles en el círculo de Su amor. Judíos y gentiles fueron unidos como un pueblo por medio de los dones del amor y la gracia de Dios en Cristo. En verdad, ellos habían sido llamados a una vida nueva. Este llamado no era hechura de ellos ni el resultado de sus propios esfuerzos. Era el don de la gracia de Dios, tan elocuentemente expresado en Efesios 2:8–9: "Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y esto no de vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para

que nadie se gloríe". Si Dios ha dado vida tan generosamente, se vuelve la responsabilidad del cristiano vivir una vida que honra ese don por medio de la obediencia, el crecimiento y la sinceridad.

La meta de tal vida digna es "la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz" (Efesios 4:3), una tarea mejor alcanzada "con toda humildad y mansedumbre, soportándoos con paciencia los unos a los otros en amor" (4:2). Debemos mantener en mente la enemistad profunda que se había levantado entre judíos y gentiles para el primer siglo. Recuerde el asombro de la mujer samaritana en el pozo cuando Jesús, habiéndose atrevido a pasar por Samaria, le pidió agua. "La mujer samaritana le dijo: ¿Cómo tú, siendo judío, me pides a mí de beber, que soy mujer samaritana?' Porque judíos y samaritanos no se tratan entre sí" (Juan 4:9).

Note las palabras usadas en Efesios 4:2 para describir el espíritu de quienes vivían de una manera digna de su llamado, edificando dentro de la iglesia la clase de unidad que Dios busca. La "humildad" se refiere a esa calidad de honestidad que ve nuestra propia condición y echa a un lado cualquier motivo de orgullo. Recientemente vi un rótulo que declaraba: "La mucha humillación conduce a poca humildad". Si honestamente nos vemos a nosotros mismos como pecadores salvos solamente por la gracia de Dios, entonces no hay lugar para menospreciar a otros que también son pecadores salvos solamente por la gracia de Dios.

La "mansedumbre" surge de un respeto por otros de alguien que ha descubierto con cuánta gracia Dios nos ha alcanzado. Cuán ricos son los ejemplos en las Escrituras del trato gentil de Jesús con aquellos a quienes ministró, con frecuencia personas de carácter defectuoso.

La "paciencia" describe lo opuesto al mal genio y la intolerancia de este mundo. En vez, quienes buscan vivir una vida digna practican una perseverancia con los demás que no será detenida. Aún frente al insulto y la injuria, la persona que ha aprendido el espíritu de Cristo continúa por el bien de los demás.

La cuarta palabra de este poderoso pasaje, "amor", hace posible las otras tres. El "amor" es la cualidad que aprecia tanto el valor de la otra persona que no vacila en procurar lo que es mejor para los demás. Esta característica del carácter cristiano era tan diferente de las otras ideas del amor, que los escritores del Nuevo Testamento escogieron la palabra griega poco usada *agape* para representarlo. Diferente del amor de amigos, el amor de esposos, o aun el amor de los miembros de una familia, este *agape* es el espíritu que Dios mostró a la humanidad en el amor

desprendido de Cristo.

Según estas grandes cualidades son puestas en práctica en el contexto de la iglesia, resulta una "paz" que es el enlace de la verdadera comunión. Cuando el orgullo, el trato desconsiderado de otros, y las actitudes rudas son reemplazados por la humildad, la mansedumbre, la paciencia, y el amor, algo maravilloso le sucede a un grupo del pueblo de Dios. La unidad resultante resalta cómo Pablo pudo prever a los cristianos judíos y gentiles viviendo juntos en armonía y servicio efectivos en sus iglesias. No había una iglesia gentil y una iglesia judía. Había un cuerpo de creyentes. Solamente había un Señor, una fe, un bautismo-no unos separados para diferentes grupos de personas-así como solamente hay un Dios y Padre de todos.

Esta unidad en las iglesias era una demostración de la verdad que Pablo también describió en su Carta a los Gálatas. Allí leemos: "Ya no hay judío ni griego; no hay esclavo ni libre; no hay varón ni mujer; porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesús. Y si vosotros sois de Cristo, ciertamente linaje de Abraham sois, y herederos según la

#### LA ALIANZA BAUTISTA MUNDIAL

En 1904, los líderes bautistas de los Estados Unidos y Gran Bretaña acordaron en sabiduría reunir a los bautistas de alrededor del mundo para demostrar la unidad experimentada bajo el Señorío de Cristo. Esta visión resultó en el Primer Congreso Bautista Mundial en Londres en el 1905. La Alianza Bautista Mundial creció de un pequeño principio y ahora incluye a más de 200 convenciones y uniones bautistas.

Quienes asisten a las reuniones de este compañerismo mundial de bautistas con frecuencia se asombran por la diversidad de personas que asisten, cruzando fronteras y límites de cultura, raza y nacionalidad, para afirmar su fe en un Señor. El lenguaje, el vestido, y el estilo de adoración pueden ser diferentes, pero cuando las voces y los corazones se unen cantando, orando y proclamando el amor de Dios que hemos aprendido en Cristo, hay una unidad de Espíritu que es excitante. La Alianza Bautista Mundial continúa siendo ejemplo de una expresión práctica del ideal que nuestro texto describe de personas unidas por el amor misericordioso de Dios.<sup>1</sup>

promesa" (Gálatas 3:28-29).

Qué testimonio poderoso era ver a judíos y gentiles, una vez extraños y enemigos, ahora unidos en un amor humilde los unos por los otros como una familia de creyentes. Esta unidad no era la monotonía donde todo el mundo era igual. Era un cuerpo vivo, en desarrollo y energizado de creyentes con toda la variedad de dones y habilidades de sus diversos miembros, unidos entre sí a través del llamado de Dios. ¡Ojalá que veamos más de este espíritu en nuestras iglesias hoy!

# Los dones que nos ayudan hacia la madurez (4:7-12)

Esta sección de la epístola se mueve del carácter de los miembros a los dones que Dios ha dado para ayudar a vivir ese carácter. Pablo citó de Salmos 68:9 pero con una diferencia importante. El salmo habla de la práctica de un rey antiguo victorioso en la batalla. El rey tenía cautivos, y les llevó al monte de la ciudad y les forzó a marchar por las calles en humillación, demandando regalos o rescate de un pueblo derrotado. Aquí Pablo demuestra al espíritu de Dios que nos encuentra cautivos por nuestro pecado y desobediencia, derrota nuestro pecado por medio de Cristo, y ahora nos *da* dones a nosotros, su pueblo.

El Cristo victorioso le da a Su pueblo lo que es esencial para su vida nueva. Este Hijo de Dios quien "descendió" al ámbito de la

# CÓMO EDIFICAR LA UNIDAD DE TODOS LOS CREYENTES

- Determine seguir la Palabra de Dios en sus relaciones con todas las personas.
- Pase tiempo cada día identificando aquellos de quienes se siente separado, examinando por qué siente usted esta separación.
- En oración, busque maneras específicas para alcanzar personas con quienes usted siente esta separación.
- Desarrolle un grupo pequeño con otros creyentes dispuestos a explorar maneras para ser más inclusivos con las personas que nuestra sociedad ha echado a un lado.

experiencia humana, aún al ámbito de la muerte, ahora "ascendía" en victoria, habiendo cumplido lo que Dios quería para Su pueblo (Efesios 4:9). Él ha dado dones para ayudarnos en el proceso hacia la madurez. La meta de Dios para el pueblo de Dios es una unidad de espíritu y vida, y Dios ha ofrecido ayuda para el proceso.

Pablo mencionó cuatro ejemplos de líderes dotados enviados para ayudar al pueblo de Dios en su jornada. Él comenzó con los "apóstoles", quienes habían visto a Jesús y sido testigos de Sus palabras y maravillas así como la resurrección. Estas eran las voces respetadas por su experiencia personal con el Señor. Pablo siempre se consideró a sí mismo como apóstol, no como quienes habían seguido a Jesús durante su ministerio terrenal, sino uno que se había encontrado con el Señor resucitado en un milagro de gracia.

Segundo en su lista están los "profetas". Estos no deben ser considerados principalmente como quienes predicen el futuro sino como predicadores. Ellos hablan de las consecuencias de la desobediencia según son llamados por su fidelidad a la voluntad de Dios.

Los "evangelistas" viajaban por las regiones a las que Pablo estaba escribiendo. Piense acerca de ellos como misioneros que conocían el mensaje de vida de Jesús y lo interpretaban para las personas que posiblemente nunca habían oído de Él.

Por último, Pablo describió a "pastores y maestros". Ambos términos describen dos funciones de una persona en una iglesia. Los pastores y maestros eran personas cuya tarea era nutrir a los nuevos convertidos. Aquellos nuevos convertidos que salían principalmente de tradiciones religiosas con poco conocimiento de la fe judía o cristiana.

El rol principal para estos cuatro tipos de líderes es edificar la iglesia y fortalecer su misión en el mundo. Note cuidadosamente que estos líderes fueron enviados para "perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para la edificación del cuerpo de Cristo" (Efesios 4:12). Su propósito estaba relacionado con la gran visión de Dios en Cristo de una iglesia unidad a lo largo de diferencias culturales y étnicas, creciendo hacia una comunión madura de servicio y testimonio.

# La meta del crecimiento cristiano juntos en la iglesia (4:13-16)

Pablo resumió esta sección regresando al tema de la unidad en el

compañerismo. El plan divino es "edificar el cuerpo de Cristo". Esto se logra cuando los cristianos maduran en su relación con el Señor y con los demás. Ésta no es una unidad de monotonía forzada, sino de personas unidas, creciendo en su devoción por Cristo. Muchos de nuestros encuentros divisivos en esta vida surgen de un egocentrismo infantil. Pablo urgió a sus amigos en Cristo a que "crecieran" (4:15).

La iglesia es más noble cuando recuerda y vive la metáfora de la iglesia como el "cuerpo de Cristo." Cuando Cristo es la cabeza y cada miembro asume su rol, dependiendo de los dones, talentos, habilidades, y oportunidades, se puede cumplir la misión de la iglesia.

#### Implicaciones y acciones

Estamos viviendo en una época que pone a prueba la meta de la unidad en las iglesias. Somos tentados a seguir un camino de interés propio e individualismo que le quita importancia a nuestra necesidad de los demás. Las iglesias harían bien al enfatizar de una manera fresca la necesidad básica que tenemos de compañerismo, exhortación, y cuidado en una congregación unida en el amor y la gracia de Dios.

Algunos de mis mejores momentos en muchas décadas de ministerio han ocurrido cuando he visto a dueños de propiedades e inquilinos; supervisores y obreros en una fábrica; administradores y empleados; hombres, mujeres y niños; y a personas blancas, negras, asiáticas e hispanas sentados juntos en adoración delante del único y verdadero Dios. Las cosas que nuestra cultura ha permitido que se conviertan en barreras para separar a las personas se disuelven.

Se edifican puentes cuando vivimos las implicaciones de los dones de la gracia de Dios para todos. No se equivoque, estos puentes a veces son levantados solamente después de luchar y resistir. Costumbres y prejuicios profundamente arraigados no son eliminados sin la aplicación en oración del amor de Dios. El testimonio de la unidad en espíritu entre el pueblo de Dios, no obstante, es un testimonio poderoso del poder del

evangelio.

#### **PREGUNTAS**

1. ¿Cuál de estas cualidades—"humildad", "mansedumbre", "paciencia", y "soportándonos con paciencia los unos a los otros en amor"—presenta el desafío más grande en su crecimiento cristiano? ¿Cómo puede madurar en esa cualidad?

2. Las ideas de "gentil" y "judío" puede que no representen los temas de una iglesia dividida en nuestra época. ¿Qué categorías de personas hemos permitido que nos separen en nuestras iglesias hoy día?

3. ¿Dónde y de qué manera se siente más preparado para cumplir con su ministerio personal?

4. ¿De qué maneras ha sido usted bendecido por los ministerios de amor y gracia en su propia experiencia personal? Identifique a algunas personas con quien usted o su clase pueden extender un ministerio de amor.

NOTAS -

<sup>1.</sup> Para información adicional respecto a la Alianza Bautista Mundial, vea www.bwanet.org.

#### **TEXTO FOCAL**

Efesios 4:17—5:2, 11-16

#### **TRASFONDO**

Efesios 4:17-5:20

#### IDEA PRINCIPAL

Salvos solamente por la gracia de Dios por medio de la fe, los cristianos deben aprender a Cristo y vivir como corresponde.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿Cómo podemos aplicar las enseñanzas cristianas acerca del comportamiento en nuestra sociedad permisiva sin llegar a ser fariseos?

#### META DE ESTUDIO

Identificar las enseñanzas en este pasaje que son más desafiantes de aplicar y decidir hacerlo de todos modos.

#### LECTURA RÁPIDA

Pablo desafió a los nuevos convertidos que venían de estilos de vidas paganos a permitir que el espíritu y el poder del Cristo resucitado transformaran sus vidas en testigos vivos.

# Siguiendo las instrucciones

Hace algunos años, tuve el privilegio de guiar a un grupo pequeño en un país de África Oriental para enseñar pastores y líderes de las iglesias acerca de la mayordomía. A pesar de que sabía que la mayordomía se trata de mucho más que dinero, una de las grandes lecciones que aprendí en ese viaje fue cómo personas de cultura y trasfondos diferentes trataron con el tema. Ellos tenían muy poco en términos de posesiones materiales o dinero que ofrendar por medio de sus iglesias. La mayordomía para estos cristianos fue más entender su nuevo estilo de vida. En este nuevo entendimiento, el don principal de Dios, era la vida transformada a ser usada al servicio de su Señor. Muchas personas que asistieron a nuestras sesiones demostraron un testimonio poderoso de dedicación y carácter.

El texto para esta lección habla de personas saliendo de una cultura pagana que tenían que entender a qué se parecía la vida cristiana. A pesar de que habían sido salvos por la gracia de Dios, ellos tenían que aprender una manera de vivir que demostrara su nueva relación con Dios.

La mayoría de nosotros estaría de acuerdo con que la fe cristiana es una religión ética, lo que significa que seguir a Cristo tiene un impacto en el comportamiento de un creyente. Interpretar la vida y ministerio de Jesús y aplicarlos a los temas actuales es una tarea para cada generación de seguidores de Cristo. Hacer eso presenta dos desafíos para los predicadores y maestros contemporáneos.

Primero, la precaución está en orden no sea que convirtamos el mensaje cristiano en un juego de requisitos legalistas necesarios para ganar el favor de Dios. Somos tentados a buscar reglas y regulaciones detalladas para cubrir cada aspecto de la vida. Tal fue el fracaso de la religión de los fariseos en el primer siglo.

Un segundo desafío es no reducir nuestro entendimiento de la naturaleza ética de la vida cristiana y el milagro de la gracia de Dios a declaraciones simplistas de calcomanías para autos o lemas astutos desplegados en carteleras. Hacemos una gran injusticia al poder transformador del evangelio cuando lo reducimos a meros moralismos. La complejidad de nuestro mundo demanda un espíritu de búsqueda humilde por la mejor manera de honrar el don de la nueva vida que Dios nos ha ofrecido en Cristo. Es una búsqueda diaria según vivimos nuestras vidas en casa, en el trabajo, y en nuestra sociedad.

El autor de estos desafiantes versículos continuó apelando a los nuevos creyentes a dejar la vieja manera de vivir y volverse a una relación nueva y dinámica con Dios por medio de Cristo. Pablo estaba, no obstante,

consciente del peligro de la religión legalista descansando solamente en las buenas obras de los seres humanos.

# EFESIOS 4:17—5:2, 11–16

<sup>17</sup> Esto, pues, digo y requiero en el Señor: que ya no andéis como los otros gentiles, que andan en la vanidad de su mente, <sup>18</sup>teniendo el entendimiento entenebrecido, ajenos de la vida de Dios por la ignorancia que en ellos hay, por la dureza de su corazón; 19los cuales, después que perdieron toda sensibilidad, se entregaron a la lascivia para cometer con avidez toda clase de impureza. <sup>20</sup>Mas vosotros no habéis aprendido así a Cristo, <sup>21</sup>si en verdad le habéis oído, y habéis sido por él enseñados, conforme a la verdad que está en Jesús. <sup>22</sup>En cuanto a la pasada manera de vivir, despojaos del viejo hombre, que está viciado conforme a los deseos engañosos, <sup>23</sup>y renovaos en el espíritu de vuestra mente, <sup>24</sup>y vestíos del nuevo hombre, creado según Dios en la justicia y santidad de la verdad. <sup>25</sup>Por lo cual, desechando la mentira, hablad verdad cada uno con su prójimo; porque somos miembros los unos de los otros. <sup>26</sup>Airaos, pero no pequéis; no se ponga el sol sobre vuestro enojo, <sup>27</sup>ni deis lugar al diablo. <sup>28</sup>El que hurtaba, no hurte más, sino trabaje, haciendo con sus manos lo que es bueno, para que tenga qué compartir con el que padece necesidad. <sup>29</sup> Ninguna palabra corrompida salga de vuestra boca, sino la que sea buena para la necesaria edificación, a fin de dar gracia a los oyentes. 30Y no contristéis al Espíritu Santo de Dios, con el cual fuisteis sellados para el día de la redención. 31 Quítense de vosotros toda amargura, enojo, ira, gritería y maledicencia, y toda malicia. 32 Antes sed benignos unos con otros, misericordiosos, perdonándoos unos a otros, como Dios también os perdonó a vosotros en Cristo. 5:1Sed, pues, imitadores de Dios como hijos amados. <sup>2</sup>Y andad en amor, como también Cristo nos amó, y se entregó a sí mismo por nosotros, ofrenda y sacrificio a Dios en olor fragante. 11Y no participéis en las obras infructuosas de las tinieblas, sino más bien reprendedlas; <sup>12</sup>porque vergonzoso es aun hablar de lo que ellos hacen en secreto. <sup>13</sup>Mas todas las cosas, cuando son puestas en evidencia por la luz, son hechas manifiestas; porque la luz es lo que manifiesta todo. <sup>14</sup>Por lo cual dice: Despiértate, tú que duermes, Y levántate de los muertos, Y te alumbrará Cristo. <sup>15</sup>Mirad, pues, con diligencia cómo andéis, no como necios sino como sabios, <sup>16</sup>aprovechando bien el tiempo, porque los días son malos.

#### Dejando la vieja manera por la nueva manera en Cristo (4:17–24)

El llamado inicial es a "no andar como los otros gentiles" (Efesios 4:17). Los recipientes de esta carta habían sido identificados como "vosotros los gentiles" (Efesios 3:1). En el versículo 17, "gentiles" significa más que los que no eran judíos. Podríamos usar el término *pagano* para describir a estos gentiles. Sus vidas y valores habían sido forjados por tradiciones e ideas muy diferentes de la enseñanza bíblica. Estos versículos continúan un tema mencionado en Efesios 2:12: "En aquel tiempo estabais sin Cristo, alejados de la ciudadanía de Israel y ajenos a los pactos de la promesa, sin esperanza y sin Dios en el mundo".

Envuelta en estos versículos hay una descripción de la vieja manera en la cual los gentiles habían vivido antes de venir a conocer a Cristo. Ellos eran producto de un mundo que no conocía nada de Cristo. El cuadro repugnante que surgió reflejaba a personas depravadas que habían perdido el significado de la vida como Dios lo había diseñado. Varias frases vívidas describen su situación.

Tenían el "entendimiento entenebrecido" (4:18), en parte debido a su ignorancia de la verdad. La palabra para "ignorancia" en este versículo es una palabra que típicamente significa *ignorancia causada por las circunstancias que pueden ser pasadas por alto* (Hechos 17:29–30). Lo que sigue, no obstante, indica una "dureza de corazón", lo que implica una determinación consciente a resistir cualquier inclinación para hacer el bien. La separación resultante de un vivir en santidad produjo los vicios mencionados.

Habiendo "perdido toda sensibilidad" (Efesios 4:19) al error de su pecado, ellos desplegaban abiertamente su impiedad. Pocas personas se proponen intencionalmente a practicar una vida impía. Al principio hay resistencia a las tentaciones, pero según se participa en la impiedad, se hace más y más fácil repetir el error hasta que se pierde el sentido de lo que es correcto.

Se nos recuerda los pasos hacia la inmoralidad descritos en Salmos 1:1: "Bienaventurado el varón que no anduvo en consejo de malos, ni estuvo en camino de pecadores, ni en silla de escarnecedores se ha sentado". Una persona primero camina por el pecado, se detiene y escucha a la lógica de los escépticos, y por último se une a ellos, habiendo perdido toda sensibilidad a los errores incurridos.

El progreso de los paganos continúa como "libertinaje", entregándose a la lascivia para cometer con avidez toda clase de impureza (Efesios 4:20). No hay una lista aquí de los pecados específicos que el autor tenía en mente, y tal lista no es necesaria. El énfasis está en la persona que ha perdido su brújula moral, no sintiendo ningún remordimiento por conducta que degrada y abusa de sí mismos y de los demás. Como seguidores de Cristo, ellos deben dejar atrás ese camino. Usando la imagen de quitarse un vestido sucio e inadecuado, estos nuevos discípulos debían vestirse con una nueva manera de vivir que aprenderían del ejemplo de Cristo.

#### Viviendo en la luz (4:25—5:2)

*Imitación* es una palabra que consideramos con cierto cuidado. Hay algo acerca de las plantas, alimentos, y fibras artificiales que no nos agrada.

#### **IMITADORES DE DIOS**

La palabra griega *mimesis* (la fuente de la palabra *mímica*), traducida en Efesios 5:1 como "imitad", puede haber sido familiar para la audiencia del primer siglo. La palabra estaba asociada con el método común de enseñanza en muchos campos, particularmente la oratoria. El método incluía observar y repetir las acciones de una persona ejemplo. Cuando uno quería ser entrenado para ser un orador, la persona buscando aprender encontraría un orador maestro y cuidadosamente imitaría cada movimiento y técnica,

De la misma manera, si uno desea vivir la clase de vida que Dios desea para el pueblo de Dios, el mejor método es fijar nuestros ojos en Cristo. Observar la manera cómo Jesús trató a los demás se vuelve el patrón que siguen los seguidores de Jesús.

"Imitación" suena como algo falso, artificial, e inferior a lo verdadero. Aún así, se urge a los cristianos a que sean "imitadores de Dios" (5:1) según vivimos la nueva vida ofrecida por medio de Cristo. Lejos de ser llamados a un estilo de vida falso o artificial, los creyentes son llamados al descubrimiento nuevo y excitante de todo lo que es real y verdadero. En estos versículos, los nuevos convertidos encuentran dirección según meditan en las implicaciones de la nueva manera de vivir que han aceptado.

Es importante recordar que estas palabras están dirigidas a personas que ya han aceptado el don misericordioso de la salvación en Cristo. No debemos olvidar las palabras básicas de una lección anterior: "Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y esto no de vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para que nadie se gloríe" (2:8–9). Lejos de ofrecer una lista de reglas que uno debe obedecer para ganar la aceptación de Dios, las palabras del capítulo cuatro son dadas a quienes han de vivir vidas de testimonio agradecido por lo que Dios ha hecho. Estos versículos ofrecen instrucción y dirección para convertidos que han escuchado las buenas nuevas del amor de Dios y ahora deben aprender a vivir a la manera de Dios en una cultura que está lejos de la santidad. Considere algunos de las cosas mencionadas aquí.

Los creyentes son desafiados a la honestidad: "desechando la mentira, hablad verdad cada uno con su prójimo" (4:25). La mayoría de las personas civilizadas valoran las palabras honestas, y tenemos un sentido de indignación moral cuando descubrimos que una persona de nuestra confianza nos ha engañado. El texto continúa urgiéndonos a desechar el lenguaje engañoso que no comunica la verdad.

"Airaos, pero no pequéis" (4:26) reconoce una emoción humana común. Pablo advirtió al nuevo creyente a no permitir que la ira fermente

# VIVIENDO AL NIVEL DE LA NORMA CRISTIANA

Un adulto que ha estado asistiendo a su iglesia demuestra interés en llegar a ser cristiano. En una conversación con esta persona, ella le confiesa: "Me gustaría ser cristiana, pero no estoy segura que puedo vivir al nivel de la norma que escucho en los sermones del pastor". ¿Qué consejo le ofrecería?

hasta que irrumpa en un abuso hacia otra persona. Hacemos bien al confesar nuestra ira, lidiar con ella y dejarla atrás.

Se urge al cristiano a dejar atrás las ganancias deshonestas y a participar de empresas útiles (4:28). ¿Ha conocido personas que han hecho alardes de su honestidad y nunca considerarían tomar el dinero o propiedad de otra persona, pero que no lo piensan dos veces para mentir en un informe de gastos o en su declaración de impuestos? Estas formas de robo no demuestran la clase de vida que refleja el espíritu de nuestro Señor.

"Ninguna palabra corrompida salga de vuestra boca, sino la que sea buena para la necesaria edificación, a fin de dar gracia a los oyentes" (4:29) es otro recordatorio del poder de las palabras para lastimar o ayudar. Esta frase puede traer a la mente una lección dada por muchos padres recordándoles a sus hijos: "¡Si no puedes decir algo bueno acerca de una persona, no digas nada!" En una cultura como la nuestra, con un lenguaje sucio y obsceno tan prevaleciente, por seguro los creyentes en un Dios misericordioso, santo y amoroso debieran reflejar algo mejor.

Por último, Pablo mencionó una serie de cosas que deben echarse a un lado por quienes desean demostrar una vida honorable. La amargura, el enojo, la ira, la gritería, la maledicencia, y toda malicia (4:31) deben dar lugar a la benignidad, la misericordia y el perdón (4:32), porque ésta es la manera como Dios nos ha tratado en Cristo.

Las instrucciones en esta sección del texto son un recordatorio poderoso de que la manera cristiana de vivir no se trata principalmente de doctrinas y definiciones. La manera de Cristo se trata de vivir el amor de Dios en la manera que tratamos a los demás. Esta manera no es algo que uno hace simplemente en los servicios de la iglesia o en reuniones de clases. La manera cristiana es producir actos de amor, gracia y misericordia en el contacto diario con seres humanos que necesitan ver la gracia de Dios en acción.

El desafío del autor aquí para su audiencia es que sean "imitadores de Dios", reflejando el espíritu de Dios al mundo a su alrededor. Esto no es una simple copia de algunos comportamientos éticos, sino hacer lo que Dios hizo en Cristo para revelar la naturaleza divina a la humanidad. Los "hijos amados" (5:1) deben demostrar la naturaleza de su Padre celestial según "viven en amor" de la misma manera que Jesús lo hizo, reflejando el espíritu de Cristo, quien tan libremente entregó su vida por nosotros.

# Aprovechando bien el tiempo (5:11–16)

Del texto para esta lección, el autor claramente no sugiere que los convertidos deben retraerse del mundo. Él enfatizó la importancia de una manera de vivir nueva y diferente para los nuevos creyentes que habían llegado a seguir a Cristo de culturas y prácticas religiosas paganas. Uno piensa en la metáfora de Jesús de ser "sal" y "luz" (Mateo 5:13–14), la cual indica que los discípulos de Jesús testificarían del poder del evangelio y harían una diferencia en su mundo. La única manera que los cristianos y sus iglesias serán escuchados en nuestro mundo es al vivir una vida de integridad y compasión. Ésta fue la manera que Jesús decidió vivir. El viejo refrán es cierto: nuestras acciones dicen más que nuestras palabras.

En Efesios 5:14, las palabras de un poeta no identificado son usadas para urgir a los creyentes a despertar y permitir que la luz de Cristo resplandezca por medio de sus vidas comprometidas. La imagen frecuente de la luz como la verdad de la revelación de Dios en Cristo contrasta con la oscuridad del estilo de vida pagano.

El énfasis de vivir en la luz de la verdad de Dios concluye con un llamado maravilloso para cada persona a "aprovechar bien el tiempo" (5:16). Ninguno de nosotros sabe cuántas oportunidades tendrá para ser sal y luz. No hay tiempo que perder en nuestra determinación a seguir a nuestro Señor.

# Implicaciones y acciones

Durante varios años, trabajé en una posición denominacional, mayormente con ministros e iglesias en todas sus relaciones complicadas y muchas veces conflictivas. Con frecuencia las luchas dentro de las congregaciones surgían de actitudes contenciosas y palabras ásperas que me dejaban preguntándome dónde estaban los verdaderos cristianos. La ira sobre asuntos pasados que debieron haber sido resueltos y echados a un lado crecía y dividía a la congregación. Las personas demandaban que otros siguieran su dirección o tomaran lados. Estaban determinados a ganar un argumento costara lo que costara. Palabras mal intencionadas daban lugar a relaciones rotas que nunca eran reparadas. La sabiduría de esta sección de Efesios pueden guiarnos a todos nosotros en nuestras congregaciones cuando surgen conflictos inevitables.

Una de las lecciones que aprendí durante esos años fue que una persona se gana el derecho para dirigir. El liderato no es un rol que puede ser demandado, otorgado por un voto, o dado por la imposición de manos. Los líderes se ganan el derecho a dirigir según caminan con los demás a lo largo de las experiencias diarias de la vida. Lo mismo es cierto para el testimonio del creyente en el mundo. Nuestro desafío más efectivo a las maneras encallecidas e insensibles de nuestro mundo es vivir el espíritu de nuestro Señor. Él se encontró con personas donde se encontraban, las amó a todas, y dio su vida por todos.

#### **PREGUNTAS**

1. El texto menciona las imágenes de "oscuridad" y "luz". ¿Cuáles son algunas de las cosas que esas imágenes traen a nuestra mente?

2. ¿Cómo pueden los cristianos fomentar una vida en santidad y trabajo cristiano sin disminuir la verdad de la salvación que viene por la gracia de Dios?

3. ¿Cómo puede un cristiano alcanzar la meta expresada en el desafío: "No se ponga el sol sobre vuestro enojo" (Efesios. 4:26)?

4. ¿De qué maneras podría su clase ayudarse unos a otros a alcanzar la meta de crecer en la nueva manera de vivir que este pasaje describe?

Ser cristiano en las relaciones familiares

#### **TEXTO FOCAL**

Efesios 5:21-6:4

#### TRASFONDO

Efesios 5:21-6:9

#### **IDEA PRINCIPAL**

Todas las relaciones en el hogar deben ser reguladas por la reverencia a Cristo.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

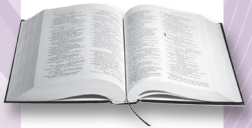
¿Cómo afecta la fe cristiana las relaciones en la familia—o no las afecta?

#### META DE ESTUDIO

Describir las diferencias que resultarían si todas las relaciones en mi familia estuvieran reguladas por la reverencia a Cristo.

# LECTURA RÁPIDA

Las relaciones familiares son profundamente espirituales por naturaleza, y en este pasaje se nos recuerda las cualidades básicas del amor y el respeto que Cristo revela para estos lazos familiares.



Para muchas personas, las reuniones familiares son momentos especiales de celebración. Observar familias fuertes reunirse para días festivos, reuniones designadas u otras reuniones es un gozo. Escuchar la risa, los recuerdos, y la conversación amena entre personas que se cuidan los unos a los otros es una inspiración. Aún en los tiempos más difíciles de dolor y duelo, ver familias unirse y encontrar esperanza y fortaleza es un testimonio poderoso.

¿De dónde vienen tales lazos familiares? A pesar de que a veces escuchamos a los políticos hablar de "valores familiares", una observación cuidadosa nos demuestra que una vida familiar fuerte está edificada en mucho más que plataformas de un partido político. Nuestro texto en esta lección trae a la luz el verdadero fundamento bíblico para las familias cristianas. En cortas palabras, es el espíritu de Cristo aplicado a cada aspecto de la vida familiar lo que trae la mayor fortaleza.

# EFESIOS 5:21—6:4

<sup>21</sup>Someteos unos a otros en el temor de Dios. <sup>22</sup>Las casadas estén sujetas a sus propios maridos, como al Señor; <sup>23</sup>porque el marido es cabeza de la mujer, así como Cristo es cabeza de la iglesia, la cual es su cuerpo, y él es su Salvador. <sup>24</sup>Así que, como la iglesia está sujeta a Cristo, así también las casadas lo estén a sus maridos en todo. <sup>25</sup>Maridos, amad a vuestras mujeres, así como Cristo amó a la iglesia, y se entregó a sí mismo por ella, <sup>26</sup>para santificarla, habiéndola purificado en el lavamiento del agua por la palabra, <sup>27</sup>a fin de presentársela a sí mismo, una iglesia gloriosa, que no tuviese mancha ni arruga ni cosa semejante, sino que fuese santa y sin mancha. <sup>28</sup> Así también los maridos deben amar a sus mujeres como a sus mismos cuerpos. El que ama a su mujer, a sí mismo se ama. <sup>29</sup>Porque nadie aborreció jamás a su propia carne, sino que la sustenta y la cuida, como también Cristo a la iglesia, <sup>30</sup>porque somos miembros de su cuerpo, de su carne y de sus huesos. <sup>31</sup>Por esto dejará el hombre a su padre y a su madre, y se unirá a su mujer, y los dos serán una sola carne. 32 Grande es este misterio; mas yo digo esto respecto de Cristo y de la iglesia. <sup>33</sup>Por lo demás, cada uno de vosotros ame también a su mujer como a sí mismo; y la mujer respete a su marido. 6:1 Hijos, obedeced en el

Señor a vuestros padres, porque esto es justo.<sup>2</sup>Honra a tu padre y a tu madre, que es el primer mandamiento con promesa; <sup>3</sup>para que te vaya bien, y seas de larga vida sobre la tierra. <sup>4</sup>Y vosotros, padres, no provoquéis a ira a vuestros hijos, sino criadlos en disciplina y amonestación del Señor.

# Los hogares del primer siglo

El consejo ofrecido en el texto de esta lección está dirigido a los roles comunes de los hogares del primer siglo. Como con la interpretación de cualquier porción de las Escrituras, uno debe explorar el contexto en el cual se encontraban los participantes.

Entre otras cosas, estos cristianos nuevos de Asia Menor estaban viviendo en medio de una cultura que daba importancia a la vida familiar. Los filósofos y maestros sabios habían enunciado valores claros para un hogar bien ordenado. En aquella cultura, el sistema legal declaraba al esposo como la cabeza de la familia, con poder y derechos de propiedad sobre los miembros de la familia. Los cristianos, habiendo sido introducidos a la realidad de que todos son iguales en Cristo, tuvieron que encontrar maneras apropiadas de expresar esa igualdad dentro del contexto de la familia del primer siglo.

Estos cristianos del primer siglo tuvieron que lidiar con otro factor-la creencia de muchos no-cristianos de que los cristianos eran de alguna manera una amenaza a la vida estable de la comunidad. Pablo deseó contrarrestar esta creencia demostrando que los creyentes en Cristo también compartían un compromiso a hogares fuertes, estables y ordenados.

El pasaje de trasfondo para esta lección incluye directivas para la obediencia de los esclavos a sus amos terrenales y al trato de los amos a los esclavos (Efesios 6:5–9). A pesar de que la presencia de esclavos en los hogares pudo haber sido común durante el primer siglo, hemos aprendido a través de los siglos acerca de la maldad de la esclavitud. Los cristianos no deben tratar de restablecer esta práctica, a pesar de que Pablo no la condena aquí. Del mismo modo, ahora hay, y siempre ha habido, muchas variaciones en la vida de la familia. No todos los hogares tienen un padre o una madre presente. No todos están casados, y no todas las parejas casadas tienen hijos. Interpretar estas palabras de dirección

para los hogares de hoy requiere reflexión cuidadosa y considerada de cómo el espíritu de estas palabras puede aplicarse a un contexto cultural muy diferente.

Los principios descritos en estos versículos son importantes para todas las sociedades porque relaciones saludables y en santidad producen comunidades más estables. De hecho, estas palabras acerca de las relaciones familiares bien pueden aplicarse a todas las relaciones. Esta sección sigue a los versículos anteriores en el capítulo 5 acerca de la conducta en la iglesia. La iglesia debe convertirse en la presencia visible de Cristo en el mundo, forjando vidas e ilustrando la vida que Dios quiere que vivamos.

### El fundamento de todas las relaciones cristianas (5:21)

Este versículo une la descripción anterior de la vida del cristiano en una comunidad de fe y las relaciones familiares que siguen. Una adoración sobria, reverente y que expresa gratitud a Dios por sus dones de gracia son cualidades descritas en los versículos 5:1–20 para los creyentes en la iglesia. El versículo 21 establece las bases para esta vida juntos como creyentes "sometidos unos a otros en el temor de Dios". No son sólo unos

# AMOR (AGAPE)

El lenguaje griego tiene una variedad de palabras con significados sutiles y ricos. Tres de estas palabras—philos, eros, y agape —por lo regular son traducidas por la palabra amor. La clase de amor que Pablo urgió como la base para las relaciones entre esposos y esposas es particular en su aplicación en las Escrituras. Philos es el amor de amigo, y eros tiene que ver con el amor sensual. Agape es usado exclusivamente para el amor como el de Dios. Es generoso en extremo, siempre procurando dar a otros y esforzarse por el bienestar de otros. Está descrito preciosamente en las palabras de 1 Corintios 13.

Cuando Pablo urgió a los esposos a amar a sus esposas, fue este tipo de amor santo lo que fue requerido. Tal amor es desinteresado, paciente, amable, y perdonador. Es la clase de amor que Dios nos ha extendido en Cristo. pocos los que deben practicar esta sumisión, sino todos los que entran en un compromiso con Cristo y su iglesia y viven juntos como una familia de fe.

Este espíritu de humildad en las relaciones es comunicado con frecuencia en los escritos de Pablo. Él ofreció este consejo en Romanos 12:3 acerca de edificar el cuerpo de Cristo: "Digo, pues, por la gracia que me es dada, a cada cual que está entre vosotros, que no tenga más alto concepto de sí que el que debe tener, sino que piense de sí con cordura, conforme a la medida de fe que Dios repartió a cada uno". La humildad es verdaderamente el fundamento sobre el cual el pueblo de Dios debe edificar su conducta con respecto a los demás. El orgullo y la exclusividad no reflejan una manera de vivir que honra el amor ilimitado de Dios en Cristo.

Note además que Pablo apeló a ellos a estar sujetos los unos a los otros "en el temor de Dios". Entender las palabras de Pablo acerca de las relaciones familiares requiere cierta reflexión acerca de sus ideas acerca de Cristo y la iglesia. No podemos pensar que estar sujetos a Cristo como la cabeza de la iglesia incluye abuso de alguna manera. Aceptar a Cristo como Señor es entrar en una relación de amor y gratitud, de gracia y celebración. Esta relación resalta y edifica al creyente y nunca denigra a otras personas.

Estar sujetos unos a otros en el temor de Dios es el fundamento sobre el cual descansan las palabras que siguen respecto a la vida familiar. Perder de vista el espíritu de Jesús en su relación compasiva y redentora con su pueblo podría llevar a una actitud dominante que no corresponde al espíritu en los hogares cristianos.

# Esposos y esposas (5:21–33)

En años recientes, ha habido mucha discusión entre las personas de fe acerca de las relaciones entre los esposos y las esposas, con el énfasis en quién está a cargo. Por un lado, hay quienes señalan a este pasaje en Efesios para indicar que los esposos tienen control absoluto sobre las decisiones del hogar con las esposas simplemente respaldándoles. Otros insisten que las Escrituras dan a las esposas igualdad con los esposos en un matrimonio gobernado más democráticamente. Ellos hacen referencia a pasajes como Gálatas 3:28, el cual afirma: "Ya no hay judío ni

griego; no hay esclavo ni libre; no hay varón ni mujer; porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesús". Es posible que no encontremos una respuesta definitiva para este asunto en el texto frente a nosotros, pero podemos ver el espíritu sobre el cual debe formarse cualquier relación saludable entre esposo y esposa.

Al edificar sobre el concepto de la sumisión mutua (5:21), observe el consejo específico ofrecido a las esposas y los esposos. Podemos asumir del contexto que ambos son creyentes, buscando dirección acerca de cómo ser cristiano impacta las relaciones matrimoniales. El consejo ofrecido está atado inseparablemente al compromiso de dos personas con Cristo y el uno con el otro, y de su conexión con la iglesia en la cual son más que espectadores. La relación de esposas y esposos en la iglesia será un testimonio de su fe en Cristo como la cabeza de la iglesia y Señor de sus vidas.

Se instruye a las esposas a estar sujetas a sus esposos con el mismo espíritu de sujeción que hicieron a Cristo (5:22–24). La sumisión que hicieron a Cristo no es una en temor y derrota, sino en un descubrimiento gozoso de un Señor amoroso. Así, una esposa que encuentra en su esposo su alma gemela, con los mejores deseos para ella, escuchará con gozo su dirección. La palabra griega para *sumisión* usada aquí no implica inferioridad de persona sino que describe la subordinación a alguien quien es digno de respeto. Al igual que el amor santo, tal actitud refleja un espíritu que pone a otros en primer lugar.

Para que los esposos no sean tentados a convertir la sumisión de sus esposas en un gobierno autocrático sobre ellas, ellos son amonestados a amar a sus esposas con el mismo tipo de amor y reverencia que han expresado para Cristo (Efesios 5:25–30). Esta solicitud es muy importante para los cristianos, dado que en la cultura del primer siglo, los matrimonios no necesariamente eran edificados en amor. Los hombres tomaban esposas para tener hijos, para garantizar herederos, y para continuar con el nombre del esposo. Que el matrimonio cristiano estuviese edificado en una relación amorosa coloca una pesada responsabilidad sobre el esposo viniendo de unos valores culturales que eran bastante diferentes. El ejemplo perfecto para este tipo de amor es evidente en Cristo quien "amó a la iglesia y se entregó a sí mismo por ella" (5:25).

Muchas ciudades y pueblos tienen escondido en algún lugar un refugio para miembros de familia abusados. Se ofrece como un lugar

## AYUDA PARA UNA MADRE SOLTERA

Una madre soltera con dos hijos adolescentes comparte con usted su preocupación acerca del comportamiento de su hija mayor. La madre describe las expresiones de ira y la falta de respeto de la joven hacia su madre. ¿Qué consejo le ofrecería a esta madre cuya familia no encaja en el patrón descrito en el texto para esta lección?

de refugio para quienes han sufrido abuso de parte de su cónyuge. Ver esposas abusadas y maltratadas en una sala de emergencia de un hospital y en refugios es recordar el dolor que viene cuando el amor cristiano no es el principio que guía al matrimonio.

El versículo 28 urge a los esposos a "amar a sus mujeres como a sus mismos cuerpos". En la cultura griega de ese período, algunas personas consideraban el cuerpo como pecaminoso y promovían una existencia ascética en la cual los deseos del cuerpo eran reprimidos. Para Pablo, esta posición era errónea. Usando la imagen de la iglesia como el cuerpo de Cristo, él mantuvo las relaciones humanas en la iglesia y, más específicamente, en el matrimonio. La vida cristiana debe ser vivida en el mundo como un ejemplo de la vida nueva que la fe trae.

Las parejas cristianas deben decidir qué patrón honra mejor su relación matrimonial como esposo y esposa. Cualquiera que sea su conclusión, ellos pueden estar seguros de que la clase de amor desprendido, generoso e inspirador exhibido por Cristo por su iglesia debe ser el principio que los dirija. Nada en ese tipo de amor permite el abuso, la insensibilidad, o un comportamiento grosero. En vez, el compañerismo de dos cristianos comprometidos el uno con el otro en amor es una relación de respeto y honor del uno para el otro.

Pensando acerca de mis muchos años en el ministerio, mi mente recuerda tantas parejas maravillosas. Pienso en aquellos que sufrieron la pérdida de un hijo, o movidas vocacionales, enfermedades y desilusiones. Sin embargo encontraron la paz y el contentamiento que les hicieron más fuertes por medio de estas experiencias compartidas. Sus relaciones han sido fortalecidas y enriquecidas por el amor abundante que se han demostrado entre sí con paciencia y persistencia.

# Los hijos en el hogar cristiano (6:1-4)

El mandato ofrecido a los hijos a obedecer a sus padres está cimentado en la autoridad del pasaje del Antiguo Testamento como el "primer mandamiento con promesa" (Éxodo 20:12; Deuteronomio 5:16). Efesios 6:1 dice que esta obediencia es "en el Señor". La obediencia de los hijos no solamente para complacer a sus padres terrenales o llevarse bien con ellos. Esta obediencia viene de un sentido de responsabilidad con Dios quien lo manda como bueno. Los hijos son obedientes, no por la conveniencia de los padres, sino para levantar el tipo de vida familiar en la cual los menores aprenden de la experiencia y ejemplo de padres amorosos.

Se da un énfasis especial a los padres porque fueron descritos anteriormente como la cabeza del hogar. Al igual que en la relación de esposos y esposas, el liderato del padre no es para otorgar poder y autoridad a los hombres sino para resaltar la necesidad de que los padres cristianos demuestren el espíritu de Cristo en sus hogares. Los hijos en aquella cultura eran considerados como propiedad de sus padres. El destino de un niño al nacer estaba en las manos del padre quien podía determinar si el infante debía ser abandonado para morir. El que el futuro del hijo estaba básicamente determinado por las decisiones del padre hace que las palabras de Pablo tengan más fuerza.

Se prescribe una advertencia para los padres no sea que su manera de tratar con sus hijos sea muy ruda. Sin duda Pablo había visto los resultados del trato cruel y desconsiderado de los niños, incluyendo temiendo que tal trato pudiera evitar que llegaran a una fe propia en Cristo como su Señor amoroso.

# Implicaciones y acciones

La calidad del amor cristiano es el fundamento sobre el cual se edifican las relaciones en un hogar en santidad. Los hogares cristianos son edificados en un ambiente de amor y gracia en el cual todos los miembros de la familia tienen la oportunidad de encontrar fe y verla madurar en un testimonio poderoso.

Muy pocos podrían negar que la vida familiar está bajo gran presión en la cultura americana. Los itinerarios ocupados, las presiones económicas, y los valores seculares empujan a las familias hasta los límites de la perseverancia. Hay una tremenda necesidad de aplicar relaciones cálidas y amorosas dentro de estas presiones. La vida de la familia afecta a cada persona en nuestra sociedad.

El cristianismo comienza en la comunidad de fe según las personas gozosamente se someten al señorío de Cristo, pero el impacto va mucho más lejos. Las vidas cambiadas llevan la fe al hogar y la viven en las relaciones familiares. Aquellas vidas cambiadas buscan levantar comunidades responsables y saludables.

Leer pasajes como los del texto para esta lección puede traer un sentido de culpa sobre nosotros cuando nos damos cuenta de las veces que hemos dejado de vivir al nivel del amor hacia un cónyuge, los hijos, o nuestros propios padres. Donde se han formado relaciones amorosas y de respaldo, hay un ambiente para la sanidad y la restauración de los lazos familiares.

#### **PREGUNTAS**

1. Piense en la variedad de tipos de familias que usted ve en su iglesia o comunidad. ¿Cuáles de estos tipos piensa usted estaban presente durante el primer siglo? ¿De qué maneras los principios de amor y respeto aplican en cada forma de vida familiar que usted ha identificado?

| 2. | ¿De qué manera aplican los versículos de hoy a parejas sin hijos     |
|----|----------------------------------------------------------------------|
|    | o personas que no se han casado? ¿Los excusa esto de interesarse     |
|    | acerca de las familias o cómo los niños son tratados en las familias |
|    | americanas?                                                          |

3. ¿Cómo cree usted que la vida familiar afecta la calidad de la vida en las comunidades?

4. Piense en maneras cómo su vida ha sido impactada por las relaciones familiares que han sido parte de su vida. ¿Puede compartir algo de esto con su clase?

# UNIDAD DOS

# La Carta a los Filipenses

Así que, ¿cómo podemos vivir con fidelidad y gozo? La segunda fuente de este estudio para contestar esta pregunta es la Carta a los Filipenses.

Filipos era una ciudad en Macedonia (el área general al norte de Grecia y la nación de Macedonia hoy día). Pablo había fundado la iglesia allí varios años antes (vea Hechos 16:11–40).

La circunstancia inmediata en la cual Pablo estaba escribiendo era la prisión (Filipenses 1:12–14). A pesar de esto, sin embargo, la Carta de Pablo a los Filipenses es de buen ánimo en vez de sombría. Un sentido de gozo, contentamiento, generosidad, y bienestar satura la carta, fluyendo de la vida de Pablo. Las lecciones en esta unidad de Filipenses nos proveerán dirección mayor para vivir con fidelidad y gozo.<sup>1</sup>

#### UNIDAD DOS. LA CARTA A LOS FILIPENSES

| Lección 8  | Ver la vida desde una perspectiva eterna   | Filipenses 1:12–14, 19–26 |
|------------|--------------------------------------------|---------------------------|
| Lección 9  | Siguiendo el patrón de Cristo para la vida | Filipenses 2:1–11         |
| Lección 10 | Buscando la meta suprema                   | Filipenses 3:1–14         |
| Lección 11 | Regocijándonos en el Señor                 | Filipenses 4:4–20         |

#### NOTAS

1. A menos que se indique lo contrario, todas las citas bíblicas en las lecciones de la *Guía de estudio* en Filipenses son de la Santa Biblia, versión Reina Valera 1960.

Ver la vida desde una perspectiva eterna

#### **TEXTO FOCAL**

Filipenses 1:12-14, 19-26

#### TRASFONDO

Filipenses 1:1–26

#### IDEA PRINCIPAL

Vivir desde una perspectiva eterna significa exaltar y proclamar a Cristo, confiando que Él cuida de nosotros cualquiera que sea las circunstancias que enfrentemos.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿Qué da mejor significado y perspectiva a la vida?

#### META DE ESTUDIO

Describir lo que el enfoque de Pablo hizo por él y lo que hará por nosotros.

# LECTURA RÁPIDA

En la prisión, Pablo dijo que no importaba el resultado de su prueba, su vida estaba totalmente dedicada a Cristo. Pablo vivió la vida desde una perspectiva eterna.



El tío de un amigo mío era un milagro ambulante y un testimonio del poder de Dios. Owen Leech escuchó la palabra devastadora, *linfoma*. Él era un atleta y entrenador, y él y su esposa Dora tenían un hijo de seis meses y una hija de cinco años de edad. Pero, el cáncer no hace distinción de personas.

Cuando Owen comenzó sus tratamientos de quimioterapia, le dieron seis meses de vida. Por la pura misericordia de nuestro Señor, él continuó viviendo, testificando, y hasta alabando al Señor a pesar de que estaba bajo constante amenaza de muerte. Un músico dotado, él también cantaba en diferentes iglesias. Las personas en su círculo inmediato de amigos y conocidos escucharon de su fe inconmovible.

Después de años de lucha exitosa de Owen contra el cáncer, un tumor en su cuello comenzó a vencerle, paralizando sus cuerdas vocales. Dentro de un año él era incapaz de cantar y hablar. Sus compañeros de iglesia y admiradores se preguntaban si él caería en depresión. Por el contrario, los domingos siguientes él regresó a la iglesia ignorando su frágil salud. Cada semana él se sentó con su familia de la iglesia. A pesar de que no podía predicar ni cantar, él participaba en el servicio, sonriendo brillantemente.

Owen sabía que Dios había provisto para cada una de sus necesidades. Mejor aún, Dios había provisto un testimonio por medio de él para innumerables personas de que el evangelio de Cristo es mayor que el cáncer y la finalidad de la muerte. Hace tiempo, le habían dado seis meses de vida, y aún así Dios le otorgó más de veintisiete años de vida. Al morir, Owen dejó un testimonio increíble para nuestro Señor en medio de circunstancias graves. Él conoció el gozo del Señor.

Este gozo del Señor es mencionado como uno de los temas principales de Pablo en su Carta a los Filipenses. Él escribió esta carta alrededor del año 62 d.C., cuando recibió información de Epafrodito acerca de la iglesia en Filipos (Filipenses 2:30; 4:18). Pablo escribió para animar a los creyentes en esa iglesia, compuesta mayormente de gentiles. La comunidad cristiana en Filipos parece haber estado sufriendo por su fe. Pablo les dijo de sus propias circunstancias y les animó a ser más como Cristo. Él compartió que la clave para la vida es tener una perspectiva eterna, con el gozo del Señor como una cualidad permanente.

Aún cuando las luchas internas azotaron a los filipenses, Pablo escribió, ellos pudieron preservar la unidad por medio de la humildad y el amor. Más aún, él indicó que el máximo gozo del Señor está en la

unidad de propósito, un compañerismo al compartir el evangelio. Si los filipenses enfrentaban atentados para detener el esparcimiento del evangelio, ellos podían recordar la exhortación de Pablo a regocijarse en el Señor y darse cuenta de que "vivir es Cristo y morir es ganancia" (Filipenses 1:21).<sup>1</sup>

# FILIPENSES 1:12-14, 19-26

<sup>12</sup>Quiero que sepáis, hermanos, que las cosas que me han sucedido, han redundado más bien para el progreso del evangelio, <sup>13</sup>de tal manera que mis prisiones se han hecho patentes en Cristo en todo el pretorio, y a todos los demás. 14Y la mayoría de los hermanos, cobrando ánimo en el Señor con mis prisiones, se atreven mucho más a hablar la palabra sin temor. <sup>19</sup>Porque sé que por vuestra oración y la suministración del Espíritu de Jesucristo, esto resultará en mi liberación, <sup>20</sup>conforme a mi anhelo y esperanza de que en nada seré avergonzado; antes bien con toda confianza, como siempre, ahora también será magnificado Cristo en mi cuerpo, o por vida o por muerte. <sup>21</sup>Porque para mí el vivir es Cristo, y el morir es ganancia. <sup>22</sup>Mas si el vivir en la carne resulta para mí en beneficio de la obra, no sé entonces qué escoger. <sup>23</sup>porque de ambas cosas estoy puesto en estrecho, teniendo deseo de partir y estar con Cristo, lo cual es muchísimo mejor; <sup>24</sup>pero quedar en la carne es más necesario por causa de vosotros. <sup>25</sup>Y confiado en esto, sé que quedaré, que aún permaneceré con todos vosotros, para vuestro provecho y gozo de la fe, <sup>26</sup>para que abunde vuestra gloria de mí en Cristo Jesús por mi presencia otra vez entre vosotros.

La increíble expansión del evangelio durante el encarcelamiento de Pablo (1:12–14)

Pablo mencionó su encarcelamiento en el versículo 13 diciendo: "De tal manera que mis prisiones se han hecho patentes en Cristo en todo el pretorio, y a todos los demás". Él compartió que una increíble expansión del evangelio había tomado lugar como resultado de las personas haber escuchado acerca de sus circunstancias (1:12). Hasta toda la guardia del

pretorio, los soldados colocados más cerca en proximidad al liderato romano, habían escuchado el evangelio por medio del contacto personal (1:13). Además, Pablo había recibido informes de que la mayoría de los cristianos fueron animados por el encarcelamiento de Pablo para expandir el evangelio con mayor confianza (1:14). Este informe misionero animaría a los cristianos filipenses.

La situación de Pablo como prisionero en Roma conllevaba una larga historia. Tal vez, imagínese a Pablo sentado en su prisión, alabando a Dios, cuando de repente un guardia preguntó: "¿Qué trae a un hombre religioso como tú a esta prisión?

Pablo pudo haber contestado:

Te daré una versión corta. Todo comenzó en Jerusalén hace varios años cuando fui acusado falsamente de llevar a un hombre griego a un templo judío, lo que pudo haberlo profanado. Como resultado, una multitud de judíos me asaltó, deseando matarme, hasta que, gracias a Dios, varios soldados romanos llegaron. Estos soldados me tomaron, me azotaron de acuerdo a su costumbre, y me encadenaron en sus barracas. Estaban aterrorizados cuando supieron que yo soy ciudadano romano. Por equivocación habían castigado a un ciudadano romano sin un juicio.

Con los líderes del templo en Jerusalén airados, el Comandante Claudio no podía resolver el caso y me envió al Gobernador Félix en Cesarea (Hechos 22–23). Félix alargó el caso durante dos años, esperando que yo le ofreciera dinero hasta que a su sucesor Porcio Festo le tocó lidiar conmigo. Porcio Festo solamente decidió que el Rey Agripa tomaría una decisión.

Agripa escuchó toda la historia de mi arresto, hasta el mensaje glorioso de la muerte y resurrección de Cristo, tal y como Cristo lo había profetizado (Lucas 21:12). Él simpatizó con mi caso y pudo haberme puesto en libertad excepto que yo había apelado a César (Hechos 25:11–12; 26:32). Así que, zarpé hacia Roma. Después de soportar muchas tribulaciones, incluyendo un naufragio y una mordida de serpiente, llegué aquí y he estado en prisión desde entonces (Hechos 27—28). Irónicamente, siempre deseé venir a Roma para compartir a Cristo. ¡Quién hubiera pensado que Dios usaría tal aventura para traerme hasta aquí!

# La inevitable exaltación de Cristo no importa lo que le sucediera a Pablo (1:19–21)

En los versículos 15–18 Pablo proveyó un ejemplo de la expansión imparable del evangelio de Cristo "por pretexto o por verdad" (Filipenses 1:18). Maestros impuros habían predicado "por pretexto" pero maestros sinceros "por verdad". Sin embargo, Pablo se regocijó que el evangelio se estaba esparciendo sin importar la fuente.

En el pasaje restante (1:19–26), Pablo escribió con confianza que él conocía dos cosas por seguro que eran de gran consuelo para él. En los 19 y 25, Pablo usó la palabra griega *oida*, que significa *conocer con certeza*.<sup>2</sup> En el versículo 19, al usar esta palabra, él volvió a la discusión de su encarcelamiento. Él exclamó: "Porque sé [estoy seguro] que por vuestra oración y la suministración del Espíritu de Jesucristo, esto resultará en mi liberación" (palabras entre paréntesis añadidas para explicar). Note la palabra "esto" en el versículo 19. Tenemos que dar marcha atrás para ver a qué se refiere "esto" en cuanto a la situación de su encarcelamiento. Pablo declaró confiadamente que él sería liberado de su encarcelamiento.

Considere la frase "esto resultará en mi liberación" (1:19). En el griego, esta frase es idéntica a las palabras de Job expresadas en Job 13:16, de acuerdo a la Septuaginta (la traducción al griego del Antiguo Testamento que era ampliamente leída durante los tiempos de Pablo). Pablo y los cristianos filipenses pudieron haber estado familiarizados con esta versión de las Escrituras ya que el griego era su lengua básica. Tal parece que Pablo se identifica con las experiencias de sufrimiento y vindicación final de Job. Así como Job fue liberado de su situación, también Pablo creía que, porque esto estaba escrito en las Escrituras, Él también podía contar con tal liberación de parte del Señor. Por lo tanto, su uso confiado de "yo sé" tiene su fuente en nuestras Escrituras del Antiguo Testamento.

Pablo citó las palabras de Job con confianza en la promesa del Señor de que al final él sería vindicado. El evangelio sería predicado a un mundo en necesidad.

En los versículos 20 y 21 Pablo infirió que él no estaba seguro acerca del *cómo* de su liberación personal-si sería en este lado de la eternidad o en el otro lado. Él dijo: ". . . ahora también será magnificado Cristo en mi cuerpo, o *por vida o por muerte*" (Filipenses 1:20, frase en itálicas para enfatizar). Sin importar cuál fuese el resultado de su encarcelamiento, Pablo estaba seguro de una cosa: la inevitable exaltación de Cristo.

# El esfuerzo inspirador de Pablo de enfocar completamente en Cristo (1:21–26)

Uno puede preguntarse cómo Pablo esperaba prevalecer frente a la muerte. Tal vez, como era común en la sociedad greco-romana, Pablo estaba cansado de vivir su vida bajo circunstancias adversas. Sin embargo, él dijo: "Para mí el vivir es Cristo y el morir es ganancia" (1:21). En el griego, Pablo enfatizó la palabra traducida "para mí" colocándola al principio de la oración. Al localizar la palabra aquí, Pablo expresó su perspectiva más íntima. De acuerdo a Pablo, la vida consistía en mantener un enfoque inquebrantable en Cristo y en dar a conocer a Cristo a todo el mundo.

En la experiencia de aquellos alrededor de Pablo en Roma, todo lo que importaba en la vida era esta existencia terrenal. Para una persona pagana la muerte era "ganancia" solamente en el sentido de que la lucha terrenal

# PERSPECTIVAS GRECO-ROMANAS ACERCA DE LA MUERTE

Entre los paganos del tiempo de Pablo, existía una gama de perspectivas respecto a la muerte y la vida después de la muerte. El antiguo filósofo griego Platón (428–348 a.C.) escribió que la muerte "... es una cosa buena. Porque el estado de la muerte es una de dos cosas: o es prácticamente nada, por lo que los muertos no tienen conciencia de nada, o es, como dicen las personas, un cambio y migración del alma de aquí a otro lugar". Interesantemente, él también escribió: "Y si es inconciencia, como un sueño del cual el soñador ni siquiera sueña, la muerte sería una ganancia maravillosa" (palabra en itálicas para énfasis). La ganancia de la que Platón habló era la ausencia de la conciencia.

Plutarco (alrededor del 46–120 d. C.), un historiador griego y contemporáneo de Pablo, ilustró la muerte de esta manera: "El alma, siendo eterna, después de la muerte es como un pájaro enjaulado que ha sido puesto en libertad. Si ha estado por mucho tiempo en el cuerpo, y ha sido domada por hábitos y situaciones, el alma inmediatamente buscará otro cuerpo y volverá a participar de las tribulaciones de la vida". Por tanto, en la perspectiva pagana de la muerte, la "ganancia" de la muerte no era ganancia ninguna.

terminaba.<sup>3</sup> En contraste a esta terrible espantosa idea de la muerte, Pablo proclamó que en la vida y después de la muerte física, él tenía y tendría comunión con Cristo. La muerte no era solamente "ganancia" en el sentido de que sus luchas en la tierra habrían cesado. ¡Por el contrario, él ganaría una mejor vida al morir! No solamente las luchas terrenales de Pablo pasarían a la memoria, sino también su comunión con Cristo sería perfecta por toda la eternidad. La muerte era para Pablo solamente una puerta por la cual él entraría a la presencia de Cristo.

En los versículos 22–26 Pablo discutió lo que significaría para él continuar con su vida en la carne (vida en la tierra). Él concluyó que la vida solamente significaría fruto para Cristo por su trabajo. Recuerde que Pablo dijo: "Para mí, *el vivir es Cristo* y el morir es ganancia" (1:21, palabras en itálicas para énfasis). En los versículos siguientes, Pablo notó que permanecer vivo resultaría en "beneficio de la obra" por Cristo y esto era igualmente deseable.

Pablo usó otra vez la palabra griega *oida-*"yo sé"-en el versículo 25 (como en el 19), diciendo: "Sé que quedaré, que aún permaneceré con todos vosotros". Él deseaba consolar a los cristianos filipenses con la seguridad de que Dios le permitiría continuar ayudándolos mientras fuera necesario. Él anticipaba con gozo una posible reunión con los filipenses pero les aseguró que cualquier gloria futura hacia él sería aún mayor en referencia a su Señor Jesucristo.

# Implicaciones y acciones

La vida vivida desde una perspectiva eterna, aún en tiempos de dificultades, enfoca más allá de las circunstancias presentes en oportunidades para que el evangelio de Cristo se expanda por todo el mundo. Esta perspectiva consistente en asuntos de valor eterno profundiza nuestra relación con Cristo.

¿Somos capaces de decir enfáticamente con Pablo: "Para mí el vivir es Cristo y el morir es ganancia"? ¿Enfocamos obstinadamente en las circunstancias presentes de la vida? O ¿podemos ver más allá de las circunstancias presentes de la vida y proclamar el evangelio? Debemos hacer de Cristo nuestro enfoque principal para poder vivir la vida desde una perspectiva eterna. ¿Está listo para vivir más allá de sus circunstancias?

#### **PREGUNTAS**

- 1. ¿Dónde estaba encarcelado Pablo y por qué?
- 2. Pablo mencionó en el versículo 14 que algunos creyentes compartían la Palabra de Dios con más valor debido a las circunstancias de Pablo. ¿A qué se debió esto?
- 3. ¿Cómo se relaciona usted con la declaración magnífica de Pablo en el versículo 21?
- 4. ¿En qué sentido su perspectiva de la vida y la muerte difieren de la de una persona sin Cristo?
- 5. ¿Puede pensar en un tiempo cuando alguien que usted conoció que estaba pasando por circunstancias difíciles vio la oportunidad para compartir el evangelio con otros en medio de esas circunstancias?

#### NOTAS

- 1. Gordon D. Fee and Douglas Stuart, *How to Read the Bible Book By Book: A Guided Tour* (Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2002), 353–356.
- 2. La palabra griega *oida* comunica la idea de conocer con seguridad o intuitivamente (usada en Filipenses 1:16, 19, 25; 4:12, 15). Otra palabra griega que significa *conocer, ginooskoo*, indica un sentido de conocer por experiencia (vea 1:12; 2:22; 3:10; 4:5).
- 3. Gerald F. Hawthorne, *Philippians*, Word Biblical Commentary, volume 43 (Waco, Texas: Word Books Publisher, 1983), 45.
- 4. Plato, Apology 40 C.
- 5. Plato, Apology 40 D.
- 6. Plutarch, Consolation 5.10.

Siguiendo el patrón de vida de Cristo

# TEXTO FOCAL

Filipenses 2:1–11

#### **TRASFONDO**

Filipenses 1:27—2:18

#### IDEA PRINCIPAL

Cuando vivimos verdaderamente bajo el señorío de Cristo, seguiremos el ejemplo de humildad de Cristo.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

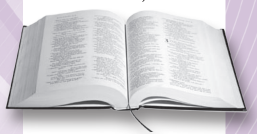
¿Por qué es tan difícil ser humilde?

#### META DE ESTUDIO

Contrastar la humildad exhibida en el ejemplo de Cristo con cómo los seres humanos tienden a comportarse y decidir maneras cómo pondremos en práctica el ejemplo de Cristo.

# LECTURA RÁPIDA

Pablo llama a los cristianos a vivir vidas dignas del evangelio. Tales vidas están marcadas por la unidad y la humildad. Pablo señala a los creyentes al ejemplo máximo de humildad en Jesucristo.



¿Lucha usted con las nociones del servicio y la humildad? Henri Nouwen lo hizo. Nouwen fue un teólogo distinguido y autor de más de 40 libros en temas religiosos. Educado en los Países Bajos, él se convirtió en un profesor de renombre en las universidades de Notre Dame, Yale y Harvard. En la cima de su carrera, este erudito católico romano era un conferencista y autor muy respetado y admirado. Sin embargo, a pesar de que él enseñaba acerca de Dios, Nouwen se sentía tan apresurado acerca de todo en la vida que, a pesar de sus logros y numerosos escritos acerca de conocer a Dios y relacionarse con Dios, él sintió que su vida no cumplía su propósito.

Frustrado, Nouwen pasó seis meses como misionero en Sur América, y luego pasó un tiempo en Francia. Allí pasó tiempo ministrando en un hogar para personas incapacitadas mental y físicamente. Por fin Nouwen se sintió nutrido por una comunidad amorosa. Como resultado, Nouwen decidió aceptar una invitación para ser el sacerdote residente en un lugar llamado Daybreak (*Amanecer*) en Toronto, Canadá, el cual era similar a la comunidad en Francia.<sup>1</sup>

Como sacerdote, Nouwen llevó una vida simple, la cual era drásticamente opuesta a su previa manera de vivir como un profesor, autor y conferencista de fama internacional. Durante los próximos diez años hasta su muerte, él pasó sus días supliendo las necesidades de personas incapaces de hablar o caminar, y quienes con frecuencia hacían ruidos y se babeaban durante los servicios religiosos que Nouwen celebraba para la comunidad.

Durante sus años en Daybreak, Nouwen formó una amistad especial con uno de los residentes llamado Adán. Nouwen personalmente ayudaba a Adán en las rutinas matutinas. El autor popular cristiano Philip Yancey una vez le preguntó a Nouwen acerca de su interacción con las personas en Daybreak, porque poco de lo que Nouwen decía o hacía como sacerdote tenía sentido para ellos. Nouwen le dijo a Yancey que ayudar a Adán a prepararse cada día le tomaba cerca de dos horas, pero que "bañarlo y afeitarlo, lavarle los dientes, peinar su pelo, guiar su mano según trataba de comer su desayuno-estos actos simples y repetitivos se habían convertido para él [Nouwen] casi en una hora de meditación".<sup>2</sup>

Muchas personas pueden preguntarse si otros estaban mejor preparados para ayudar a Adán con su rutina matutina. Tal vez tales personas piensan que un teólogo está mejor preparado para tareas importantes, como enseñar y escribir, en vez de pasar tiempo en tareas tan simples

como cepillar los dientes de una persona mentalmente retardada. "No he dejado nada", insistió Nouwen, cuando le preguntaron acerca de servir en el centro. "Soy yo y no Adán, quien recibe el mayor beneficio de nuestra amistad".<sup>3</sup>

En los ojos del mundo, tal parece que Nouwen dejó todo. Sin embargo, él había encontrado que servir era un gozo. Él había seguido el ejemplo de humildad de Cristo y encontró descanso para su alma. Él fue parte de una comunidad en la cual los miembros humildemente se servían los unos a los otros en unidad.

Servirse unos a otros en humildad es particularmente difícil en un mundo competitivo y a veces cruel. Pablo conocía bien los desafíos que la vida presentaba a un cristiano en la sociedad romana ya que él mismo se hallaba encarcelado debido a su ministerio por Cristo (Filipenses 1:13). No obstante, si los cristianos iban a esparcir el evangelio, la humildad hacia los demás era clave.

En Filipenses 1:27–30, Pablo animó a los creyentes en Filipos a vivir vidas dignas del evangelio. Como la comunidad de Dios, estos creyentes debían exhibir vidas virtuosas y desplegar unidad los unos con los otros. Los miembros de esta comunidad tenían que servirse unos a otros humildemente.

Filipenses 2:1–11 amplifica este énfasis. Los versículos 5–8 proveen una descripción concisa y profunda de la encarnación-Cristo viniendo a la tierra a morar entre las personas y vivir una vida de humildad. Los cristianos deben procurar seguir en las huellas de Cristo en una vida de servicio y humildad.

# FILIPENSES 2:1–11

<sup>1</sup>Por tanto, si hay alguna consolación en Cristo, si algún consuelo de amor, si alguna comunión del Espíritu, si algún afecto entrañable, si alguna misericordia, <sup>2</sup>completad mi gozo, sintiendo lo mismo, teniendo el mismo amor, unánimes, sintiendo una misma cosa. <sup>3</sup>Nada hagáis por contienda o por vanagloria; antes bien con humildad, estimando cada uno a los demás como superiores a él mismo; <sup>4</sup>no mirando cada uno por lo suyo propio, sino cada cual también por lo de los otros. <sup>5</sup>Haya, pues, en vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesús, <sup>6</sup>el cual, siendo en forma

de Dios, no estimó el ser igual a Dios como cosa a que aferrarse, <sup>7</sup>sino que se despojó a sí mismo, tomando forma de siervo, hecho semejante a los hombres; <sup>8</sup>y estando en la condición de hombre, se humilló a sí mismo, haciéndose obediente hasta la muerte, y muerte de cruz. <sup>9</sup>Por lo cual Dios también le exaltó hasta lo sumo, y le dio un nombre que es sobre todo nombre, <sup>10</sup>para que en el nombre de Jesús se doble toda rodilla de los que están en los cielos, y en la tierra, y debajo de la tierra; <sup>11</sup>y toda lengua confiese que Jesucristo es el Señor, para gloria de Dios Padre.

# La exhortación a la unidad (2:1-4)

Filipenses 2 abre con una frase de transición con la cual Pablo guía al lector diestramente del capítulo 1 al capítulo 2. La frase de apertura en 2:1: "Por tanto", se refiere al sufrimiento fiel de Pablo en el capítulo 1 en general y a todo el párrafo anterior—versículos 27–30-en particular. De igual manera, la referencia en el versículo 2 a los creyentes "sentir lo mismo" aclara más la exhortación de Pablo a que los creyentes filipenses estuvieran firmes en unidad como representantes dignos del evangelio (Filipenses 1:27).

La petición a estar unánimes está expresada en la forma de cuatro declaraciones condicionales-esto es, declaraciones si-entonces. En el versículo 1 estas declaraciones están introducidas por "si". En español estas declaraciones condicionales pueden parecer vagas. Sin embargo, en el lenguaje griego la manera como estas declaraciones están expresadas significa que se asume que las respuestas a las declaraciones es sí. Una traducción libre de los versículos 1 y 2 sería: Por lo tanto ya que yo asumo ánimo en Cristo, consolación de amor, comunión del Espíritu y afecto y compasión, completen mi gozo siendo de la misma mente, manteniendo el mismo amor, unidos en espíritu, enfocado en un propósito. Así, Pablo exhortó a los creyentes en Filipos a estar firmes en unidad debido a la intimidad profunda que Cristo provee diariamente.

La clave para mantener la unidad tiene cuatro aspectos. Los creyentes debían ser de la misma mente, manteniendo el mismo amor, y estando unidos en espíritu y propósito (Filipenses 2:2). Pablo escribió que su gozo era completo si los creyentes procuraban la unidad. Esta mención

# LA VERGÜENZA DE LA CRUZ

La crucifixión fue usada por los antiguos asirios, fenicios y persas para castigar, humillar, y asustar a esclavos desobedientes.<sup>7</sup> Para el primer siglo d.C., los romanos comenzaron a usar la crucifixión como un castigo capital para esclavos y otras personas de baja posición en casos de robo y rebelión.

Los romanos perfeccionaron la naturaleza cruel de la crucifixión. El crucificado colgaba totalmente desnudo en un lugar público, con los fluidos corporales corriendo por su cuerpo. Una vez la persona estaba muerta, los miembros de la familia no reclamaban el cuerpo, porque hacerlo traería vergüenza a toda la familia. En vez, el muerto era arrojado a una fosa común.

La crucifixión tomaba lugar por lo regular en un árbol. En tiempos del Antiguo Testamento, a veces colgaban los cuerpos de los árboles. Cualquier cadáver colgando de un árbol era considerado maldito en el Antiguo Testamento (Deuteronomio 21:22–23). Así que, especialmente en una sociedad judía, cualquier persona asociada con una persona crucificada llevaba la vergüenza de tener que ver con alguien que había sido ejecutado como un esclavo y abandonado como un cadáver maldito.

de completar su gozo declara el cuidado de Pablo por su amada iglesia en Filipos.

Note que la exhortación de Pablo a estar "unánimes" (2:2) no implica uniformidad intelectual-todas las personas creyendo las mismas cosas acerca de la vida y asuntos de la fe. En vez, la frase griega que Pablo usó para "unánimes" se refiere a las emociones, actitudes y voluntad de los creyentes en un sentido general de lealtad al cuerpo de Cristo.<sup>4</sup> Igualmente, los creyentes debían tener las mismas actitudes de amor, el amor incondicional de Cristo.

El mandato de Pablo a estar unidos en espíritu está expresado por una palabra griega particular, *sumpsuchoi*. Es posible que Pablo se inventara la palabra y puede ser traducida como *un alma*. Esta palabra conecta esta sección de la carta con la frase *mia psuche* en 1:27, la cual también puede traducirse como *un alma*. Así, comportarse como digno del evangelio de Jesucristo significaba estar unidos a nivel del hombre interior, mente, pensamientos, sentimientos, corazón y ser.<sup>5</sup> Por último, Pablo enfatizó

que esta unidad incluye unidad de propósito (2:2). Al final, esta unidad de actitudes interiores es esencial para el bienestar espiritual de la iglesia.

Los filipenses debían evitar acciones motivadas por ambición egoísta o vanidad hueca (2:3), como era el caso de aquellos predicando a Cristo por envidia y contienda (1:15–17). Los creyentes no deben gloriarse en sí mismos o buscar honor para sí mismos. En vez, deben actuar en humildad, considerando a los demás como mejores que ellos mismos (2:4) y enfocando en contribuir para las necesidades de los demás.

# El ejemplo de Cristo en humildad (2:5-8)

Pablo luego presentó a Cristo como el máximo ejemplo de humildad. Pablo exhortó a los cristianos filipenses a adoptar la actitud de Cristo, quien personificó la humildad (2:5). Los versículos que siguen contienen una descripción preciosa de la perspectiva de Cristo.

Los eruditos con frecuencia se refieren a los versículos 6–11 como un himno. El origen de este himno es muy debatido. ¿Escribió Pablo el himno? ¿Era un himno bien conocido en la iglesia primitiva? ¿Era una canción antigua que había sido *cristianizada* y usada por Pablo? Sin importar su origen, el himno establecía la actitud que los creyentes en Filipos debían mantener en todo momento-la actitud de Jesucristo.

El ejemplo de Jesús de humildad fue ilustrado porque Jesús no usó el hecho de ser Dios ("el cual, siendo en forma de Dios") para su propia ventaja (2:6). El texto indica claramente que Cristo compartió la misma naturaleza con Dios. Esto significa que Cristo fue y es Dios en cada aspecto. Así Jesús, cuando caminó y ministró en la tierra, consideró a otros como más importantes que Él mismo, tal y como Pablo instruyó a los filipenses (2:3). El derecho de Jesús a reclamar superioridad máxima es indiscutible. Sin embargo, Él caminó en anonimato

# HUMILDAD

La falsa humildad busca secretamente ser bendecida. La verdadera humildad se contenta con los dones recibidos y su propósito en el cuerpo de Cristo. La verdadera humildad considera a otros primero. No solamente caminó Jesús en anonimato, sino que Él también se humilló a Sí mismo despojándose de la posición que hubiera tenido al reclamar ser Dios. En vez de reclamar esta posición como Dios, Jesús asumió la posición de un "siervo" siendo hecho semejante a la humanidad (2:7). Note que esto fue un asunto de la *posición* de Jesús, no de su *ser*. Jesús no cesó de ser Dios cuando Él "se despojó a sí mismo" (2:7). En vez, Jesús "se despojó a Sí mismo" de la posición y el honor que eran suyos como Dios y asumió la posición de una persona común.

A pesar de que el texto menciona que Jesús tomó la forma de "siervo", o esclavo, uno no tiene que pensar que él tuvo lo que podemos considerar como la *apariencia* de un esclavo. Primero que todo, los esclavos del primer siglo no tenían una apariencia en particular. Más importante, "siervo" posiblemente se refiere a la actitud radical de servicio de Jesús. Jesús fue una persona entre las personas (2:8). Su enfoque estaba en servir a las personas. Interesantemente, la crucifixión en la antigüedad estaba asociada con el castigo de los esclavos (vea el corto artículo: "La vergüenza de la cruz"), y Jesús fue el esclavo o "siervo" máximo.

Para los seres humanos la muerte es inevitable. Sin embargo, Jesús, siendo completamente humano y completamente Dios, no fue forzado a enfrentar la muerte. Jesús voluntariamente y humildemente tomó el camino de la humildad y vergüenza más grandes al morir en una cruz (2:8), la muerte más vergonzosa en el mundo mediterráneo del primer siglo. Jesús asumió la posición de una persona humilde y sumamente despreciada.

El versículo 8 no está enfocado tanto en la obediencia de Cristo como en la naturaleza de la muerte de Cristo, a la cual Él se entregó voluntariamente. El mensaje del texto es intensificado al final del versículo 8 según el versículo aclara la manera de la muerte de Cristo. Como si la misma muerte no fuera suficiente, Cristo soportó "muerte, y muerte de cruz". Por tanto, la humildad de Jesucristo se hace clara, porque Jesús voluntariamente puso el bienestar de la humanidad primero que la suya. Pablo mantuvo el modelo de humildad de Cristo como un ejemplo para los creyentes filipenses.

# La exaltación de Cristo por el Padre (2:9-11)

En el versículo 9 Pablo proclamó que Dios "exaltó hasta lo sumo" a Jesús como resultado de la humildad voluntaria de Jesús, aún en obediencia

a muerte en una cruz (2:9). Jesús recibió un nombre que era "sobre todo nombre" (2:9). El nombre y la reputación, o estatus, de una persona, estaban inherentemente interconectados en el mundo mediterráneo del primer siglo.<sup>6</sup> Por tanto, a Jesús fue otorgado el honor y la posición que es sobre la posición del resto. Jesús pasó de la peor vergüenza a la mayor gloria al ser exaltado por el Padre.

Debido a esta posición más alta, cada otra rodilla en la creación se inclinará por Jesús y reconocerá el señorío de Jesús (2:10). De igual modo, cada criatura capaz de dar alabanza tiene que dirigir esa alabanza a Jesús, declarando a Jesús Señor (2:11) y reconociéndole por quien Él es—Aquel que descendió en humildad y ascendió en gloria. Al confesar a Jesús como Señor, algo más es declarado también: la gloria y la posición de Dios, el Padre. Solamente Dios el Padre puede otorgar Soberanía total al Hijo. Por tanto, al confesar a Jesús como Señor, nosotros reconocemos también la gloria maravillosa de Dios el Padre (2:11).

# Implicaciones y acciones

En Filipenses 2:1–11, Pablo urgió fuertemente a los cristianos filipenses a que procuraran la unidad. La clave de esta unidad estaba en considerar a los otros creyentes mejores que ellos mismos y enfocar en las necesidades de otros.

Tal enfoque requiere humildad. Para el ejemplo máximo de humildad debemos ver al ejemplo de Jesucristo. Debido a que Jesús se humilló a Sí mismo a una posición humilde de convertirse en un humano, un siervo, y murió la muerte más vergonzosa y dolorosa, Él puede identificarse con nosotros en nuestras luchas. Más aún, si decimos que somos seguidores de Cristo, igualmente se nos pide que sigamos a Cristo siendo personas humildes.

No estamos solos en nuestros esfuerzos por vivir vidas humildes. Tenemos el ejemplo de Jesucristo y el consuelo y ayuda del Espíritu Santo. Vidas humildes resultarán en vidas de perdón, vidas de amor y reconciliación, y vidas que desplegarán el evangelio de Jesucristo.

| n | n | $\mathbf{r}$ | $\sim$ 1 | гτ | k i | - | r / | 0  |
|---|---|--------------|----------|----|-----|---|-----|----|
| ν | к | H            | G        | U  | N   |   | l A | 1. |

1. ¿Qué significa para usted seguir a Aquel que fue humillado?

2. ¿En qué sentido Filipenses 2:8 ilumina lo que Pablo escribió en Romanos 1:16a, "Porque no me avergüenzo del evangelio . . ."? ¿Puede pensar en un tiempo cuando la humildad demostrada por otra persona le acercó más a Cristo? 4. ¿Cómo podemos ser mejores líderes en nuestras familias e iglesias al ser más humildes? ¿Perjudica la humildad la habilidad de uno para ser un líder efectivo?

4. ¿Cuales son cinco maneras prácticas en que debemos entrenarnos para ser más humildes la semana entrante?

#### NOTAS

- 1. Philip Yancey, Christianity Today (December 9, 1996): 80.
- 2. Yancey, 80.
- 3. Yancey, 80.
- 4. Gerald F. Hawthorne, *Philippians*, Word Biblical Commentary, volume 43 (Waco, Texas: Word Books Publisher, 1983), 68.
- "Psuche," 26.4. Greek-English Lexicon of the New Testament Based on Semantic Domains. Eds. Johannes P. Louw and Eugene A. Nida. Vols. 1 & 2. (New York: United Bible Societies, 1989).
- Bruce J. Malina, The New Testament World: Insights from Cultural Anthropology, third edition, revised and expanded (Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press, 2001).
- 7. Vassilios Tzaferis. "Crucifixion—The Archaeological Evidence," *Biblical Archaeology Review* (January/February 1985): 48.

# Procurando la meta suprema

#### **TEXTO FOCAL**

Filipenses 3:1-14

#### TRASFONDO

Filipenses 3:1—4:1

#### IDEA PRINCIPAL

La vida cristiana de fidelidad y gozo significa procurar la meta suprema, la meta de conocer a Cristo plenamente, aún ser como Él es sus sufrimientos desprendidos y su muerte.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿Qué meta está procurando en su vida?

#### META DE ESTUDIO

Afirmar o reafirmar la meta de mi vida como conocer a Cristo plenamente.

# LECTURA RÁPIDA

Pablo llamó la atención de los creyentes a los falsos maestros en Filipos. Estos oponentes, muy probablemente cristianos judíos, representaban valores que contradecían fuertemente el valor supremo de conocer a Cristo íntimamente.



Uno de los momentos más inspiradores en la historia olímpica fue la carrera semifinal de Derek Redmond en los Juegos Olímpicos en Barcelona, 1992. Desde su infancia, Derek había soñado con correr en los Juegos Olímpicos. Los tiempos de Derek eran extraordinarios, y muchos creían que él estaba destinado a ganar la medalla de oro individual en la carrera de los 400 metros.

El momento llegó. Derek asumió su posición. El disparo sonó, y los corredores arrancaron. Los primeros 200 metros de Derek fueron sorprendentes. A ese paso él podía sentir que el sueño de su vida se convertiría en realidad. De repente, sintió un dolor agudo en su pierna. Él redujo su velocidad y cayó de frente en la pista de carrera. Se había desgarrado un tendón, una de las lesiones más dolorosas conocidas en el mundo de los deportes.

Con cada décima de segundo el sueño de Derek moría. El personal médico corrió hacia Derek en un esfuerzo para ayudarle. Desafiándolos, Derek se puso en pie según un intenso dolor recorría toda su pierna. Él comenzó a cojear hacia adelante a pesar de que el dolor era insoportable. Todo lo que tenía que hacer era caer al suelo y el personal médico lo recogería.

¡Derek estaba determinado a llegar a la meta, como fuera necesario! Según se acercaba a la recta final él sintió una mano sobre su hombro. Una voz le dijo: "No tienes que hacer esto". Al instante Derek reconoció la voz de su padre, quien había bajado de las gradas.

Con un gesto de dolor, le respondió a s "padre: "¡Sí, tengo que hacerlo!" Su padre respondió: "Bueno, entonces vamos a terminar juntos". Abrazados fuertemente, Derek comenzó a llorar descontroladamente.

Según padre e hijo se esforzaban juntos, muchas de las 70,000 personas en las gradas se dieron cuenta de la gravedad del momento-un corredor había perdido su sueño. Sin embargo, también se dieron cuenta de algo más importante—el amor de un padre y un hijo. De alguna manera la realidad de esta relación hizo que todo estuviera bien. Cuando Derek y su padre cruzaron la meta, toda la audiencia dio una ovación de pie. Derek recordó la ocasión de su lesión con estas palabras: "Yo odiaba al mundo. Entonces, sentí una mano sobre mi hombro".

En Filipenses 3 Pablo invocó la imagen de una carrera para animar a los creyentes a proseguir hacia la meta final de la vida. La historia de Derek Redmond, junto con la meta de su vida y sus experiencias dolorosas, ilustra bien las luchas de los creyentes en Filipos según proseguían

hacia la meta final de sus vidas. Pablo describió en su Carta a los Filipenses cómo él no había alcanzado su meta pero sin embargo no se daba por vencido. Él proseguía adelante a pesar de las luchas que enfrentaba-en su encarcelamiento y a la luz de los que se oponían a la verdad del evangelio. Pablo continuó en sus luchas terrenales y animó a los creyentes filipenses a que hicieran lo mismo. Con cada paso más cerca de la meta, Pablo deseó conocer a Cristo más profundamente, por que eso era su mayor recompensa.

# FILIPENSES 3:1–14

<sup>1</sup>Por lo demás, hermanos, gozaos en el Señor. A mí no me es molesto el escribiros las mismas cosas, y para vosotros es seguro. <sup>2</sup> Guardaos de los perros, guardaos de los malos obreros, guardaos de los mutiladores del cuerpo. <sup>3</sup> Porque nosotros somos la circuncisión, los que en espíritu servimos a Dios y nos gloriamos en Cristo Jesús, no teniendo confianza en la carne. <sup>4</sup> Aunque yo tengo también de qué confiar en la carne. Si alguno piensa que tiene de qué confiar en la carne, yo más: <sup>5</sup> circuncidado al octavo día, del linaje de Israel, de la tribu de Benjamín, hebreo de hebreos; en cuanto a la ley, fariseo; <sup>6</sup>en cuanto a celo, perseguidor de la iglesia; en cuanto a la justicia que es en la ley, irreprensible. <sup>7</sup>Pero cuantas cosas eran para mí ganancia, las he estimado como pérdida por amor de Cristo. 8Y ciertamente, aun estimo todas las cosas como pérdida por la excelencia del conocimiento de Cristo Jesús, mi Señor, por amor del cual lo he perdido todo, y lo tengo por basura, para ganar a Cristo, <sup>9</sup>y ser hallado en él, no teniendo mi propia justicia, que es por la ley, sino la que es por la fe de Cristo, la justicia que es de Dios por la fe; <sup>10</sup>a fin de conocerle, y el poder de su resurrección, y la participación de sus padecimientos, llegando a ser semejante a él en su muerte, <sup>11</sup>si en alguna manera llegase a la resurrección de entre los muertos. 12 No que lo haya alcanzado ya, ni que ya sea perfecto; sino que prosigo, por ver si logro asir aquello para lo cual fui también asido por Cristo Jesús. <sup>13</sup>Hermanos, yo mismo no pretendo haberlo ya alcanzado; pero una cosa hago: olvidando ciertamente lo que queda atrás, y extendiéndome a lo que está delante, <sup>14</sup>prosigo a la meta, al premio del supremo llamamiento de Dios en Cristo Jesús.

# Valores a la luz del mundo (3:1-6)

El capítulo 3 representa una transición leve de la discusión anterior de Pablo respecto a la unidad de la iglesia y la humildad a semejanza de Cristo en los capítulos 1 y 2. Tales divagaciones eran comunes en los escritos antiguos.<sup>2</sup> Varias traducciones comienzan el versículo 1 con la frase "por lo demás" (vea RV 1960, RV 1995, NVI). Esto puede guiarnos a pensar que Pablo estaba a punto de concluir la carta. Sin embargo, la palabra griega traducida frecuentemente traducida como "por lo demás", *loipon*, aquí en el versículo 1 es mejor traducida como *entonces* o *por eso*. Además, *loipon* aparece de nuevo en Filipenses 4:8 demostrando una vez más que Pablo no estaba listo para terminar sus pensamientos en el capítulo 3.

Pablo introdujo la transición en el capítulo 3 con la amonestación "gozaos en el Señor". Esta amonestación se refiere a Filipenses 2:17–18. Allí Pablo escribió que sufrir por causa del evangelio y los filipenses era su gozo, y él invitó a los creyentes en Filipos a gozarse con él en sus circunstancias. De igual manera, los creyentes ahora debían aferrarse del gozo en medio de su situación.

Pablo luego con prontitud se volvió a advertir a los filipenses respecto a los falsos maestros que podían entrar en su medio sin advertencia. En sus declaraciones siguientes (3:2) uno puede notar que Pablo estaba lleno de emoción según describió a estos maestros.

En el versículo 2, Pablo usó la palabra "guardaos" tres veces. Él se refirió a los falsos maestros como "perros", "malos obreros" y "mutiladores del cuerpo". Los perros eran considerados animales impuros y se referían a aquellos afuera del pacto con Dios.<sup>3</sup> Pablo criticó las obras de justicia de sus oponentes describiendo sus obras como "malas", una designación a obras originando de los poderes de oscuridad.

Una tercera referencia empleada por Pablo para los falsos maestros es aquellos perteneciendo a la "falsa circuncisión". A modo de juego de palabras, él usó la misma palabra griega *katatome*, que significa *cortar* o *mutilar*, para referirse a la circuncisión en el versículo 2. La palabra griega para circuncisión es *peritome*, que significa *cortar alrededor*. Uno puede imaginarse el insulto que presentó este juego de palabras. Pablo notó que la verdadera circuncisión en el nuevo pacto es la del corazón. Cualquier otro tipo de circuncisión religiosa o social en la opinión de Pablo era una forma de mutilación porque no cumplía con el propósito de Dios de salvar y cambiar a las personas en criaturas nuevas en Cristo.

Desde que Pablo comenzó a advertir con la palabra "guardaos", es muy posible que los oponentes judíos-cristianos no estuvieran presentes en la iglesia. En vez, puede que hayan sido maestros ambulantes que entraban en las iglesias y enseñaban costumbres del Antiguo Testamento como ser circuncidados para estar seguros de mantener la vida eterna (note en 3:10–11 que Pablo enseñó un prerrequisito completamente diferente para la vida eterna, básicamente conocer a Cristo).

En los versículos 3 y 4, Pablo, continuando con el tema, describió la verdadera circuncisión-quienes conocen a Jesucristo y adoran en el Espíritu de Dios. Luego él condenó a las tendencias de los falsos maestros de "confiar en la carne". Si cualquier persona puede reclamar una herencia que garantizara "confiar en la carne", él, Pablo, tenía el mayor reclamo.

Las credenciales de Pablo "en la carne" eran impresionantes. En el versículo 5, él estableció sus credenciales como el más legítimo de los judíos, "un hebreo de hebreos". Esta expresión por lo regular se refiere a alguien nacido en Palestina. Él también era "un fariseo". Luego, él estableció sus

# LA CIRCUNCISIÓN

En el Antiguo Testamento, la circuncisión fue iniciada con el pacto con Abraham (Génesis 17:10–14). Los varones debían ser circuncidados al octavo día como una señal del pacto. Para los prosélitos (gentiles que deseaban seguir la religión judía) la circuncisión era una de las condiciones principales para entrar en la comunidad judía.

Con el tiempo, la circuncisión no solamente llegó a conocerse como un rito religioso sino que se convirtió en la marca de un verdadero hombre judío. Desde el tiempo de la rebelión de los Macabeos (que ocurrió entre el Antiguo y Nuevo Testamentos, un tiempo de gran amenaza para los judíos) la circuncisión asumió una función social como una señal de identidad.

En la iglesia primitiva, algunos cristianos judíos insistían que los hombres gentiles tenían que ser circuncidados. Esta circuncisión no era solamente un asunto religioso sino un asunto de los creyentes identificándose con la comunidad judía. Pablo mantuvo la posición de que quienes pertenecían a la verdadera circuncisión-esto es, quienes tienen su identidad y lealtad enfocadas en la cruz de Cristo—son los que verdaderamente pertenecen a Dios.

credenciales como el más celoso de los judíos (3:6). Así Pablo insistió que él tenía mayor autoridad en el judaísmo que estos maestros judíoscristianos ambulantes.

# Valores a la luz de la cruz (3:7-11)

En el versículo 7, Pablo hizo una dura comparación entre lo que cuenta frente al mundo, aún el mundo religioso (3:5–6), y lo que cuenta respecto a conocer a Cristo de la manera más íntima posible. Él consideró todo como pérdida comparado con conocer a Jesucristo. Los valores sobre los cuales Pablo había puesto su confianza no eran necesariamente malos. Sin embargo, el valor de conocer a Cristo había disminuido, hasta anulado, todos los otros valores en su vida.

El verbo griego traducido "estimo" en el versículo 7 está en el tiempo perfecto. Por lo tanto, acarrea la idea de que la acción estaba completa en el pasado con las consecuencias de esa acción continuando en el presente. Así, en un punto en particular en el tiempo en el pasado Pablo había estimado las "cosas", esto es, los valores terrenales, como pérdida comparados con conocer a Cristo. Este valor de conocer a Cristo tenía un impacto continuo en él en su andar con el Señor. A través de la conversión de Pablo en el camino a Damasco, él había tomado la decisión consciente de intercambiar sus valores terrenales por los valores de la cruz (Hechos 9:8).

Filipenses 3:8–11 provee una fuerza adicional al punto respecto a las pérdidas que Pablo hace en el versículo 7. Comenzando con la palabra "ciertamente", o sí, de hecho, Pablo en realidad dijo Les diré con más fuerza por qué he reacomodado mis valores de esta manera. No solamente él consideró su herencia judía y sus logros personales como pérdida, sino que consideró "todas las cosas" como pérdida.

Algunos eruditos han sugerido que este tipo de "conocer" (*gnosis* en griego) que Pablo mencionó en el versículo 8 puede sugerir una forma helenística (griega) de religión. Sin embargo, el entendimiento de Pablo o *gnosis* o conocimiento más probablemente se refiere a un entendimiento del Antiguo Testamento de conocimiento como una relación con Dios (vea Éxodo 33:13). No solamente Pablo consideró las cosas anteriores como "pérdida", sino que las consideraba "pérdida" en una base diaria. Finalmente, él consideró todas las cosas como "basura" (más

específicamente, *excremento*) comparado con el valor excelente de tener una relación con Jesucristo.

En Filipenses 3:9, Pablo testificó acerca de la búsqueda más apasionada de su vida, "ser hallado en él, no teniendo mi propia justicia, que es por la ley, sino la que es por la fe de Cristo, la justicia que es de Dios por la fe". Así, de acuerdo a Pablo, solamente la justicia derivada de Dios es válida.

Uno puede preguntarse por qué Pablo usó una expresión aparentemente ambigua en el versículo 10 cuando escribió "a fin de conocerle". ¿No había llegado Pablo a conocer al Señor resucitado desde su conversión en el camino a Damasco? De hecho, él había comenzado una relación con Cristo por gracia por medio de la fe y había procurado desde entonces conocer a Cristo más íntimamente. La referencia de Pablo a conocer a Cristo y "el poder de su resurrección y la participación en sus sufrimientos" (3:10) representa la madurez de Pablo desde su conversión personal hasta convertirse en un ministro sufriente. La declaración también expresa la necesidad del poder de la resurrección para la vida diaria.

La "participación de sus padecimientos" era un concepto común para el pueblo de Dios durante la época del Antiguo Testamento. Desde la antigüedad, el pueblo judío había asociado el sufrimiento con la venida del Mesías (Hechos 14:22). Buscar participar en los sufrimientos de Cristo no significa que Pablo procuraba el martirio. En vez, Pablo consideraba el sufrimiento como un honor y una oportunidad para una intimidad más profunda con Cristo. Pablo expresó este anhelo por una intimidad más profunda al usar la expresión "llegando a ser semejante". Pablo declaró que él anhelaba ser semejante a la muerte de Cristo en vez de a sus valores terrenales anteriores. Note que la forma del verbo es pasiva, "llegando a ser semejante". Por tanto, la acción está siendo hecha en el sujeto, Pablo, por un agente externo-el Espíritu Santo. La acción es de tipo continuo, una semejanza que es continua en naturaleza. Pablo declaró que él estaba continuamente siendo conformado por el Espíritu Santo al valor diario de conocer a Cristo plenamente.

En el versículo 11 Pablo proveyó una razón para sus declaraciones en el versículo 10. El apóstol tenía su mirada fija en el futuro, en la segunda venida de Cristo cuando ocurriría la resurrección del cuerpo. El versículo 11 da la impresión de que Pablo estuviera en duda acerca de su participación en esta resurrección del cuerpo con la segunda venida de

#### **JUSTICIA Y FE**

La justicia y la fe están conectadas. En Filipenses 3:9, la verdadera justicia de Pablo viene de Dios y depende de la fe.<sup>8</sup> El estar rectos delante de Dios viene de nuestra relación con Cristo. Su fidelidad en la cruz hace posible nuestra fe en Él y nos lleva a Dios.

Cristo. ¿Significa esto que la seguridad eterna de Pablo dependía de sus acciones? Note que el versículo 11 declara: "si en alguna manera llegase" (RV, 1960), "espero alcanzar" (NVI). La palabra griega detrás de estas palabras es *eipos*, la cual es una expresión de expectativa. ¿A cuál expectativa se estaba refiriendo Pablo? ¿Se estaba refiriendo a la vida después de la muerte o a la manera como entramos al más allá? Dentro de la Carta a los Filipenses solamente, aparte de considerar la gramática griega, considerar el versículo 11 como expresando duda sería una contradicción de 1:23 y 3:9. Pablo aparenta estar seguro de su participación en la resurrección futura pero tal vez expresó inseguridad respecto a la manera cómo él llegaría a este punto-por medio del martirio, a través de otra forma de muerte, o estando vivo para la segunda venida de Cristo (vea 1:20–26).<sup>5</sup>

#### Valores a la luz de la meta suprema (3:12-14)

En el versículo 11 Pablo expresó que la meta de su vida era conocer a Cristo plenamente. En el versículo 12 él aclaró que él no había llegado al punto de un entendimiento pleno todavía, o perfección, de ninguna manera. Tal vez sus oponentes, los falsos maestros en Filipos, reclamaron haber alcanzado perfección. Pablo objetó indirectamente el orgullo de estos oponentes. Solamente una relación personal con Cristo mueve a una persona hacia esta perfección. Pablo reconoció humildemente que él dependía de su Señor y solamente reclamó su intención de continuar conociendo a Cristo plenamente.

En los versículos 13–14 Pablo usó la analogía de los juegos atléticos de la antigüedad para ilustrar su determinación a procurar una fe auténtica y madura. En estos juegos los corredores se alineaban en filas derechas, corrían hacia un punto en la arena, y regresaban a la meta designada.<sup>6</sup>

De igual modo, la carrera de Pablo de "conocer a Cristo" plenamente y por tanto ser maduro era una carrera hacia adelante. Él estaba determinado a no mirar atrás durante su carrera. En una carrera, el corredor podría perder tiempo valioso al mirar para atrás. Una vez la carrera era completada, se declaraba un ganador y el ganador recibía un premio (note las palabra similares en el versículo 14).<sup>7</sup> Este premio en la vida cristiana es conocer a Cristo plenamente.

#### Implicaciones y acciones

En Filipenses 3:1–14 Pablo compartió de su vida personal una perspectiva muy necesaria-la vida debe ser vivida a la luz de la meta suprema de conocer a Cristo plenamente. Ningún valor terrenal, sea herencia, logros, ni siquiera virtud moral, se comparan con el valor incomparable de conocer a Jesucristo íntimamente.

La decisión de Pablo de considerar valores anteriores como pérdida fue una decisión consciente con impacto diario en su vida. Pablo nunca miró atrás con pesar. En vez, él miró hacia adelante con valor y en un espíritu de gozo. Él invitó a los filipenses a hacer lo mismo.

Nosotros también somos exhortados a vivir nuestras vidas mirando hacia adelante, enfocados en conocer a Cristo plenamente. ¿Somos capaces de decir con Pablo que consideramos todas las cosas como pérdida? ¿Las consideramos como pérdida con un espíritu de gozo, sabiendo que con cada paso hacia adelante estamos más cerca de la meta final, más cerca de conocer a Cristo más plenamente si verdaderamente rendimos nuestras vidas a Él?

#### **PREGUNTAS**

1. En Filipenses 3:8 Pablo declaró que él consideró todo como "pérdida". Esta perspectiva aparenta ir más allá de su herencia judía y sus logros personales. Él implicó que él rindió más que eso. ¿Qué cree usted Pablo quiso decir? ¿Cómo se relaciona la perspectiva de Pablo a nuestra perspectiva?

2. ¿Cuáles son maneras prácticas cómo los creyentes pueden buscar conocer a Cristo más plenamente día tras día?

3. ¿Cómo pueden los valores moralmente neutrales en la vida (como pasatiempos o clubes) volverse en valores que se convierten en nuestra confianza y seguridad, poniendo a Cristo en un rol secundario?

4. ¿Cómo podemos evitar poner nuestra confianza en valores terrenales y en vez enfocar nuestros valores en la cruz?

#### NOTAS

- Vea http://sports.espn.go.com/espn/espn25/story?page=moments/94 y también www.derekredmond.com.
- Craig S. Keener, The IVP Bible Background Commentary: New Testament (Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993), 562.
- 3. Keener, 562.
- 4. Peter T. O'Brien. *The Epistle to the Philippians*, The New International Greek Commentary (Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, 1991), 387–388.
- 5. O'Brien, 413.
- 6. Keener, 564.
- 7. Kenner, 564.
- 8. "Righteousness, Righteousness of God," *Dictionary of Paul and His Letters* (Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press, 1993).

# Regocijándonos en el Señor

#### **TEXTO FOCAL**

Filipenses 4:4-20

#### TRASFONDO

Filipenses 4:4-20

#### **IDEA PRINCIPAL**

Podemos aprender y practicar maneras auténticas para aumentar el gozo en nuestra vida.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

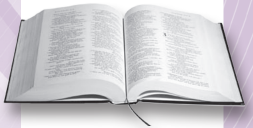
¿Cómo podemos vivir con mayor gozo?

#### META DE ESTUDIO

Describir maneras para verdaderamente regocijarnos en el Señor.

#### LECTURA RÁPIDA

Pablo estaba en la prisión pero encontró gozo al pensar en los creyentes en Filipos. Al no enfocar en sus circunstancias, Pablo vio la vida por medio del lente del contentamiento y el gozo.



Toda su vida David Livingstone (1813–1873) anheló servir a Dios. Nacido en Escocia, él llevó a su familia a África para hacer trabajo misionero. Dentro de pocos días uno de sus hijos murió. Él regresó su familia a Escocia y David regresó a África solo. Su esposa e hijos no le vieron durante cinco largos años. Mientras él estaba en África, fue atacado por un león. Además, quedó ciego de un ojo debido a un accidente. De regreso para su descanso, él decidió regresar a África, y su familia estuvo de acuerdo.

Unos años más pasaron y David invitó a su esposa a que se uniera a él en África. El mismo día que ella puso pie en el continente africano, contrajo una enfermedad incapacitadora. David terminó enterrando a su esposa en África.

Se le preguntó a Livingstone si él consideraba que su sacrificio había valido la pena. Él respondió:

Por mi parte, nunca he cesado de regocijarme porque Dios me llamó a tal oficio. Las personas hablan del sacrificio que yo he hecho al pasar tanto tiempo de mi vida en África. ¿Puede llamarse sacrificio lo que simplemente es repagar una pequeña parte de la gran deuda a nuestro Dios, la cual nunca podemos pagar? ¿Es sacrificio lo que trae la mayor bendición en actividad saludable, la conciencia de hacer el bien, la paz mental, y una esperanza resplandeciente de un destino glorioso en la eternidad? . . . Definitivamente no es sacrificio. Digamos que es un privilegio. La ansiedad, la enfermedad o el peligro, ahora y entonces, con echar a un lado las conveniencias de esta vida, pueden hacernos pensar y hacer que el espíritu vacile y el alma se desanime; pero esto es sólo por un momento. Todas estas cosas son nada comparadas con la gloria que será revelada en y por nosotros. Nunca he hecho un sacrificio.¹

De igual manera, Pablo nunca cesó de regocijarse en que Dios le había llamado a ser apóstol de los gentiles. A través de su Carta a los Filipenses, Pablo animó a los creyentes a regocijarse a pesar de sus circunstancias. Según Pablo llegaba al final de su carta, él continuó amonestando a los creyentes a regocijarse.

Pablo comenzó sus comentarios finales en el capítulo 4 de su Carta a los Filipenses con una nota positiva, exhortando a los creyentes filipenses a "estar firmes en el Señor". Este estado de ánimo es interrumpido, no obstante, con la preocupación por dos mujeres que no podían reconciliar sus diferencias. Su desacuerdo ilustró para Pablo la falta de unidad y gozo entre los creyentes. En el versículo 3 él volvió su atención por un

breve momento para pedirle a su "verdadero compañero" que ayudara a estas dos mujeres a reconciliarse. La identidad de este "verdadero compañero" no está clara. Sin embargo, la seriedad del asunto de la discordia dentro de la iglesia era obvia para Pablo.

Pablo amó profundamente a la iglesia filipense. Los filipenses de igual modo amaron profundamente a Pablo y habían enviado a Epafrodito (Filipenses 4:18) para ministrarle. Pablo se regocijó en el interés de los filipenses por él y los urgió a perseguir la unidad.

#### FILIPENSES 4:4–20

<sup>4</sup>Regocijaos en el Señor siempre. Otra vez digo: ¡Regocijaos! <sup>5</sup>Vuestra gentileza sea conocida de todos los hombres. El Señor está cerca. <sup>6</sup>Por nada estéis afanosos, sino sean conocidas vuestras peticiones delante de Dios en toda oración y ruego, con acción de gracias. <sup>7</sup>Y la paz de Dios, que sobrepasa todo entendimiento, guardará vuestros corazones y vuestros pensamientos en Cristo Jesús. <sup>8</sup>Por lo demás, hermanos, todo lo que es verdadero, todo lo honesto, todo lo justo, todo lo puro, todo lo amable, todo lo que es de buen nombre; si hay virtud alguna, si algo digno de alabanza, en esto pensad. <sup>9</sup>Lo que aprendisteis y recibisteis y oísteis y visteis en mí, esto haced; y el Dios de paz estará con vosotros. <sup>10</sup>En gran manera me gocé en el Señor de que ya al fin habéis revivido vuestro cuidado de mí; de lo cual también estabais solícitos, pero os faltaba la oportunidad. <sup>11</sup>No lo digo porque tenga escasez, pues he aprendido a contentarme, cualquiera que sea mi situación. <sup>12</sup>Sé vivir humildemente, y sé tener abundancia; en todo y por todo estoy enseñado, así para estar saciado como para tener hambre, así para tener abundancia como para padecer necesidad. <sup>13</sup>Todo lo puedo en Cristo que me fortalece. 1<sup>4</sup>Sin embargo, bien hicisteis en participar conmigo en mi tribulación. 15Y sabéis también vosotros, oh filipenses, que al principio de la predicación del evangelio, cuando partí de Macedonia, ninguna iglesia participó conmigo en razón de dar y recibir, sino vosotros solos; <sup>16</sup>pues aun a Tesalónica me enviasteis una y otra vez para mis necesidades.<sup>17</sup>No es que busque dádivas, sino que busco fruto que abunde en vuestra cuenta. <sup>18</sup>Pero todo lo he recibido, y tengo abundancia; estoy lleno, habiendo recibido de Epafrodito lo que enviasteis; olor fragante, sacrificio acepto, agradable a Dios. <sup>19</sup>Mi Dios, pues, suplirá todo lo que os falta conforme a sus riquezas en gloria en Cristo Jesús. <sup>20</sup>Al Dios y Padre nuestro sea gloria por los siglos de los siglos. Amén.

#### El verdadero gozo es público (4:4-7)

Pablo volvió a dirigirse a los creyentes como grupo al usar partes del vocablo griego en plural. Él urgió a los cristianos filipenses a regocijarse en el Señor en todo momento. Pablo continuó en el modo instructivo, amonestando a los cristianos a permitir que su "espíritu gentil" fuera conocido por todas las personas (Filipenses 4:5). La gentileza es una característica de la iglesia que debe ser pública. La frase: "El Señor está cerca" (4:5) intensifica la exhortación a recuperar la unidad.

A primer vistazo, el versículo 6 puede aparentar ser un cambio de pensamiento abrupto de la exhortación anterior hacia la unidad y el evangelismo. Sin embargo, "Por nada estén afanosos" (4:6), o con más precisión, *Dejen de estar afanados por nada*, encaja con las circunstancias de los creyentes filipenses y el mismo Pablo. Los creyentes enfrentaban desafíos internos de la falta de unidad en la iglesia y desafíos externos por los falsos profetas, y Pablo estaba en la prisión. La palabra que Pablo usó para denotar ansiedad en el versículo 6 acarrea el sentido de tener preocupaciones irrazonables, preocuparse por cosas fuera de su control. Pablo había discutido en esta carta hasta ahora cómo lidiar con los problemas de la unidad con humildad (capítulo 2) y cómo conocer a Cristo más plenamente (capítulo 3). Ahora él llamó a los cristianos filipenses a regocijarse en el Señor sin importar las circunstancias. Quienes conocen al Señor siempre tienen razón para regocijarse en su salvación y permitir que ese gozo sea público.

La alternativa, o solución, a la ansiedad innecesaria consiste en tres modos de oración junto a la acción de gracias: "sean conocidas vuestras peticiones delante de Dios en toda oración y ruego, con acción de gracias" (4:6). Pablo usó aquí tres palabras griegas diferentes para la oración. La primera palabra griega, *proseuche*, traducida "oración", es usada para la oración en general. A través del Nuevo Testamento, sin embargo, la

#### CONTENTAMIENTO

Los filósofos griegos alrededor del tiempo de Pablo enseñaban que las personas debían ser auto-suficientes, capaces de cuidar por sí mismas. Así, al igual que las virtudes mencionadas en Filipenses 4:8, el contentamiento (Filipenses 4:11) también era una virtud. Un maestro griego de filosofía, Epíteto, escribió: "Un hombre debe estar preparado para ser suficiente por sí mismo-para vivir con sí mismo solo, así como Dios vive consigo mismo solo . . ."<sup>7</sup>

El contentamiento, o auto-suficiencia, es "independiente de las circunstancias externas . . . "8 Pablo redefinió esta virtud bien conocida como la independencia de las circunstancias externas por medio de la dependencia en Dios. Él explicó que Cristo le proveyó la fortaleza para aprender contentamiento en medio de sus circunstancias (4:13). Así, el contentamiento puede ser aprendido. Uno puede aprender a depender de Dios en la fortaleza de Cristo y estar contento a pesar de las circunstancias externas.

palabra es usada con regularidad en el sentido de petición por otros, o intercesión.<sup>2</sup> La segunda palabra griega para la oración en el versículo 6, *deesis*, traducida "súplica", se refiere a un rogar humilde con Dios por la ayuda de Dios. La tercera palabra griega para oración que Pablo usa en el versículo 6, *aitema*, traduce "peticiones", es usada para pedidos específicos.

Los tres modos de oración deben ser expresados "con acción de gracias". La solución de Pablo para la ansiedad innecesaria es también demostrar gratitud en oración. Dios responderá las oraciones en el tiempo de Dios. Mientras tanto, la gratitud debe ser la norma para el comportamiento del cristiano. Siempre podemos recordar con gozo y gratitud el gran don de la salvación de Dios en Jesucristo.

De acuerdo con Pablo, si los creyentes creen en la manera establecida en el versículo 6, el resultado es la paz de Dios (3:7). Prosigue una descripción iluminadora de la paz de Dios. La paz de Dios "sobrepasa todo entendimiento". La palabra traducida "sobrepasa" se deriva de la palabra para excelente. La frase puede traducirse la paz que excede más allá de todo conocimiento. La paz de Dios, la cual resulta de rehusar preocuparse para orar fervientemente, excede todos los intentos que las personas hacen para tratar de encontrar paz. La paz sobrenatural

de Dios "guardará" los corazones y las mentes de los filipenses. El término traducido "guardar", *phroureo*, es parte de la terminología militar y denota a un ejército guardando una ciudad. La ciudad de Filipos estaba siendo guardada por una guarnición militar durante este tiempo y así la metáfora pudo haber sido entendida fácilmente. La paz no es considerada como una emoción pasiva sino como la obra activa de los poderes protectores celestiales de parte de los hijos de Dios.

#### El verdadero gozo está enfocado (4:8-9)

La serie de amonestaciones con las cuales Pablo comenzó el capítulo 4 se resumen en los versículos 8 y 10 con un enfoque en las virtudes morales. Para Pablo el resultado de tener gozo en el Señor es un gozo que está enfocado. Él mencionó seis cualidades éticas de tal magnitud que el apóstol insistió que los creyentes debían permitir que sus mentes "consideraran" estas cualidades (vs. 8). El tiempo del verbo griego de la palabra traducida "pensar" indica permitir que sus mentes "consideraran" estas cualidades continuamente. La condición general de estas virtudes es doble—"si hay virtud alguna y si hay algo digno de alabanza" (4:8). De acuerdo a la gramática griega, la palabra "si" debe ser entendida como ya que. Así la expresión puede ser traducida como ya que hay excelencia y alabanza en estas virtudes, "piensen o consideren en estas cosas".

Las cualidades en el versículo 8 ("todo lo que es verdadero, todo lo honesto, todo lo justo, todo lo puro, todo lo amable, todo lo que es de buen nombre") no eran particulares del cristianismo. En vez, estas cualidades eran parte de la cultura de aquel tiempo. Los filósofos enseñaban estas virtudes griegas y animaban a las personas a que enfocaran en ellas. Pablo debió haber sabido que los filipenses estaban familiarizados con estas virtudes y consideró que eran importantes para ellos también. Sin embargo, él escribió que estas virtudes solamente eran válidas en el contexto de lo que los creyentes "habían aprendido, recibido, oído y visto en mí" (4:9). Lo que los creyentes en Filipos habían aprendido, recibido, oído y visto en Pablo fue el evangelio. Enfocar en virtudes morales es significativo solamente cuando se hace en el contexto de las buenas nuevas de Jesucristo.

#### En el verdadero gozo hay contentamiento. (4:10-13)

Pablo escribió luego que él se regocijaba acera del interés que los filipenses le habían demostrado (4:10). El enfoque del regocijo de Pablo, o la esfera de su regocijo, era "en el Señor".

En el versículo 11 Pablo escribió de su contentamiento. Él podía regocijarse en el Señor porque él estaba satisfecho. Los estoicos enseñaban que las personas debían ser auto-suficientes. Pablo habló de depender en Dios. Por tanto, el contentamiento de Pablo estaba basado en depender de Dios. Él continuó describiendo cómo él había aprendido a estar contento en cada situación en relación con sus circunstancias presentes.

Pablo compartió cómo él había aprendido este contentamiento en el versículo 12. Él escribió que él sabía cómo "vivir humildemente y cómo tener abundancia". La frase traducida "Yo sé" viene de la palabra griega oida. Oida en el versículo 12 quiere decir una manera de la cual Pablo sabía vivir. Así Pablo estaba "explicando que él sabía cómo vivir de la manera apropiada bajo estas circunstancias: él sabía cómo tener pobreza o necesidad y estar contento". Este conocimiento no fue adquirido fácilmente. La palabra griega para "aprender" era conocimiento que no es alcanzado fácilmente. Pablo declaró que él "había aprendido el secreto" de estar contento. La palabra griega para "aprender" indica que el aprendizaje tomó lugar en algún momento en el pasado. Pablo también añadió que este aprendizaje tuvo lugar "en toda y cualquier circunstancia" (4:12). Pablo aprendió el secreto del contentamiento en medio de sus circunstancias, "para estar saciado como para tener hambre, así para tener abundancia como para padecer necesidad" (4:12).

El poder de Cristo capacitó a Pablo a aprender este contentamiento en sus circunstancias. Él por tanto declaró que "todo lo podía en Cristo quien le fortalecía" (4:13). Este "todo" está atenuado por el contexto. Pablo habló de sus circunstancias específicas en contextos específicos. Más aún, el "todo" se refiere a la habilidad de Pablo en las circunstancias específicas en los contextos específicos-tiempos de abundancia (cuando Pablo tenía los medios para proveer para sus necesidades en el ministerio) y tiempos de necesidad (tales como cuando estaba encarcelado).

#### El verdadero gozo es compartido (4:14-20)

En los versículos 14–20 Pablo agradeció a los filipenses por la ofrenda que le habían enviado con Epafrodito. En la cultura mediterránea antigua, la reciprocidad era una característica social clave. Así que, podemos observar a Pablo reconociendo la ofrenda como los filipenses reciprocando la inversión de Pablo en sus vidas. Pablo expresó su gratitud por los filipenses compartir en su aflicción (4:14). La referencia a su aflicción muy probable se refiere a su encarcelamiento, el cual estaba relacionado con su ministerio en la iglesia en Filipos.<sup>6</sup>

En los versículo 15–16 Pablo se regocijó en cómo los creyentes filipenses en ocasiones anteriores en su ministerio habían provisto para él. En el versículo 17 Pablo declaró que él no buscaba la ofrenda sino la reciprocidad de Dios hacia los creyentes. Pablo deseaba que los filipenses compartieran en el gozo de las bendiciones espirituales de Dios.

En el versículo 18 Pablo recurre al uso de la terminología de sacrificio—"olor fragante, sacrificio acepto, agradable a Dios". Pablo aseguró a los filipenses que él había sido suplido en abundancia con todo lo que necesitaba. En respuesta al amor y amistad de los creyentes por Pablo, Pablo compartió a modo de una oración que Dios de igual manera supliría sus necesidades en sus circunstancias (4:19). Sea que Pablo ahora tenía en abundancia, Dios tenía mayores riquezas. Pablo permitió que su oración fluyera en una doxología en el versículo 20.

#### LA PAX ROMANA Y LA PAZ DE DIOS

La "paz de Dios" (Filipenses 4:7) forma un contraste agudo con el concepto romano de la *Pax Romana*, la paz de Roma. El imperio romano usó la *Pax Romana* como una filosofía de tolerancia, mejor definida como una *ausencia de problemas*. Pablo usó la palabra griega *eirene* cuando habló de paz. Esta paz de Dios excede las circunstancias externas. Además, *eirene* acarrea un sentido de tranquilidad. El uso de la palabra *eirene* coincide con el concepto de shalom en el Antiguo Testamento. *Shalom* comunica la idea de integridad o estar completo.

Por tanto, la paz de Dios trae integridad interna y tranquilidad, mientras que la paz del mundo es externa y temporal. Finalmente, la paz de Dios trasciende esta vida para quienes conocen a Cristo.

#### Implicaciones y acciones

El verdadero gozo se encuentra primero que todo en la salvación de los creyentes. Sin embargo, cada día el gozo surge del contentamiento a pesar de las circunstancias. Este contentamiento puede ser aprendido y, una vez aprendido, puede ser compartido. El gozo auténtico es contagioso y representa el evangelio. ¿Está listo para aprender y abrazar el verdadero contentamiento que lleva a un gozo auténtico y diario en Cristo?

#### **PREGUNTAS**

1. ¿Por qué con frecuencia es la oración el último recurso para muchas personas? ¿Cómo podemos cambiar nuestra actitud acerca de esto en maneras prácticas?

2. ¿Cómo puede ser mal usado el pensamiento en Filipenses 4:13? ¿Cómo debe ser interpretado y aplicado este versículo?

| 3. | En | qué | áreas | de l | a vida | es | un | desafío | para | usted | estar | contento? | ) |
|----|----|-----|-------|------|--------|----|----|---------|------|-------|-------|-----------|---|
|----|----|-----|-------|------|--------|----|----|---------|------|-------|-------|-----------|---|

4. ¿Debemos estar alguna vez descontentos? ¿Existe un concepto tal como *el descontento santo*?

5. ¿Cuándo ha conocido a una persona que usted esperaba fuese la persona más miserable debido a sus circunstancias y sin embargo esa persona resultó estar contenta y tener verdadero gozo-no una felicidad falsa o superficial, sino verdadero gozo?

#### NOTAS

- 1. Declaración por David Livingstone, Cambridge University, 4 de diciembre, 1857.
- 2. Peter T. O'Brien, *The New International Greek Commentary: The Epistle to the Philippians* (Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company, 1991), 492.
- 3. Gerald F. Hawthorne, *Philippians*, Word Biblical Commentary (Waco, Texas: Word Books Publisher, 1983), 188.
- 4. Vea la lección 8 en 1:19-21.
- 5. O'Brien, 523, itálicas en el original.
- 6. O'Brien, 529.
- 7. Epictetus, The Golden Sayings of Epictetus, XCVIII.
- 8. Hawthorne, 198.
- 9. "Eirene," 22.42. *Greek-English Lexicon of the New Testament Based on Semantic Domains*. Eds. Johannes P. Louw and Eugene A. Nida. Vols. 1 & 2. (New York: United Bible Societies, 1989).

#### UNIDAD TRES

## La Carta a los Colosenses

Según continuamos este estudio de "Viviendo con Fidelidad y Gozo", encontramos más recursos en la Carta a los Colosenses. Veremos en el Libro de los Colosenses que Pablo trató con el poder y la autoridad de Cristo y llamó a que fuésemos fieles en nuestra relación con Él.

Nuestro mundo está lleno de personas que afirman que Jesús fue un buen maestro, un gran hombre, y hasta un líder revolucionario. Algunas personas insisten que Cristo es uno entre muchas opciones religiosas.

Los cristianos colosenses también vivían en un mundo con muchas opciones religiosas. Los cristianos a quienes Pablo les dirigió esta carta vivían en un mundo en el cual los dioses eran inconstantes y podían ser manipulados por el esfuerzo humano. Pablo quería que los colosenses entendieran que Cristo no podía ser manipulado por antojos humanos, sino que Cristo era el Creador todopoderoso del universo.

Varias sugerencias han sido hechas acerca de por qué los cristianos colosenses necesitaban recordar la verdad importante de la supremacía de Cristo. Tal vez la iglesia estaba siendo desafiada por ideas religiosas y filosóficas que rondaban por el mundo del primer siglo y que se encontraban en la cultura greco-romana en Colosas (Colosenses 2:8). Tal vez el desafío vino por los judíos allí. Ellos pudieron haber insistido que mantener las leyes y ritos judíos era importante y había atraído a algunos cristianos a tales prácticas (Colosenses 2:16–23). Tal vez lo que estaba engañando a los cristianos colosenses era una mezcla de estas influencias. No sabemos con seguridad.

Colosas estaba localizada en la provincia romana de Asia, en la porción occidental de Turquía moderna. La ciudad estaba localizada cerca de 100 millas al este de Éfeso, una jornada de varios días durante el primer siglo. Es posible que Pablo nunca visitara Colosas en persona (2:1), pero su influencia aparentemente llegó allí antes que su carta. Cuando Pablo predicó en Éfeso durante dos años, "todos los que habitaban en Asia, judíos y griegos, oyeron la palabra del Señor Jesús" (Hechos 19:10). "Todos los que habitaban

en Asia, judíos y griegos" pudieron haber incluido a las personas en Colosas. Pablo también había tenido contacto con el pueblo vecino de Laodicea, solamente a diez millas de distancia (Colosenses 2:1; 4:13, 15–16). Así que, Pablo conocía bien a los colosenses y se preocupaba profundamente por ellos (1:3–4; 2:1).

Varios versículos en esta carta sugieren que Pablo estaba en prisión cuando la escribió (4:3, 10, 8). La opinión tradicional es que Pablo escribió Colosenses hacia el final de su ministerio, al principio de los años 60, durante su encarcelamiento en Roma (Hechos 28:30–31).

Las lecciones en esta unidad son de Colosenses 1—2. En las lecciones seis y siete de nuestro estudio de Efesios, estudiamos pasajes que son bastante similares al énfasis en Colosenses 3–4. Por esta razón, no repetiremos estos énfasis.

#### UNIDAD TRES: LA CARTA A LOS COLOSENSES

| Lección 12 | Reconociendo la supremacía de Cristo                | Colosenses 1:15–23 |
|------------|-----------------------------------------------------|--------------------|
| Lección 13 | Enfocando en lo real y no en artimañas espirituales | Colosenses 2:6–23  |

#### NOTAS -

<sup>1.</sup> A menos que se indique lo contrario, todas las citas bíblicas en esta introducción y en las lecciones en Colosenses son de la Biblia, versión Reina Valera 1960.

Reconociendo la supremacía de Cristo

#### **TEXTO FOCAL**

Colosenses 1:15-23

#### **TRASFONDO**

Colosenses 1:1–23

#### IDEA PRINCIPAL

Cristo es la revelación suprema de Dios, Señor sobre la creación y la iglesia, y el Único por medio de quien Dios provee reconciliación.

#### PREGUNTA A EXPLORAR

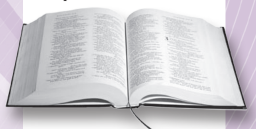
¿Cómo podemos decir que Cristo es supremo en un mundo de muchas religiones?

#### META DE ESTUDIO

Reconocer la supremacía de Cristo y describir lo que significa para mi vida

#### LECTURA RÁPIDA

Pablo hace claro que Cristo es supremo sobre la creación, la iglesia y los creyentes individuales. Pablo también afirma que quienes siguen al Cristo supremo son reconciliados con Dios por medio de Cristo.



Mientras mis dos hijos y yo estábamos en un viaje reciente a un parque en la playa, ellos decidieron jugar un juego que llamaron detener las olas. El juego iba como sigue. Ellos levantarían una pared de arena solamente para que las olas la tumbaran. Mi hijo mayor gritaba por encima del sonido de las olas, "cava más hondo", mientras culpaba como es normal a su hermano menor. Mi hijo menor estaba resuelto y continuaba sacando arena con un vigor renovado. Así continuó el juego, pero ni una sola vez las olas dejaron de venir ni la pared dejó de caer. Nunca mis hijos se detuvieron a hacerse una pregunta importante. ¿Será posible que no podamos detener las olas? Tal vez las olas son demasiado poderosas. Ellos se consideraban los amos de la marea. De lo que ellos no se dieron cuenta fue que ellos no podían competir contra la fuerza del oleaje.

¿Será que cuando entregamos nuestras vidas a Cristo nosotros también levantamos paredes de arena contra el azote de las olas? Pero nuestras paredes son más efectivas que las que levantaron mis hijos. A pesar de que el poder de Cristo es supremo, él no nos quita nuestras defensas. Él nos ama pero no interfiere en nuestras vidas sin que le invitemos a hacerlo. Lo que nos detiene de experimentar el poder de Cristo es nuestra voluntad. Tenemos que dejar que Cristo derrumbe los muros que hemos levantado y permitirle que controle todo lo que hacemos. Necesitamos permitir que Él sea supremo en nuestras vidas.

Pablo escribió a los colosenses para recordarles del verdadero poder y supremacía de Cristo. Pablo quería que ellos se dieran cuenta del alcance completo del control de Cristo. Muchos eruditos creen que esta sección de la carta de Pablo es en realidad un himno que era comúnmente cantado en la iglesia primitiva. A pesar de que están en desacuerdo en cuanto a lo específico, como el número de estrofas y exactamente qué partes son del himno original y qué partes son la explicación de Pablo del mismo, la mayoría está seguros de que Pablo intencionalmente insertó un himno en este punto. ¿Por qué Pablo irrumpe en cántico al principio de una carta?

Una manera de mirar a lo que Pablo hizo es pensar en qué era común o frecuente en muchas iglesias. No es poco común que un ministro de música detenga a la congregación en medio de un cántico y repita lentamente las palabras que la congregación acababa de cantar. ¿Escuchan ustedes las palabras? diría el ministro de música. ¿Creen en realidad lo que están cantando? Con frecuencia, ésta es una manera de tratar de hacer que cantemos más fuerte, pero el efecto es hacernos pensar en

el significado detrás de las palabras, lo que en realidad queremos decir cuando las cantamos.

Tal vez Pablo tenía una idea similar en mente, diciéndole a los colosenses en efecto: ¿Escuchan las palabras? ¿En verdad creen lo que están cantando? Al señalar a los colosenses a un cántico que habían cantado muchas veces en adoración, él les estaba ayudando a enfocar en la realidad detrás de las palabras. Pablo nos anima de igual manera a ver a Cristo quien es Señor de la creación, de la iglesia y de los cristianos individuales.

#### COLOSENSES 1:15–23

<sup>15</sup>El es la imagen del Dios invisible, el primogénito de toda creación. <sup>16</sup>Porque en él fueron creadas todas las cosas, las que hay en los cielos y las que hay en la tierra, visibles e invisibles; sean tronos, sean dominios, sean principados, sean potestades; todo fue creado por medio de él y para él. <sup>17</sup>Y él es antes de todas las cosas, y todas las cosas en él subsisten; 18 y él es la cabeza del cuerpo que es la iglesia, él que es el principio, el primogénito de entre los muertos, para que en todo tenga la preeminencia; 19 por cuanto agradó al Padre que en él habitase toda plenitud, <sup>20</sup>y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas, así las que están en la tierra como las que están en los cielos, haciendo la paz mediante la sangre de su cruz. <sup>21</sup>Y a vosotros también, que erais en otro tiempo extraños y enemigos en vuestra mente, haciendo malas obras, ahora os ha reconciliado <sup>22</sup>en su cuerpo de carne, por medio de la muerte, para presentaros santos y sin mancha e irreprensibles delante de él; <sup>23</sup>si en verdad permanecéis fundados y firmes en la fe, y sin moveros de la esperanza del evangelio que habéis oído, el cual se predica en toda la creación que está debajo del cielo; del cual yo Pablo fui hecho ministro.

#### Cristo, el Señor de la Creación (1:15–17)

Pablo comenzó su discusión de la supremacía de Cristo en la creación declarando que Jesús es "la imagen del Dios invisible" (Colosenses 1:15). El uso de la palabra "imagen" puede ser desafortunado. Muchos de nosotros escuchamos "imagen" e imaginamos que Pablo pudo haber querido decir que Jesús era un reflejo o representación de Dios. De igual manera,

podemos hablar de ver nuestra imagen en el espejo. El problema con este tipo de pensamiento es que Pablo no quiso decir que Cristo es un reflejo de Dios, sino que Cristo es la expresión visible del Dios invisible. Jesús es Dios en forma visible. Por medio de Cristo, vemos a Dios. La deidad de Cristo no está solamente contenida en su forma humana. Él posee todo el poder y autoridad de Dios porque Él es Dios. El punto que Pablo deseaba hacer era que si Cristo es Dios (y lo es), y Dios creó, entonces Cristo también creó.

Pablo no solamente afirmó que Cristo es la expresión visible de un Dios invisible, sino que también reclamó que Cristo es el "primogénito de toda creación" (Colosenses 1:15). Si Pablo estaba hablando del nacimiento de Jesús en Belén, entonces nos podemos preguntar acerca de la expresión "primogénito". De igual manera, debido a que Cristo es Dios y Dios es eterno y sin principio, sería incorrecto hablar de Cristo como haber nacido del todo. Lo que Pablo pretendía aquí es que Cristo es el "primogénito" en relación a su herencia. Él tiene todos los derechos del hijo primogénito. Lo que Pablo proclamó era que de la misma manera que el primer hijo en una familia israelita heredaría la posición de su padre, Cristo también heredó todo de su Padre. Todo lo que es del Padre es de Cristo. Así Cristo ejerce el poder y la autoridad del Padre.

#### LA PERSEVERANCIA DE LOS SANTOS

Los bautistas han sostenido lo que se conoce como *la perseverancia* de los santos. El significado de esta frase es que una vez que usted fue salvo, no puede perder su salvación. La declaración de Pablo en Colosenses 1:22–23 parece, a simple vista, implicar que *si* usted persevera entonces usted será *presentado santo* delante de Dios (1:22). Si usted no persevera, uno puede asumir que puede perder su salvación. La clave para entender este versículo descansa en el tono de lo que Pablo está diciendo. Pablo no parece dudar que los cristianos colosenses perseveraran en su fe. El versículo sirve como un recordatorio con el resto del pasaje a poner a Cristo primero.

Pablo pudo bien haber estado hablando directamente a un grupo que reclamaba la fe pero que no habían abrazado a Cristo por quien Él era. Estos pudieron haber sido individuos que reclamaban a Cristo así como a otros dioses o que no creían en la divinidad de Cristo. Estas personas, a pesar de que aparentaban tener fe, de hecho no eran cristianos en realidad.

Pablo quería que afirmemos con él que Cristo es Dios y que Él tiene todos los poderes atribuidos a Dios. Pablo hizo esto claro cuando declaró: "en él [Cristo] fueron creadas todas las cosas" (1:16). Pablo quería que entendiéramos que Jesús fue responsable por toda la creación, e hizo claro que Cristo creó los cielos y la tierra, lo visible y lo invisible. Al afirmar que Jesús creó todas las cosas, Pablo estaba reclamando que Jesús tiene poder sobre todas las cosas, no solamente el mundo material sino también el mundo sobrenatural. Los dominios, principados y potestades que él mencionó son parte de este mundo invisible. Interesantemente, en el mundo de hoy, algunos cristianos se han afanado demasiado con lo sobrenatural. En tal ambiente se hace posible que nos enfoquemos tanto en lo "demoníaco" y otros poderes que olvidamos que Cristo tiene poder sobre todas estas cosas. No hay nada visible o invisible que Cristo no pueda conquistar. ;Será que nuestro interés acerca de aquellas cosas en el mundo exterior es en realidad el resultado de no reconocer el poder que Cristo tiene sobre toda la creación? Éste es el Cristo por medio de quien y para quien todas las cosas fueron creadas.

Cristo es el Dios que creó todas las cosas, quien tiene poder y autoridad sobre todas las cosas, y si no fuera suficiente, Pablo declaró que "todas las cosas en él subsisten" (1:17). El tejido mismo del universo es sostenido por medio del poder de Cristo. Cuando despertamos en la mañana, es por medio del poder de Cristo. Cuando sale el sol, es debido al poder de Cristo. Cuando nace un niño, es por medio del poder de Cristo. En cosas pequeñas y de maneras pequeñas que pasan desapercibidas, el poder de Cristo es ejercitado en nuestras vidas diarias. El mundo funciona porque Cristo lo sostiene.

#### Cristo, el Señor de la iglesia (1:18–19)

Algunos pueden decir que Pablo pudo haberse detenido diciendo que Cristo es Dios y que Él creó todas las cosas. Pero Pablo quería que entendiéramos que Jesús no es un creador genérico quien creó el mundo y lo abandonó a que se resolviera por sí mismo. Los dioses griegos y romanos eran esta clase de dioses. Jesús, sin embargo, era el verdadero Dios, y él esperaba no solamente ser conocido como el Creador sino también como la Cabeza de la iglesia. Cuando Pablo dijo que Jesús era la Cabeza de la iglesia él estaba diciendo nada más que Jesús debe estar activamente y diariamente a cargo de la iglesia. Cristo no es un gobernante ausente

sino que está presente y activo, guiando desde su lugar como la cabeza de la congregación. Pablo afirmó esto diciendo que Jesús es el "principio, el primogénito de entre los muertos" (1:18). La iglesia fue formada cuando Cristo derrotó la muerte y se levantó de la tumba. Al formar la iglesia, Cristo tomó su lugar como la cabeza de la iglesia.

Pocos cristianos argumentarían contra la premisa de que Cristo es la Cabeza de la iglesia. Pero la pregunta permanece, ¿le damos a Cristo el control en realidad? ¿Son nuestros servicios de adoración, clases de estudio bíblico, y compañerismos verdaderamente para Cristo, o son para nosotros? Hoy día cuando una razón comúnmente ofrecida para cambiar de iglesia es *no estoy siendo alimentado*, ¿podemos en realidad decir que el enfoque está en Cristo? Cuando tomamos decisiones en la iglesia basados en lo que es más cómodo para nosotros en vez de lo que agrada más a Cristo, ¿estamos afirmando verdaderamente el liderato de Cristo? Cuando las reuniones en nuestras iglesias están controladas por las peleas y la política, ¿estamos verdaderamente escuchando a Cristo? Pablo insistió que Cristo no es solamente la Cabeza de la iglesia en teoría sino que Él es la cabeza de la iglesia en realidad.

#### Cristo, el Señor de cada cristiano (1:20-23)

Pablo no estuvo contento con que supiéramos que Cristo es el Señor de la creación y Señor de la iglesia. Él también quería que entendiéramos que Cristo es el Señor de cada uno de quienes decimos ser creyentes. Somos quienes somos debido a Cristo y solamente Cristo murió por nuestros pecados. La enseñanza básica de las Escrituras es que, porque éramos incapaces de ser lo suficientemente buenos para restaurar nuestra relación con Dios, Cristo vino y murió por nosotros. Él vino debido a nuestra incapacidad para resistir el pecado. La naturaleza justa de Dios requería castigo por el pecado, por tanto no dando lugar para una relación restaurada con Dios. Sin embargo, Cristo, el Creador del universo, el primogénito, y la imagen de Dios vino y tomó el castigo sobre sí mismo. Debido a que Cristo murió, podemos ser perdonados, restaurados y reconciliados con Dios. Este acto no fue simplemente un acto genérico por las personas o por la iglesia sino que fue un acto personal por usted y por mí como individuos.

Entonces, ¿qué tiene que ver todo esto con la supremacía de Jesús? Cristo pudo haber reclamado autoridad sobre nosotros porque nos creó.

Él pudo haber reclamado autoridad sobre nosotros porque él tiene la posición más alta dentro de la iglesia. Pero, la autoridad máxima de Cristo no descansa en estos reclamos sino en su acto de amor desprendido. Cristo es Señor, soberano y líder supremo de nuestras vidas porque él estuvo dispuesto a dar todo por nosotros. De hecho, fuimos comprados y pagados por Cristo, no en un sentido barato y opresivo, sino en un sentido amoroso y desprendido. Cristo puede reclamar autoridad suprema en nuestras vidas porque Cristo se entregó a sí mismo por nosotros. Solamente Él ha muerto por algo que nosotros hicimos mal. Jesús es Señor porque todo lo que somos en esos lugares oscuros en nuestro corazón, él lo tomó sobre sí mismo y toda la inocencia que él tenía dentro de sí nos fue dada a nosotros. La autoridad de Cristo en nuestras vidas está basada no en una demanda dictatorial de reconocer el poder de Cristo sino en una súplica urgente a reconocer el amor de Cristo.

Jesús no puede recibir el segundo lugar en nuestras vidas. No podemos adorar a Cristo y al mismo tiempo adorar otra cosa. Adoración significa ofrecer nuestra lealtad suprema. Nadie más ha muerto para reconciliarnos con Dios. Si la muerte de Cristo es la única manera de ser reconciliados con Dios, entonces solamente Cristo debe ser el centro supremo de nuestra fe. No podemos mezclar nuestra fe en Jesús con una creencia en los reclamos de otras religiones. Cuando se trata de ser reconciliados con Dios, no hay otro camino aparte de Cristo.

#### Implicaciones y acciones

¿Se detiene usted a preguntarse dónde está Cristo en medio de sus decisiones? ¿Dónde está Cristo en medio de su vida?

Cristo quiere que recordemos que Él es el Señor de la creación. Nada puede estar en contra nuestra si Cristo determina guardarnos de eso. Cristo quiere que recordemos que todas las cosas son sostenidas en Él, que nuestro respirar y nuestra vida descansan en Su poder. Cristo merece el reconocimiento por las maneras no reconocidas cómo Él está presente en nuestras vidas diarias. Él quiere que recordemos que Él es la Cabeza de la iglesia porque solamente Él hizo la iglesia posible por medio de Su muerte.

Cuando adoramos, tenemos compañerismo, y hacemos negocios, debemos colocar nuestro énfasis en Cristo y no en nuestros propios deseos y antojos. Cristo quiere que recordemos que Él, y solamente Él, nos ha

#### HACER A CRISTO SUPREMO EN SU VIDA

- Considere las cosas en su vida que le asustan, confunden, o molestan. Entrégueselas a Cristo en oración; Él tienen el poder sobre todas las cosas.
- Decida hoy entregar su iglesia y su rol en la iglesia a Cristo. Pregunte qué puede hacer usted en la iglesia para poner el enfoque en Jesús y quitarlo de usted mismo.
- Entréguese al amor que Cristo le ha ofrecido. Entonces, dándose cuenta que Cristo quiere lo mejor para usted, entregue cada parte de su vida a Él.

restaurado a Dios. Pablo nos dio un himno en la supremacía de Cristo y, de hecho preguntó: ¿Crees en realidad esas palabras que estás cantando?

#### **PREGUNTAS**

- 1. Ya que Cristo en verdad tiene poder sobre lo visible y lo invisible, ¿qué dice esto acerca de sus temores personales, problemas, o sentido de opresión?
- 2. ¿Puede mencionar algunas maneras cómo Cristo sostiene su vida? ¿Cómo debe usted responder a cualquier manera no reconocida de Cristo presente en su vida diaria?
- 3. Reflexionando en su participación en la iglesia, ¿de qué maneras es su participación en verdad acerca de Cristo? ¿De qué maneras su participación en la iglesia se trata más acerca de usted mismo?
- 4. ¿Cuánto reconoce usted del amor de Dios, y cómo afecta ese amor su habilidad para entregarle su vida a Él? ¿De qué áreas de su vida todavía está usted aferrado?

Enfocando en lo verdadero, no en artimañas espirituales

TEXTO FOCAL Colosenses 2:6–23

TRASFONDO

Colosenses 2:6-23

#### IDEA PRINCIPAL

Enfocar en Cristo y tener cuidado con las artimañas espirituales

#### PREGUNTA A EXPLORAR

¿En qué artimañas espirituales dependen algunas personas cuando lo que necesitan y todo lo que necesitan es una relación genuina con Cristo?

#### META DE ESTUDIO

Resolver enfocar en lo verdadero, Cristo, en vez de solamente en las artimañas espirituales de reglas, rituales, creencias y prácticas culturales.

#### LECTURA RÁPIDA

Pablo discutió ideas extrañas entre los creyentes colosenses y les animó a aferrarse a su relación con Cristo, no a las prácticas falsas que habían sido tentados a abrazar.



Los doctores a veces se encuentran con un paciente sufriendo de una enfermedad que no pueden diagnosticar. Ellos investigan en vano para atribuir los síntomas a las experiencias del paciente. Eso, sin embargo, no evita que los doctores traten los síntomas hasta saber a cuál enfermedad señalan.

Leer Colosenses 2:6–23 es como ser un doctor que puede ver los síntomas pero no puede diagnosticar la enfermedad. Solamente tenemos el registro de un lado del debate. Pablo claramente sabía que había un problema en la iglesia colosense. Los cristianos en Colosas habían sido asaltados con malas enseñanzas que estaban haciendo que la iglesia se tambaleara. Pablo no nos dice qué persona o grupo eran responsables por la enseñanza. No conocemos quién era el oponente. Pablo no menciona la falsa enseñanza tampoco. Él simplemente describe y refuta los diferentes problemas con los argumentos de sus oponentes.

No saber quién era el oponente no ha detenido a los eruditos de especular acerca de un posible candidato. Una de las primeras ideas fue que Pablo se dirigió a un grupo de personas que estaban divididas entre las opiniones de judíos cristianos y gentiles cristianos. Ambos lados habían promulgado mala teología. Otros creen que Pablo estaba lidiando con un grupo que tomó ideas de diferentes sistemas de creencias y las combinaron en uno solo. Ellos se refieren a este grupo como *pre-gnóstico* porque tiene algunas características del gnosticismo, el cual llegó más tarde. Y, otro grupo de eruditos piensa que los oponentes de Pablo pertenecían a una de las religiones misteriosas que prevalecían durante aquel tiempo. Estas religiones eran básicamente sociedades secretas que eran importadas de otras culturas. Más recientemente, muchos eruditos han abrazado la idea de que Pablo estaba batallando una forma muy austera y mística de judaísmo similar al judaísmo practicado por la comunidad de Qumrán (la comunidad que produjo los Rollos del Mar Muerto).

El que no sepamos con quien batallaba Pablo no nos detiene de entender los síntomas que Pablo describió aplicándolos a nuestro propio tiempo y situación. Ya hemos notado en la lección anterior que Pablo abrió su carta con un himno en la supremacía de Cristo. Pablo elaboraría este tema en Colosenses 2 al refutar la falsa enseñanza que estaba amenazando a la iglesia colosense. En el curso de su debate, él haría básicamente tres reclamos. Primero que todo, solamente Cristo en nosotros es suficiente para nosotros. Segundo, los ritos y las prácticas no son sustitutos para la presencia de Cristo. Por último, otros poderes

sobrenaturales no son sustitutos para la presencia de Cristo. En cada una de estas discusiones, Pablo trató con las falsas opiniones que le llevaron a hacer estos puntos centrales.

#### COLOSENSES 2:6–23

<sup>6</sup>Por tanto, de la manera que habéis recibido al Señor Jesucristo, andad en él; <sup>7</sup>arraigados y sobreedificados en él, y confirmados en la fe, así como habéis sido enseñados, abundando en acciones de gracias. 8Mirad que nadie os engañe por medio de filosofías y huecas sutilezas, según las tradiciones de los hombres, conforme a los rudimentos del mundo, y no según Cristo. <sup>9</sup>Porque en él habita corporalmente toda la plenitud de la Deidad, <sup>10</sup>y vosotros estáis completos en él, que es la cabeza de todo principado y potestad. <sup>11</sup>En él también fuisteis circuncidados con circuncisión no hecha a mano, al echar de vosotros el cuerpo pecaminoso carnal, en la circuncisión de Cristo; 12 sepultados con él en el bautismo, en el cual fuisteis también resucitados con él, mediante la fe en el poder de Dios que le levantó de los muertos. <sup>13</sup>Y a vosotros, estando muertos en pecados y en la incircuncisión de vuestra carne, os dio vida juntamente con él, perdonándoos todos los pecados, <sup>14</sup>anulando el acta de los decretos que había contra nosotros, que nos era contraria, quitándola de en medio y clavándola en la cruz, <sup>15</sup>y despojando a los principados y a las potestades, los exhibió públicamente, triunfando sobre ellos en la cruz. 16 Por tanto, nadie os juzque en comida o en bebida, o en cuanto a días de fiesta, luna nueva o días de reposo, <sup>17</sup>todo lo cual es sombra de lo que ha de venir; pero el cuerpo es de Cristo. <sup>18</sup>Nadie os prive de vuestro premio, afectando humildad y culto a los ángeles, entremetiéndose en lo que no ha visto, vanamente hinchado por su propia mente carnal, <sup>19</sup> y no asiéndose de la Cabeza, en virtud de quien todo el cuerpo, nutriéndose y uniéndose por las coyunturas y ligamentos, crece con el crecimiento que da Dios. <sup>20</sup>Pues si habéis muerto con Cristo en cuanto a los rudimentos del mundo, ¿por qué, como si vivieseis en el mundo, os sometéis a preceptos <sup>21</sup>tales como: No manejes, ni gustes, ni aun toques <sup>22</sup>(en conformidad a mandamientos y doctrinas de hombres), cosas que

todas se destruyen con el uso? <sup>23</sup>Tales cosas tienen a la verdad cierta reputación de sabiduría en culto voluntario, en humildad y en duro trato del cuerpo; pero no tienen valor alguno contra los apetitos de la carne.

### Solamente Cristo en nosotros es suficiente para nosotros (2:6–15)

¿Ha notado la reciente popularidad de la religión y la espiritualidad en nuestra sociedad? Usted puede comprar cruces de todas formas y tamaños. Puede comprar un ángel guardián en una tienda de comestibles. Los anfitriones de programas de televisión discuten sus opiniones espirituales durante horas de máxima audiencia. Hubo un tiempo cuando la amenaza más grande al cristianismo era que las personas creían muy poco. Hoy la amenaza al cristianismo puede ser que las personas creen en demasiadas cosas sin validez.

Pablo no perdió tiempo en expresar su respuesta al problema. Las palabras "por tanto" al principio del versículo 6 nos alerta al hecho de que él iba a decirnos lo que se tenía que hacer. Un comandante del ejército lo hubiera dicho de esta manera: *Solamente vaya al punto del asunto, soldado*. Pablo escribió: "de la manera que habéis recibido al Señor Jesucristo, andad en Él" (Colosenses 2:6). Pablo no pudo haber sido más directo que esto. El Cristo que ellos habían recibido era suficiente para ellos. Andar en Él era suficiente para sus vidas.

Pablo estaba preocupado porque los colosenses fueran llevados cautivos por enseñanzas falsas y se hubieran entregado a ellas en vez de a Cristo (Colosenses 2:8). Pablo identificó esta enseñanza falsa como una filosofía hueca desarrollada en razonamiento humano y no en revelación divina. Era el producto de "los rudimentos del mundo" (2:8). Cuando Pablo se refirió a estos "rudimentos" o "espíritus poderosos" probablemente tenía dos significados en mente. Él se pudo haber estado refiriendo a la noción griega de los elementos de la tierra, el aire, el agua, y el fuego, de los cuales los griegos creían había sido formado el mundo. Estos elementos con frecuencia eran considerados como opuestos entre sí. Este entendimiento es preferible si los colosenses hubieran sido principalmente

griegos o romanos en su perspectiva. Lo más probable, Pablo se refería al entendimiento judío de los "rudimentos" o "espíritus poderosos". Los judíos con frecuencia consideraban los poderes sobrenaturales en un sentido demoníaco. Así Pablo estaba atribuyendo estas falsas enseñanzas a la influencia de poderes demoníacos sobrenaturales.

La intención de Pablo era simplemente comparar lo hueco de las falsas enseñanzas con la plenitud de Cristo. Las cosas prometidas por los falsos profetas no se podían comparar con lo que Cristo ya había hecho. Cristo, a diferencia de los falsos profetas, no está vacío sino lleno de "toda la plenitud de la Deidad" (2:9). No solamente Cristo no es hueco, sino que nosotros mismos, si hemos abrazado a Cristo, somos llenos con Cristo (2:10).

Esta comparación entre una enseñanza hueca y un Salvador lleno con toda la plenitud de la Deidad—y también con los creyentes llenos de este Salvador—fue la manera cómo Pablo animó a los colosenses de que Cristo solamente es suficiente. Solamente Cristo tiene la verdad que es divina en origen. Quienes creen tienen acceso a esta verdad porque Cristo los llena. No hay necesidad de nada más externo.

Podemos imaginarnos a los falsos maestros protestando: ¿Pero, que tal de los requisitos de la ley? Pablo directamente trató con estos dos

#### **GNOSTICISMO**

El debate sobre qué grupo era responsable por la enseñanza falsa en Colosas ha enfocado en la existencia del gnosticismo dentro de la iglesia colosense. El gnosticismo incluía la creencia en un conocimiento secreto que era impartido solamente a un grupo selecto. Un principio de la creencia gnóstica era que el mundo material era malo y que el mundo espiritual era bueno. Esta creencia causó que los gnósticos cayeran dentro de dos grupos, un grupo que permitía la indulgencia y otro grupo que requería el ascetismo. A pesar de que algunos de los elementos del gnosticismo parecen haber existido en Colosas, investigaciones recientes indican que el gnosticismo es un desarrollo tardío. Por tanto, lo que es evidente en la iglesia colosense sería pre-gnóstico o simplemente similar con el pensamiento gnóstico. Es importante notar que el gnosticismo mezcla tantos sistemas de creencias diferentes que se hace fácil identificar las muchas herejías que contiene.

requisitos, el requisito de la circuncisión y el requisito de los que quebrantaban la ley eran responsables por sus crímenes. Pablo primero dijo que los cristianos han sido circuncidados espiritualmente en Cristo. Al momento en que abrazamos a Cristo, nos despojamos del "cuerpo pecaminoso carnal" (2:11). Cristo remueve nuestras impurezas espirituales. Esto es simbolizado en nuestro bautismo según proclamamos que hemos muerto al pecado con Cristo y hemos sido resucitados como criaturas nuevas con Él. Pablo continuó diciendo que, a través de la muerte de Cristo, Cristo se hizo responsable por las leyes que hemos quebrantado.

Pablo entonces usó la imagen de nuestros pecados siendo escritos y clavados en la cruz de Cristo (2:13–15). Él se estaba refiriendo a la costumbre romana de escribir la ofensa cometida por el acusado sobre las cabezas en sus cruces. Nuestra ofensa se convirtió en la ofensa de Cristo, y Su castigo nos libertó de nuestra responsabilidad bajo la ley.

Pablo hizo claras sus ideas principales. Ahora él estaba listo para tratar con manifestaciones específicas del problema en Colosas.

Ritos y prácticas no son substitutos para la presencia de Cristo (2:16–18a)

Pablo hizo claro que uno de los problemas principales en Colosas era un énfasis en prácticas religiosas estrictas que incluían observar las leyes dietéticas y festivales judíos. La referencia en esta sección "a días de fiesta, luna nueva o días de reposo" (2:16) se refiere a las leyes judías gobernando la observación estricta de tales ocasiones (vea 1 Crónicas 23:31; 2 Crónicas 2:4; 31:3; Nehemías 10:33).

Pablo también se refirió a la práctica del ascetismo. El ascetismo era la práctica de negar el cuerpo de cosas materiales como alimento, ropa, sueño u otras necesidades humanas básicas. El resultado principal deseado por los ascetas era que al negar al cuerpo lograrían controlarlo. Pablo consideró el ascetismo como una práctica innecesaria. Él comentó que el tipo de ascetismo que observa leyes dietéticas y de purificación estrictas puede aparentar tener sabiduría pero al final no hace nada para "restringir los apetitos de la carne" (Colosenses 2:21–23).

Pablo enfatizó además que estas cosas eran solamente "sombra" (2:17). La sustancia es Cristo. Al referirse a los rituales ascéticos como

sombras, Pablo una vez más declaró que estos rituales estaban vacíos y no tenían significado excepto que señalaban hacia Cristo. Una sombra es solamente el bosquejo unidimensional de la persona que la proyecta. Su único valor se encuentra en su habilidad de guiar la vista de regreso a la persona que representa. Pablo indicó que ahora que hemos visto a Cristo y ahora que él es parte nuestra, no tenemos necesidad para la sombra.

Usted puede pensar que Pablo no le está hablando porque usted no busca vivir por las leyes judías. Usted adora el domingo, y nunca ha celebrado la Pascua. Sin embargo, Pablo se está refiriendo a cualquier cosa que toma el lugar de Cristo. Algunos de nosotros hemos pasado años haciendo nuestras lecturas bíblicas. Nos levantamos cada mañana, leemos el pasaje para ese día, decimos la oración acostumbrada, y continuamos con nuestro día. No dejaríamos de hacer esto por nada en el mundo. Sin embargo, en lo profundo del corazón nuestro tiempo se ha vuelto hueco y vacío. Sentimos que simplemente estamos en una rutina, y nos preguntamos si será posible conectar verdaderamente con Cristo. Lo que una vez fue una manera provechosa de experimentar la presencia de Cristo se ha vuelto en un ritual seco. Muchas cosas similares toman el lugar de Cristo en nuestras vidas. ¿Pueden cosas como la asistencia a la iglesia, cierto estilo de adoración, y la participación en los programas de la iglesia volverse en los objetos de nuestra devoción en vez de llevarnos a Cristo?

Los poderes sobrenaturales no son sustitutos para la presencia de Cristo (2:18b-23)

Creer en lo sobrenatural se ha vuelto de moda para muchos en nuestra generación. Pablo lidió con esta tendencia en la forma de un falso maestro que practicaba la "adoración de ángeles" (Colosenses 2:18). Tal hombre daba muchos detalles acerca de sus visiones divinas. Su mente estaba hinchada con nociones huecas. El argumento de Pablo contra esta enseñanza fue que este falso maestro había colocado su fe en seres espirituales que de hecho estaban por debajo de Cristo. Los seguidores de esta enseñanza habían cortado la cabeza y el cuerpo se encontraba inútil. Pablo les animó a recordar que Cristo tiene poder sobre todos los seres inferiores, que Él es el poder y autoridad, y que no hay necesidad de

## ¿DEBEN LOS CRISTIANOS PARTICIPAR EN PRÁCTICAS SUPERSTICIOSAS?

Sally no sabía qué hacer. Ella se había estado reuniendo con un grupo de amigos en el café local durante varios meses. Este día en particular era diferente. El grupo había decidido invitar a un lector de barajas o carta de tarot para leerles las barajas. Sally protestó inicialmente, pero sus amigos insistieron que era solamente para divertirse. Después de todo, Sally era una persona espiritual; tal vez ella conectaría con Dios en sus barajas. Sally tuvo que admitir que le fascinaba la sugerencia y decidió asistir a la reunión. Mientras esperaba su turno, ella no estaba segura de haber hecho la decisión correcta. Si usted estuviera en los zapatos de Sally, ¿qué hubiera hecho?

acudir a ángeles, espíritus poderosos, o experiencias místicas aparte de Cristo mismo. Si tenemos acceso directo a Cristo, no necesitamos estas otras cosas.

Tenemos que considerar bien este último punto la próxima vez que seamos tentados a hablar de nuestro ángel guardián o desear promover una experiencia espiritual fantástica. Pablo nos advierte que sin Cristo tales experiencias son huecas y vacías. La verdadera espiritualidad no depende del gurú de moda o la experiencia devocional más reciente. La verdadera espiritualidad se trata de permanecer conectados día-tras-día, hora-tras-hora a Cristo. Las artimañas pasarán. Cristo permanece.

#### Implicaciones y acciones

El problema que Pablo trató en Colosas fue que la iglesia estaba a punto de intercambiar a Cristo por una mentira de origen humano. Pero, el punto de Pablo fue que solamente Cristo es suficiente para nosotros. No necesitamos las artimañas más recientes o la ley más antigua para ser verdaderamente espirituales. Para Pablo, la verdadera espiritualidad descansa en nuestra conexión con Cristo.

Cuando abrazamos a Cristo, Cristo nos llena con Su presencia, nos perdona nuestros pecados, y comienza una relación eterna con nosotros. Nuestros encuentros diarios con Cristo, no nuestras listas u opiniones religiosas, determinan nuestra salud espiritual.

| PREGUNTAS  |  |
|------------|--|
| PRECIONIAS |  |

1. ¿Qué cosas hace diariamente para conectar con Cristo?

2. Cuando hace las cosas que le conectan a Cristo, ¿se siente que está en una rutina? ¿Qué dice esto acerca de su relación con Cristo?

| 3. | ¿Puede identificar tres tendencias comunes en la iglesia hoy? |
|----|---------------------------------------------------------------|
|    | ¿Honran estas tendencias a Cristo o mueven al creyente hacia  |
|    | otras cosas en vez de Cristo?                                 |

4. ¿Puede identificar tres supersticiones, creencias sobrenaturales o prácticas místicas que se consideran aceptables en el mundo de hoy? ¿Cree usted que estas prácticas conducen a las personas a Cristo o las aleja de Cristo?

5. ¿Es el énfasis de la cultura americana en lo espiritual y sobrenatural beneficioso o perjudicial al cristianismo?

NOTAS

## Cómo ordenar materiales de estudios bíblicos adicionales

¡Es fácil! Solamente llene la información siguiente. Para materiales de estudios bíblicos adicionales, visite www.baptistwaypress.org o consiga una hoja de pedido de todos los materiales disponibles llamando al 1–866–249–1799 o por correo electrónico a baptistway@bgct.org.

| Título del artículo                                                                                            | Precio      | Cantidad        | Costo |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------|-------|
| Esta edición                                                                                                   |             |                 |       |
| Efesios, Filipenses, Colosenses—Guía de estudio (BWP001069)                                                    | \$2.75      |                 |       |
| Efesios, Filipenses, Colosenses—Guía del maestro de adultos (BWP001070)                                        | \$3.25      |                 |       |
| Otros materiales adicionales                                                                                   |             |                 |       |
| Creciendo Juntos en Cristo—Guía de estudio (BWP001064)                                                         | \$2.75      |                 |       |
| Creciendo Juntos en Cristo—Guía del maestro de adultos (BWP001065                                              | 3.25        |                 |       |
| El Libro de Éxodo: Liberados para Seguir a Dios (BWP000023)                                                    | \$1.65      |                 |       |
| El Evangelio de Juan: El Verbo fue Hecho Carne—Guía de studio (BWP001032)                                      | \$2.75      |                 |       |
| El Evangelio de Juan: El Verbo fue Hecho Carne—Guía del maestro<br>de adultos(BWP001033)                       | \$3.25      |                 |       |
| Las Cartas de Pedro y Juan: Midiendo el Cristianismo Auténtico,<br>Para Creyentes bajo Persecución (BWP000079) | \$1.65      |                 |       |
| Recursos de Discipulado Desarrollando una Iglesia<br>que Hace Discípulos (BWP001031)                           | \$5.95      |                 |       |
| Coste                                                                                                          | o:          |                 |       |
| Gasto                                                                                                          | os de envío | (vea la tabla)* |       |
| TOTA                                                                                                           | AL.         |                 |       |

| Gastos de envío regular (UPS/Mail)* |                      |  |  |  |
|-------------------------------------|----------------------|--|--|--|
| Valor de la orden                   | Gastos de<br>envío** |  |  |  |
|                                     |                      |  |  |  |
| \$.01—\$9.99                        | \$6.50               |  |  |  |
| \$10.00—\$19.99                     | \$8.00               |  |  |  |
| \$20.00—\$39.99                     | \$9.00               |  |  |  |
| \$40.00—\$59.99                     | \$10.00              |  |  |  |
| \$60.00—\$79.99                     | \$11.00              |  |  |  |
| \$80.00—\$99.99                     | \$12.00              |  |  |  |
| \$100.00—\$129.99                   | \$14.00              |  |  |  |
| \$130.00—\$159.99                   | \$18.00              |  |  |  |
| \$160.00—\$199.99                   | \$22.00              |  |  |  |
| \$200.00—\$249.99                   | \$26.00              |  |  |  |
| \$250.00—\$299.99                   | \$28.00              |  |  |  |
| \$300.00—\$349.99                   | \$32.00              |  |  |  |
| \$350.00—\$399.99                   | \$40.00              |  |  |  |
| \$400.00—\$499.99                   | \$48.00              |  |  |  |
| \$500.00—\$599.99                   | \$58.00              |  |  |  |
| \$600.00—\$799.99                   | \$70.00**            |  |  |  |

<sup>\*</sup>Adicional, impuestos aplicables para individuos y otras entidades sujetas a impuestos (no iglesias) dentro de Texas serán añadidos. Favor de llamar al 1–866–249–1799 si necesita la cantidad exacta antes de ordenar.

Permita tres semanas para envío estándar. Para servicio de envío urgente llame al 1–866–249–1799 para información y cargos adicionales.

<sup>\*\*</sup>Para órdenes de \$800.00 o más, por favor llame al 1–866–249–1799 o visite www.baptistwaypress.org

| SU NOMBRE          | TELÉFONO             |
|--------------------|----------------------|
|                    |                      |
| CORREO ELECTRÓNICO | SU IGLESIA           |
|                    |                      |
| FECHA DE LA ORDEN  | DIRECCIÓN            |
|                    |                      |
| CIUDAD             | ESTADO CÓDIGO POSTAL |

#### ENVÍE ESTA FORMA POR CORREO con su cheque por la cantidad total a

#### **BAPTISTWAY PRESS**

Baptist General Convention of Texas 333 North Washington Dallas, TX 75246–1798

(Cheques pagaderos a "Baptist Executive Board.")

O, envíe su pedido por **FAX** en cualquier momento a: 214–828–5376, y le enviaremos su factura.

O, LLAME POR TELÉFONO sin cargos al 1–866–249–1799 (Lu-Jue 8:30 a.m.–8:30 p.m.; Vi 8:30 a.m.–5:00 p.m. zona central), y le enviaremos una factura.

O, envíe su pedido por **CORREO ELECTRÓNICO** a nuestro correo electrónico via Internet: baptistway@bgct.org, y le enviaremos una factura.

O, HAGA SU PEDIDO EN-LÍNEA en www.baptistwaypress.org.

¡Esperamos recibir su orden! ¡Gracias!