
CULTIVAR LA ATENCIÓN PLENA
Recursos y herramientas

María Restrepo
con la colaboración de Miriam Cotes





CULTIVAR LA ATENCIÓN PLENA
Recursos y herramientas



Cultivar la atención plena. Recursos y herramientas
© María Restrepo Flórez
    mariarestrepo.florez@gmail.com
    www.psicologiamariarestrepo.com

Autora
María Restrepo

Colaboración
Miriam Cotes

Dibujo de portada: Sofía Villegas Restrepo

ISBN 978-628-01-3930-2
Primera impresión: 2024 España
Segunda impresión: Julio 2024 Colombia
Tercera impresión: Septiembre 2024 Colombia
 
Impresión
Taller de editorial Grammata
+57 604 5005855
Medellín, Colombia

Impreso en Colombia

Este libro no puede ser reproducido total o parcialmente sin autori-
zación escrita del autor



Introducción� 7

Objetivos y recomendaciones	 11

La atención plena 	 13

Práctica� 23

Las emociones� 29

Rain� 36

Práctica� 42

Los pensamientos	 48

Práctica 	 54

La compasión� 59

Práctica � 65





“Amigos míos, sólo al establecer la amorosa claridad de la atención plena podréis 

soltar el anhelo del pasado y del futuro, superar el apego y el sufrimiento, 

abandonar toda avidez y ansiedad, y despertar una inquebrantable 

libertad del corazón, aquí, ahora.“ 

Buda Sakiamuni

introducción

  | 7

El texto que se presenta a continuación da cuenta 
de lo tratado en un curso introductorio a la atención 
plena o mindfulness. Este curso puede tomarse de 
manera presencial o virtual, pero también de ma-
nera individual siguiendo las orientaciones que se 
dan aquí.  

Los contenidos de este curso introductorio son, 
de alguna manera, el resultado de mis búsquedas 



8 | 

personales y profesionales que, desde mi juventud, 
me han llevado a recorrer caminos complementa-
rios, todos ellos enfocados en la resolución de pre-
guntas existenciales, tal vez las más importantes de 
ellas sobre el sentido de la existencia y el sufrimien-
to que hace parte de la vida misma, tal como lo han 
enunciado grandes maestros y maestras de diferen-
tes tradiciones espirituales. 

Desde siempre he tenido preguntas sobre el sen-
tido de la vida. Haber crecido y estar hoy en un mun-
do donde la desigualdad, el hambre, la violencia, la 
guerra y el odio están a la orden del día, me hace 
preguntarme cuál es mi lugar en él y qué puedo ha-
cer para alivianar el sufrimiento que agobia a tantos 
seres humanos y no humanos. 

Desde que estaba en el colegio en mi país de ori-
gen, las monjas con las que estudié me enseñaron 
que es posible ser bondadosos con los demás y que 
esto contribuye a que todos/as vivamos y nos sinta-
mos mejor. Más adelante, cuando terminé mi carre-
ra de psicología, simultáneamente con lo que había 
aprendido en la facultad sobre la mente humana, 
empecé a indagar en lo que podríamos llamar ca-
minos espirituales distintos al catolicismo. Comencé 
uniéndome a una escuela hinduista, donde conocí 
a grandes maestros/as y amigos/as que me enseña-
ron que el camino espiritual puede ser muy alegre y 



  | 9

que ser espiritual también significa preocuparse por 
el mundo que nos rodea y tratar de hacerlo un lugar 
mejor. Más adelante, por medio de una persona muy 
cercana, conocí el budismo tibetano y sentí que estas 
enseñanzas realmente resonaban conmigo. Nueva-
mente, encontré en este camino grandes maestros 
y maestras y compañeros/as que me mostraron mu-
chas verdades y que indudablemente contribuyeron 
y siguen contribuyendo a enriquecer mis búsquedas.

Paralelamente a mi camino espiritual, seguí pro-
fundizando en la psicología y en la psicoterapia y mis 
pacientes me han enseñado muchas cosas no sólo 
sobre la mente y las emociones sino también sobre 
mí misma. A ellos y ellas también les guardo un pro-
fundo agradecimiento pues recorrer el camino de la 
transformación a su lado ha sido una de las mayores 
y más positivas aventuras que he vivido. 

Las personas que me han acompañado en este 
camino y me han aportado sus conocimientos, su ex-
periencia y su amor han sido muchas y de todas ellas 
hay un pedacito en estos textos. Quiero destacar de 
manera especial a Tara Brach y Jack Kornfield, ambos 
doctorados en psicología y maestros de meditación 
de atención plena, pues con ellos he ratificado que la 
psicología y las enseñanzas espirituales tienen mu-
cho en común y que ambas hacen un gran aporte 
al desarrollo de nuestra naturaleza más íntima, bien 



10 | 

sea que se trabajen en conjunto o por separado. Mu-
chas de las meditaciones y reflexiones aquí incluidas 
son adaptaciones de las enseñanzas directas que he 
recibido de ellos en distintos cursos y, muy especial-
mente, en un curso para enseñar atención plena que 
estoy tomando desde hace un año y medio. 

Finalmente quiero agradecerle a Miriam Cotes, una 
gran amiga en el camino, por haber editado este tex-
to y haber contribuido también con sus propias ideas 
y experiencia de meditación a esta guía. 

María Restrepo, mayo de 2024 



Objetivos y recomendaciones

  | 11

objetivos

Aprender de manera práctica las habilidades fun-
damentales de la atención plena. 

Comprender conceptos clave sobre la mente, el 
cuerpo y la respiración y su papel en la práctica de 
la atención plena.  

Adquirir herramientas teóricas y prácticas para in-
tegrar la atención plena en la vida diaria. 



12 | 

Recomendaciones

Llevar un diario para profundizar en la compren-
sión de las nuevas experiencias que se tengan en el 
curso. Este seguimiento escrito es útil para procesar 
las experiencias que se tienen en las meditaciones y 
en el día a día a lo largo del proceso. 

Llevar a cabo la práctica en casa. Al final de cada 
sesión se dan pautas para practicar en casa. La prác-
tica es importante para integrar los aprendizajes en 
la vida diaria.  

Participar en el grupo de WhatsApp. Esta es una 
oportunidad para conectarse, reflexionar e interac-
tuar con otras personas que están tomando el cur-
so. Sin embargo, la participación en el grupo de WA 
es opcional. Este grupo se utilizará exclusivamente 
para temas relacionados con el curso.         



“La única posición de la que nunca podrás caer 

es del estado despierto.”

Dilgo Khyentse Rinpoche

la atención plena 

  | 13

La meditación 

Aunque mucha gente lo cree así, la meditación no 
es poner la mente en blanco. Por el contrario, cuan-
do meditamos nos encontramos con una inmensa 
cantidad de pensamientos y, si tenemos esa creencia 
errada, nos puede parecer que no estamos logrando 
el objetivo de vaciar la mente de pensamientos y que, 
por ende, la meditación no nos está sirviendo para 



14 | 

nada o no la estamos haciendo bien. La verdad es 
que esa cantidad de pensamientos siempre ha esta-
do ahí, sólo que en el día a día no nos damos cuenta 
de ello porque funcionamos en ‘piloto automático’, 
distraídos/as, sin darnos cuenta de lo que sucede en 
nuestro interior. 

Cuando meditamos nos hacemos conscientes de 
nuestro estado mental, que no es diferente del esta-
do mental de la mayoría de las personas. En alguna 
parte escuché decir que, así como el cuerpo produce 
encimas, la mente produce pensamientos. Es como 
si la mente tuviera autonomía propia. Refiriéndose a 
esto, una paciente me decía, “María, es como si fuera 
un tren en una bajada sin frenos, ¡no puedo parar-
la!” La mente hace eso porque está entrenada desde 
hace mucho tiempo para funcionar así. 

La meditación es un entrenamiento mental para 
calmar la mente, pero ¿cómo calmamos la mente, 
cómo la aquietamos? Comenzamos a aprender a es-
tar con lo que va apareciendo sin dejarnos ir en el tren 
de pensamientos, sin apegarnos a lo que surge y sin 
rechazarlo pues eso sería poner un pensamiento o 
emoción encima de otro y así hasta el infinito. Uno de 
los grandes retos en la meditación es observar lo que 
aparece sin identificarnos con ello y sin combatirlo 
que sería, igualmente, una forma de identificación. 
Esto no quiere decir que nos volvemos indiferentes 



  | 15

ante la vida. De lo que estamos hablando aquí es de 
ser testigos de lo que sucede en nuestro interior sin 
involucrarnos en ello cultivándolo o rechazándolo. 
Más bien, se trata de tener una actitud abierta que no 
juzga ni evalúa lo que sucede. Con la práctica apren-
deremos qué acoger y qué descartar de nuestra rica 
experiencia interior.   

La meditación es un proceso que exige paciencia, 
dejar de lado los juicios sobre bueno y malo, correcto 
o incorrecto, entre otros, y desarrollar ecuanimidad, 
una cualidad inherente a la mente despierta. Cuando 
queremos aprender a tocar un instrumento musical, 
tenemos que practicar mucho para ser virtuosas/os. 
Lo mismo sucede con la meditación. Sin embargo, al 
practicar la meditación no debemos tensionarnos y 
trazarnos metas fijas que contribuyan a estresarnos. 
Más bien, se trata de ser perseverantes, pero perse-
verar con alegría.

Cultivar la atención plena 

Primero nos sentamos y aquietamos la mente. 
Para hacerlo, podemos utilizar la respiración. Enfo-
camos la mente en la inhalación y en la exhalación 
sin pretender cambiar ni controlar nada. Como dice el 
maestro de meditación vietnamita Thich Nhat Hanh, 
“al inspirar me doy cuenta de que estoy inspirando 
y al espirar me doy cuenta de que estoy espirando”. 



16 | 

Aquietar la mente es el primer paso para estar pre-
sentes y percibir lo que sucede en nuestro interior. 
Cuando nuestra mente se calma, podemos dirigir la 
atención a lo que va apareciendo: los pensamientos, 
las imágenes, las sensaciones, las emociones… Ob-
servar lo que nos sucede sin juzgarlo, sin apegarnos 
y sin rechazarlo, es lo que se conoce como atención 
plena y no sólo la practicamos cuando nos sentamos 
a meditar sino también en nuestra vida diaria. 

La esencia de la práctica de la meditación de aten-
ción plena es regresar al momento presente, repo-
sar allí y observar lo que sucede con ecuanimidad. 
Practicar así es muy útil porque nos permite darnos 
cuenta de que nosotros/as alimentamos muchos de 
nuestros malestares en ese juego mental de viajar 
continuamente hacia el pasado y hacia el futuro. En 
cambio, estar en el presente nos da fuerza y ente-
reza para asumir las siempre cambiantes experien-
cias de la vida, pues cuando estamos atrapados en 
los patrones repetitivos de pensamiento perdemos 
nuestro centro. La atención plena nos ayuda a des-
identificarnos de estos patrones y a permanecer en 
nuestro centro, lo que produce tranquilidad, segu-
ridad y alegría. 

T era una paciente que todo el tiempo estaba pen-
diente de lo que sucedía en su cuerpo. Si su médico 
le decía que podía tener una enfermedad X, inme-



  | 17

diatamente se identificaba con esa posible enferme-
dad y comenzaba a tener todos los síntomas. Esto le 
pasaba desde hacía mucho tiempo, pero en el último 
año esta forma de sentir y de pensar se había hecho 
más intensa y T se sentía muy infeliz a causa de ello. 
Un día venía conduciendo a la terapia desde otra 
ciudad y tenía mucho miedo porque caía un agua-
cero muy fuerte. En ese momento pensó, ‘el agua es 
necesaria para la tierra y para la vida y es necesario 
que llueva. Eso es más importante que mi miedo’. 
Este planteamiento que puede parecer simple es 
de una profundidad inmensa. Le ayudó a T a tomar 
distancia de su miedo, dejando que pasara a un se-
gundo plano y, así, pudo conectar con su centro y su 
presencia. Aplicó esta misma comprensión intuitiva 
a su miedo a enfermarse y, a partir de allí, comenzó 
a sentirse mucho mejor. Sus episodios de ansiedad 
frente a la enfermedad se hicieron más esporádicos 
y mucho menos intensos.    

Hacer una pausa y utilizar las anclas  

Como ya se ha señalado, muchas veces vamos por 
la vida completamente desconectados/as de noso-
tros mismos. En un día normal nos levantamos por 
la mañana y comenzamos el día en automático y 
así seguimos el resto de la jornada, sin detenernos 
ni un instante… Por eso, vamos a aprender a hacer 
pausas por lo menos una vez al día. Para hacerlo, nos 



18 | 

podemos dar una palmada suave en el muslo para 
percibir una tendencia mental en acción (un pen-
samiento, un patrón de pensamiento o emocional, 
una imagen, una idea…). También podemos hacer 
unas cuantas respiraciones conscientes… Algunos 
maestros de meditación llaman a esa pausa “el es-
pacio mágico”, es decir, ese momento en el que no 
reaccionamos de forma inmediata ante los estímu-
los, agradables o desagradables, sino que hacemos 
una pausa para que la respuesta sea más compasiva 
y sabia. En ese espacio mágico comenzamos a escu-
charnos y, así, la consciencia de las sensaciones co-
mienza a abrirse. Conectamos con nuestro cuerpo 
que es la herramienta más poderosa que tenemos 
para estar en el presente. Como dijo alguna vez Vik-
tor Frankl, el eminente neurólogo y psiquiatra aus-
triaco que sobrevivió a Auschwitz, “entre el estímulo 
y la respuesta hay un espacio... y en ese espacio es-
tán tu poder y tu libertad”. Por eso, nos detenemos 
y nos preguntamos qué es lo que verdaderamente 
nos importa antes de reaccionar. 

Para desarrollar la capacidad de pausar y autoper-
cibirnos, vamos a utilizar anclas para que la mente 
pueda reposar en ellas. Un ancla es un ‘sitio’ en el que 
nos sentimos seguros/as y en el que podemos dejar 
que nuestra mente repose. En este caso, la práctica 
consiste en llevar la mente desde ese lugar donde 
se siente inquieta (una emoción, un pensamiento, 



  | 19

un dolor, un patrón, una situación, etc.) a otro lugar 
donde nos sintamos cómodos/as: la respiración, una 
canción, una imagen, una parte del cuerpo… Tener 
un ancla nos sirve para cuando nuestra atención se 
dispersa o para cuando nos sentimos abrumados/
as en la meditación o en la vida diaria. Aunque no 
es una forma de escape de las situaciones difíciles, 
si podemos utilizar anclas para darnos un respiro y 
fortalecernos. El secreto es no usar el ancla como 
una forma de rechazar y pelear con lo que nos está 
sucediendo, sea lo que sea. En lo personal, una ima-
gen que a mí me sirve mucho es la de una lupa. El 
cristal de la lupa agranda todo lo que se mira a tra-
vés suyo. Entonces, el ejercicio es mover la lupa, es 
decir, llevar la mente de donde se siente mal a ese 
sitio donde encontramos más tranquilidad y esto sig-
nifica que no planteamos una lucha a muerte con lo 
que nos sucede. 

Si queremos aquietar la mente utilizando la res-
piración, de lo que se trata es de ser conscientes de 
ella. Ser conscientes de la respiración nos ayuda a 
conectar el cuerpo, la mente y el espíritu. Nos co-
necta con nuestro centro y nuestras raíces. Al pres-
tar atención a la respiración, comenzamos a darnos 
cuenta de lo que sucede no sólo a nuestro alrededor 
sino también en nuestro interior… Para desarrollar 
esta práctica, cada quien debe descubrir dónde le 
es más fácil sentir la respiración: en las fosas nasa-



20 | 

les, en el pecho, en el vientre, en todo el cuerpo… A 
medida que vamos conectando con la respiración, 
también comenzamos a notar la diferencia entre la 
inspiración y la espiración. La respiración tiene ritmos, 
tiene diferentes cualidades que antes no habíamos 
notado. Puede ser una respiración más larga o más 
corta, puede que nos dé más dificultad inspirar que 
espirar, o que una sea más cálida o más fría que la 
otra. Hacer esta práctica nos llama a ir entregándo-
nos con curiosidad y a dejarnos sorprender con lo 
que vamos descubriendo.

Ser conscientes de la respiración (sin alterarla, sin 
modificarla, sin criticarla), nos ayuda a desarrollar la 
capacidad de estar presentes en cada momento. 
Cuando sentimos que los sentimientos o los pen-
samientos nos arrastran a diferentes lugares, pode-
mos anclar la mente en la respiración o en el ancla 
escogida, con una presencia atenta y una conscien-
cia amorosa.

Otra manera de estar en el presente es ser cons-
cientes del cuerpo. Sentir las sensaciones en el cuer-
po no es siempre fácil. Dirigir nuestra atención a una 
sensación nos permite tomar una distancia amorosa 
de lo que está sucediendo. Puede ser que a veces sin-
tamos algo que es desagradable, que no queremos 
sentir y queramos rechazar. Cuando sea así, pode-
mos usar otras anclas como la respiración, hasta que 



  | 21

seamos capaces de conectar de una forma amable 
con eso que nos está perturbando. Aquí no hay fór-
mulas, cada quien debe ir aprendiendo cuándo es 
prudente seguir o cuándo es prudente detenerse 
y retomar posteriormente. Si algo llega a ser muy 
agobiante para nosotros/as podemos ir a dar un pa-
seo, tomar una taza de té, dibujar un rato y volver a 
la sensación cuando ya estemos más tranquilos/as.    

El cuerpo es una herramienta mediante la cual 
nos podemos transformar y evolucionar en nuestra 
vida. Además, es como un mapa donde están inscri-
tas nuestra historia y nuestras memorias. Están las 
rutas por donde hemos viajado, por donde estamos 
viajando y aquellas hacia las que vamos. El cuerpo 
es inteligente y actúa conjuntamente con la mente. 
En él se expresan nuestras sensaciones, pensamien-
tos y emociones

En este entrenamiento en la atención plena vamos 
a aprender a escuchar el cuerpo poniendo atención 
a las sensaciones y a cómo nos relacionamos con las 
experiencias. Aprender a estar en el cuerpo, a habi-
tarlo, desde un lugar amoroso, nos va a ayudar a ser 
capaces de estar con lo que sea que aparezca en 
nuestra experiencia… En alguna ocasión se le pregun-
tó al maestro indio Munindraji por qué meditaba. Su 
respuesta fue: “Para que cuando camine de aquí al 
pueblo todos los días, note las florecitas moradas al 


	introducción
	Objetivos y recomendaciones
	la atención plena 

