# 慧學概說

釋祖蓮 2007/4/26

# §1. 佛學之要在慧學

# §1.1 唯慧學足以表彰佛法之特色:

- ◎一般宗教——特重信仰、仁愛。

## §1.2 唯慧學能達佛教之奧處:

- ◎聲聞法——三增上學中以智慧導眾生入解脫境。
- ◎菩薩法——六波羅蜜中以般若爲主而成就無上菩提。

# §1.3 唯依慧學能成聖者:

- ◎智慧是聖者的特德:佛、菩薩、辟支佛、聲聞皆依智慧以成聖,所以都不離覺義。 一佛陀(buddha):證得無上正等正覺者。 一菩薩(bodhisattva):精進欲求無上正等正覺的有情¹。 一辟支佛(pratyeka-buddha):譯爲獨覺或緣覺。

# §2. 慧之名義與究極體相

### §2.1 慧之名義:

- ➡慧的異名:
  - ◎般若(慧)、觀、忍、見、智、方便、光、明、覺(菩提),正見、正思惟、 擇法覺支等。
  - ◎般若 (prajJA 慧)、闍那 (jJAna 智)、毗缽舍那 (vipaZyanA 觀)。
- ⇒「般若」與「智」、「菩提」:
  - ◎「般若」:著重在因行的修學(學行中的因慧);到達究竟圓滿的果證,般若即轉 名薩婆若(一切智;老般若)<sup>2</sup>或菩提(覺)。

<sup>「</sup>菩薩是愛樂無上菩提,精進欲求的有情。如泛說菩提為覺,薩埵為有情(名詞),就失去菩薩所有的, 無數生死中勤求菩提的特性。」----即順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.130

◎「智」、「菩提」: 依般若而證悟的果慧。

## ⇨「慧」與「觀」:

- ◎「慧」: 慧以「簡擇爲性」<sup>3</sup>;觀行成就,始名爲慧。
- ◎「觀」: 約作用立名,這簡擇爲性的慧體,在初學即名爲觀⁴。
- ※慧、觀二名,體義本一,通前通後,祇是約修行的久暫與深淺,而作此偏勝之分。 分別、尋伺、觀察、抉擇等,爲觀的功用;而這一切,也是通於慧的。

### §2.2 慧之究極體相:

- A. 簡別三種智慧:
  - ◎外道──離生智慧
  - ◎二乘----偏真智慧
  - ◎大乘──究竟智慧(般若)

\_\_世俗巧便——博識文藝,仁智禮敬等。 \_\_離生智慧,所謂離欲界乃至無所有處。

\_ 出世間智慧,所謂離我及我所,諸漏盡聲聞、辟支佛智慧。5

## B. 大乘智慧的究極體相:

#### ⇒信智一如:

◎聲聞法:得四證信──於佛法僧三寶及聖戒中,獲得了清淨真實信心,也即 思想真實知慧,成就發知。

是得真實智慧,成就證智。

◎大乘法:依大乘正信,修文殊智(諸法法性之甚深義),而證悟菩提。

### ⇒悲智交融:

◎聲聞:偏重理性的體驗生活,慈悲心不夠,證得究竟解脫後,就難以發大願, 廣度眾生,實現無邊功德事。

◎菩薩:徹底證悟法性時,即具有深切的憐愍心,廣大的悲願行。慈悲越廣大,智慧越深入;智慧越深入,慈悲越廣大,真正的智慧,是悲智交融的。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 「有人言:從初發意乃至道樹下,於其中間所有智慧,是名般若波羅蜜;成佛時,是般若波羅蜜轉名 薩婆若。」---《大智度論》卷11 (T25,139c7~10)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 「云何為慧?於所觀境,簡擇為性,斷疑為業。」---《成唯識論》卷 5 (T31, 28c11~12)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 「能正思擇,最極思擇,周遍尋思,周遍伺察,若忍、若樂、若慧、若見、若觀,是名毘缽舍那。」 ---《解深密經》卷3(T16,698a)

<sup>5 《</sup>大智度論》卷 43(T25,370c7~16)

### ⇒定慧均衡:

◎慧強定弱:分別、抉擇的慧力雖強,而定力不夠,如風中之燭,雖發光明而 搖擺不定,容易息滅。<sup>6</sup>

◎定強慧弱:如定功太深而慧力薄弱,也非佛法正道。因深定中,可以引發一種極寂靜、極微妙的特殊體驗,使身心充滿了自在、輕安、清快、妙樂之感。在這美妙的受用中,易於陶醉滿足,反而障礙智慧的趣證。所以經論常說:一般最深定境反而不能與慧相應,無法證悟。

「等定慧地者,菩薩於初三地慧多定少,未能攝心故。後三地定多慧少,以是故不得入菩薩位。今(第七地)眾生空、法空,定、慧等故,能安隱行菩薩道,從阿鞞跋致地,漸漸得一切種智。」《大智度論》卷50(T25,417c22~26)

### ⇨理智平等:

◎約名言分別:有能證智、所證理。

◎智慧現證時:理與智平等,無二無別──「無有如外智,無有智外如」。

# C. 大乘不共般若:

- ◎信智一如
- ◎定慧均衡 → 通二乘偏慧
- ◎理智平等
- ◎悲智交融——大乘不共般若的特義

# §3. 智慧的類別

# §3.1 生得慧、加行慧、無漏慧:

◎生得慧:即與生俱來的慧性。

◎加行慧:聞所成慧、思所成慧、修所成慧。

◎無漏慧:經過定慧相應、止觀雙運的修慧成就,更深徹的簡擇觀照。又名現證慧。

◎生得慧:是「理即」階段。

◎加行慧(聞思修):是「名字即」、「觀行即」、「相似即」三位。

◎無漏慧:是從「分證即」到「究竟即」。

<sup>「</sup>實智慧從一心禪定生。譬如然燈,燈雖能然,在大風中,不能為用;若置之密室,其用乃全。散心中智慧,亦如是,若無禪定靜室,雖有智慧,其用不全,得禪定則實智慧生。」---《大智度論》卷17 (T25,180c4~8)

## §3.2 加行無分別智、根本無分別智、後得無分別智:

- ◎加行無分別智:經過修行而能證此真如法性的方便,是加行無分別智。
- ◎根本無分別智:證悟真如法性,與法性相應的如實慧。
- ◎後得無分別智:通過根本無分別智,而引發能照察萬事萬物的智慧。

# §3.3 世間智、出世間智、出世間上上智:

- ◎世間智:指一般凡夫及未證聖果的學者,所具有的一切分別抉擇慧力。
- ◎出世間智:指二乘聖者超出世間的,能通達苦空無常無我諸法行相的證慧。
- ②出世間上上智:佛與菩薩所有的大乘不共慧,雖出世間而又二諦無礙、性相並照, 超勝二乘出世的偏真,故稱出世間上上智。

## §3.4 一切智、道種智、一切智智:

- ◎一切智:聲聞、緣覺二乘人,原也具有通達理性與事相的二方面,稱爲總相智、 別相智。但因厭離心切,偏重於能達普遍法性的總相智,故以一切智爲 名。
- ◎道種智:大乘菩薩亦具二智,即道智,道種智,著重在從真出俗,一面觀空無我等,與常遍法性相應,一面以種種法門通達種種事相。菩薩度生的悲心深厚,法門無量誓願學,著重廣大的觀智,所以以道種智爲名。
- ◎一切智智:大覺佛陀,也可分爲二智,一切智,一切種(智)智。依無量觀門, 究竟通達諸法性相,因果緣起無限差別,能夠不加功用而即真而俗, 即俗而真,真俗無礙,智慧最極圓滿,故獨稱一切智智。

## **§3.5** 法住智、涅槃智:<sup>7</sup>

#### ⇒法住智:

- 1. 從因果起滅的必然性中,於五蘊等如實知、厭、離欲、滅,而得解脫智。
- 2. 這是以慧得解脫,知一切法寂滅,而沒有見法涅槃的體驗(沒有深定)。

#### ⇒涅槃智:

- 1. 現證涅槃的絕對超越(即大乘的證入空性,絕諸戲論;也類似一般所說的神秘經驗),名爲得現法涅槃。
- 2. 俱解脫者有涅槃智,是入滅盡定而決定趣涅槃的。

※這可能是二類阿羅漢,也可能是先後契入的層次——「先得法住智,後得涅槃智」。

## §3.6 「般若」(禁)與「漚和」(方便):

⇒事理智慧的異名:

◎般若──道智──根本智──禁──實智──如理智

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 見《空之探究》p.150~152

## ◎方便──道種智──後得智──智──權智──如量智

## ⇒約所觀、所通達的內容說:

- ◎如所有性(般若)→一切諸法平等普遍的空性,或稱寂滅性、不生不滅性。
- ◎盡所有性(方便)→盡法界一切緣起因果、依正事相的無限差別性。

## ⇒約理事真俗說:

- ◎般若→證真如法性
- ◎方便→照萬法現象

# ⇒約自他覺證說:

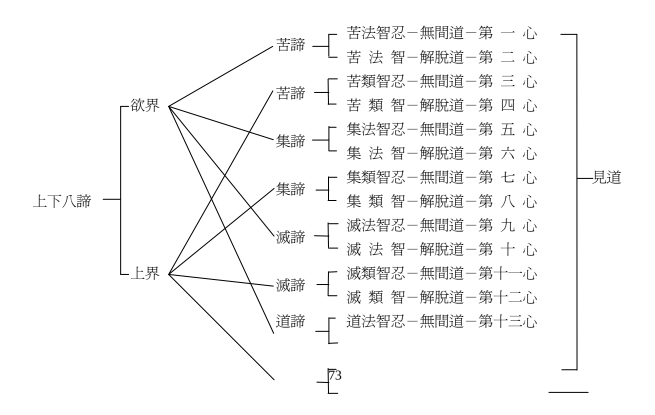
- ◎般若→自證空性(絕諸戲論)
- ◎方便→方便化他(嚴土熟生)

### ⇒約絕待法性說:

- ◎法唯是不二真法(一真法界),本無真俗理事的隔別相。
- ◎方便或後得智,都不過是般若後起的善巧妙用。

※行者所證,唯一真如法性;能證智慧,亦唯一如如之智。以如如智契如如理,直達 圓滿無礙的最高境界。

## §3.7 八忍、八智:



道法智一解脫道一第十四心

道類智忍-無間道-第十五心 道諦

道 類 智-解脫道-第十六心

修道

## ⇒法智與類智:

○法智:觀察欲界四諦法的無漏智。

◎類智:類似法智而觀察上二界(色界、無色界)四諦的無漏智。

## ⇨「忍」與「智」:

◎忍:信認四諦理的智慧,有斷惑的作用;忍位又叫無間道。◎智:能證四諦理的智慧,有證理的作用;智位又叫解脫道。

## ⇒「無間道」與「解脫道」:

◎無間道:於今之一刹那能斷去煩惱之意。

◎解脫道:已斷煩惱而證得真理的階位。

## §3.8 盡智、無生智:

「於諸煩惱究竟盡中發起盡智。由因盡故,當來苦果畢竟不生,即於此中起無生智。彼於爾時,成阿羅漢諸漏已盡,所作已辦,無復所作。」《瑜伽師地論》卷 34 (T30,477a11-14)

## §3.9 唯識之四智:

\_ 大圓鏡智:自在明徹,攝持一切而不失,爲諸智之所依,一切法於中影現。

\_ 平等性智:通達自他不二,一切眾生平等平等。

\_妙觀察智:通達自相、共相一切無礙,自在應機說法。

\_ 成所作智:作種種變化利益眾生的事業。

※參見印順法師《印度之佛教》p.261;《攝大乘論講記》p.491-494。

\_大圓鏡智→第八識(阿賴耶識)

\_平等性智→第七識(末那識)

\_妙觀察智→第六識(意識)

L成所作智→前五識(眼、耳、鼻、舌、身)

※參見《成唯識論》卷 10(T31,56a-b)

# §4. 慧之觀境

## **§4.1** 修學的目的:

以甚深智慧(出世慧),於一切法(所觀境)的空、無我性,能夠通達,究竟悟入。

### §4.2 依行者的根機說:

⇒小乘慧 — 三乘共慧(大乘兼有) 直接於自我身心作觀 — 「近取諸身」 ⇒大乘慧 — 唯菩薩特有(大乘不共慧)

□ 不但觀察自我身心,而且對於一切事事物物,無不遍觀。

# §4.3 三乘共慧:

## §4.3.1 所觀境:

### 母四聖諦:

- ◎了知四諦的事相——法住智
- ◎悟證四諦的理性——涅槃智

### ➡十二緣起:

- ◎流轉門——無明緣行,乃至生緣老死→苦、集二諦
- ◎還滅門──無明滅則行滅,乃至生滅則老死滅→滅、道二諦

### §4.3.2 聲聞者的觀慧:

- 1. 著重世出世間一切因果事相的觀察——諸法的自相、共相、體性、作用等等。
- 2. 了知惑、業、苦的展轉相依、相待關係。
- 3. 三法印的契悟 \_\_\_\_\_ 諸行無常→念念生滅的無常性 \_\_\_\_ 諸法無我→眾緣和合的無我性 \_\_\_ 涅槃寂靜→一切虚妄不起的寂滅性。

#### §4.3.3 修證的方法:

◎漸悟:次第悟入四諦十六行相——「見四諦得道」。

◎頓悟:經無常、苦、空、無我等觀慧,而證入甚深法性──「見滅諦得道」。

### §4.3.4 三乘共慧的要義:

- ◎諦觀一切因果事相。
- ◎證悟無常、無我、寂滅空性。

### §4.4 大乘不共禁:

### §4.4.1 所觀境:

- ◎自我身心的觀察→遍觀一無盡法界(無邊有情、無邊國土、萬事萬物)。
- ◎菩薩的殊勝因行(發心、修行、度眾生)
- ◎佛陀的究竟果德(佛身、佛土)

## §4.4.2 究竟理性的體證:

- 一、約悟入次第說:
  - ◎小乘觀慧——由無常→無我→寂靜,依三法印次第悟入。
  - ◎大乘觀慧——直入諸法空寂門。
- 二、約所觀境的廣狹說:
  - ◎聲聞者──重於自我身心的觀察,證知身心無我無我所,就可得到解脫。
  - ◎中觀學派──菩薩雖然最後仍以觀察無我、無我所而得解脫,但在前些階段 卻要廣觀一切法空。
  - ◎唯識學派 \_\_ 先觀察離心的一切諸法,空無自性,唯識所現。由於心外無境,引入境空心寂的境地。

## §4.4.3 大乘修慧的次第:

- 1. 信解因果緣起,菩薩行願,佛果功德。
- 2. 由事入理,從俗證真,體悟諸法空性,離諸戲論,畢竟寂滅。
- 3. 即理融事,從真出俗。
- 4. 理事圓融, 真俗無礙→俗諦與真諦的統一, 事相與理性的統一。

# §5. 慧之進修

## §5.1 進修佛法的軌則:

- ⇒聲聞的四預流支:
  - 1. 親近善士——由聽聞師說,或自研讀經論。
  - 2. 多聞熏習——聞所成慧
  - 3. 如理思惟——思所成慧
  - 4. 法隨法行——修所成慧

## ⇒大乘的十法行:

- 1. 聞慧——書寫、供養、施他、諦聽、披讀、受持、諷誦、開演等
- 2. 思慧——思惟
- 3. 修慧---修習

## ⇒三慧的指導標準:

- 1. 聞慧——依義不依語
- 2. 思慧——依了義不依不了義
- 3. 修慧——依智不依識

### §5.2 聞慧:

### ◇正確觀念:

- 1. 佛教所重視的,是怎樣從無厭足,無止境的多聞中,領解佛法的精要,契悟不 共世間的深義。
- 2. 佛法的根本意趣,聞多識廣,並不就是聞慧;多聞博學而能契應三法印或一法 印的,才夠得上稱爲聞慧。
- 3. 小乘經說,能如實諦觀無常、無我、涅槃寂滅,是名多聞。
- 4. 大乘教典則以堪聞法性空寂,或真如實性爲多聞。
- 5. 修學佛法,若不與三法印、一法印相應,即是脫離佛法核心,聞慧不得成就。

## ♡多聞熏習的意義:

- 1. 廣博: 佛法窮深極廣,義門眾多,如發大乘心的學者,應有「法門無量誓願學」 的廣大意欲,勤聽多學,一無厭足。
- 2. 精熟:對於每一法門,要不斷的認真研習,以求精熟。
- ※這樣不間斷的積極聞熏和深入,久而久之,內在的心體漸得清淨安定,而萌發悟性,一旦豁然大悟,即不離名言義相,而解了甚深佛法。

## §5.3 思慧:

◎思慧,已不再重視名言、章句的聞慧,而是進入抉擇義理的階段了。

## ⇒抉擇義理的原則:

- ◎以了義抉擇不了義
  - \_佛說無我——了義教,究竟說。
- ┗佛說有我——不了義教,非究竟說。

### ⇒中觀與瑜伽的抉擇標準:

- ◆中觀——依《無盡意》、《般若經》等爲教量,判斷諸教典。
- ◎了義→說一切法空、無我、無自性、不生不滅、本性寂靜。
- ◎不了義→說有自性、不空、有我。
- ◆唯識——依《解深密經》等爲教量,判斷諸教典。
- ◎了義→立三自性,遍計執無性,依他起、圓成實爲有性。
- ◎不了義→主張一切法空,而不說依他、圓成實爲有性。

## §5.4 修慧:

- 1. 在定中,觀察、抉擇諸法實相。
- 2. 在世俗事相上,觀因果、觀緣起,乃至觀佛相好莊嚴。
- 3. 在勝義諦中,觀法無我,本來寂滅。

4. 從靜止中起觀照,即是修觀的成就。

### ➡智與識之分別:

◎識:有漏、有取,以我、我所爲本的妄想分別;若依此而進修,不但不得證悟 解脫,而且障礙了證悟解脫之路。

◎智:具有戡破我執,遣除邪見的功能;無自性、無分別的慧觀,能夠降伏自心 煩惱,引發現證智慧。

# §6. 慧學進修之成就

## §6.1 慧學與其他功德的關係:

◎一切清淨功德與慧學,在完善的修證中,是相攝相關,互依並進的。上大乘法→六波羅密多展轉增上。

\_\_小乘法→五根(信、淮、念、定、慧)相互依成。

「觀真空人,先有無量布施、持戒、禪定,其心柔軟,諸結使薄,然後得真空。 邪見中無此事,但欲以憶想分別邪心取空。譬如田舍人,初不識鹽,見貴人以鹽 著種種肉菜中而食,問言:何以故爾?語言:此鹽能令諸物味美故。此人便念: 此鹽能令諸物美,自味必多,便空抄鹽滿口食之,鹹苦傷口,而問言:汝何以言 鹽能作美?貴人言:癡人!此當籌量多少,和之令美,云何純食鹽?無智人聞空 解脫門,不行諸功德,但欲得空,是為邪見,斷諸善根。」<sup>8</sup>

## §6.2 禁學成就所生功德:

➡聞慧成就 \_\_\_\_\_正見具足,信根成就——信智—如 上於三寶、諦理決定無疑

 ◆思慧成就 \_\_\_\_\_\_淨戒具足→防非止惡的消極表現。
 書

 基養悲心→饒益有情的積極行動。
 悲智交融

➡修慧成就——正定具足(定心相應的觀察)——定慧均衡

➡現證慧成就——無漏慧現前,能斷煩惱、了生死,成就解脫功德——理智平等

# §6.3 菩薩當於五明處學:

1. 內明: 佛法。

2. 醫方明:醫藥、衛生學等。

3. 工巧明:理論科學、實用科學。

4. 因明:論理學、認識論。

-

<sup>8 《</sup>大智度論》卷 18, T25, 194a15~25

5. 聲明:文字、音韻學等。

- 大乘慧學 { 1. 觀境與生活相應。 2. 理性與事相統一。 3. 世學與佛學無礙。