#### 福嚴推廣教育班第36期

# 《如來藏之研究》

〈第六章 如來藏學之主流〉 (pp. 147-184)

釋長慈(2018/9/17)

## 第二節 寶性論為主的如來藏論 (pp. 150-159)

#### 一、探討如來藏論學主流的三部論

論師們對如來藏( $tath\bar{a}gata-garbha$ )說的條理、分別,都有淡化神我( $\bar{a}tman$ )色釆的傾向 $^1$ 。

傳說為堅慧(Sāramati)所造的《究竟一乘寶性論》、《法界無差別論》,及《無上依經》<sup>2</sup>,比較接近如來藏說的本義,代表了如來藏論學的主流。

#### (一)《究竟一乘寶性論》

#### 1、《寶性論》之作者、譯者及書名等的考察

#### (1) 譯者

一、《究竟一乘寶性論》:四卷(古代或作三卷,五卷),元魏勒那摩提 (Ratnamati)譯。依古代經錄所傳,或作勒那摩提譯,或作菩提流支(Bodhiruci) 譯;或作二人分別的譯出,(p.151)如《開元釋教錄》說:「菩提留支傳本,勒那、 扇多參助,其後,……三處各翻,訖乃參校,其間隱沒,互有不同,致有文旨時間<sup>3</sup> 異綴<sup>4</sup>,後人合之,共成通部,見(梁)寶唱等錄」<sup>5</sup>。古代有不同的兩種譯本,在

西元三世紀起,如來藏經典,次第流傳出來。成立於三世紀的中觀(Madhyamaka)論典,還沒有提到如來藏說,但提婆(Āryadeva)弟子羅睺羅跋陀羅(Rāhulabhadra)傳說已以常樂我淨解釋八不了。四世紀中,推宗為未來佛——彌勒(Maitreya)菩薩的教學,稱為瑜伽(Yoga)派的,深受經部(Sūtravādin)思想的影響,但面對流行的如來藏說,也不能不給以解說會通。從四世紀以來,大乘佛教界的論書或經典,都不能不對如來藏有所說明。在這些解說中,《究竟一乘實性論》,在中國是被看作代表如來藏學的。《實性論》比較的接近初期的如來藏說,但受到瑜伽學派的影響,也可能從瑜伽派脫出而自成體系的,所以解說的方法,近於瑜伽派,而初期的神我色采,也大為淡化了。從如來常住、遍在,引出眾生本有如來藏或佛性(buddha-dhātu),起初是真我論,又與真心論合流的。印度的大乘佛教界,也許覺得這過分與梵我論類似,所以起初是真我論,又與真心論合流的。印度的大乘佛教界,也許覺得這過分與梵我論類似,所以

<sup>1</sup> 印順導師著《如來藏之研究》(pp. 147-148):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> [原書 p. 150 註 1]《佛性論》是《寶性論》〈如來界章〉的解說,但內容更接近瑜伽學,所以留在下一章說。

<sup>3</sup> 編按:「間」麗本、大正藏皆作「兼」,無校勘。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 綴 (zhuì ヒメヘヽ): 10.纂集"綴,緝也"(《漢語大字典》(六), p. 3649)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>(1)[原書 p. 151 註 2]《開元釋教錄》卷 6(大正 55,540b)。

<sup>(2)《</sup>開元釋教錄》卷6:「菩提留支傳本,勒那、扇多參助,其後三德乃徇流言,各傳師習不相<sup>[8]</sup>訪問。帝以弘法之盛,略敘曲煩,勅三處各翻訖乃參校。其間隱沒互有不同,致有文旨時兼異綴,後人合之,共成通部,見實唱等錄。」(大正55,540b15-19) [8]訪問=詢訪【宋】【元】【明】。

流傳中,僅存一部,傳說為勒那摩提所譯。

## (2) 書(論) 名

這部論—《究竟一乘寶性論》,或簡稱《寶性論》;依《內典錄》說:「一(名)寶性分別七(大?)乘增上論」<sup>6</sup>。這部論有藏文譯本,也存有梵本。依中村瑞隆所作的《[梵漢對照]究竟一乘寶性論研究》,《[藏和對譯]究竟一乘寶性論研究》說:梵本論名 Ratnagotravibhāgo mahāyānottaratantra-śāstra,譯義為《寶性分別、大乘最上秘義論》,與《內典錄》所傳的《寶性分別大乘增上論》相合;西藏譯本作《大乘最上秘論》,沒有說到「寶性分別」<sup>7</sup>。

#### (3)論的型態

依漢文譯本,分「本論」與「釋論」二部分:「本論」是偈頌;「釋論」有偈頌也有 長行,「釋論」中包含了「本論」頌。

#### (4) 作者

依中國所傳,全論都是堅慧(Sāramati)菩薩造的;依梵、藏本,論本偈是彌勒(Maitreya)菩薩造的,釋論是無著(Asaṅga)菩薩造的。真諦(Paramârtha)的《婆藪槃豆法師傳》(大正 50,191a)說:

「阿僧伽(即無著)法師殂<sup>8</sup>歿<sup>9</sup>後,天親方造大乘論,解釋諸大乘經。……釋攝大乘、三寶性、甘露門等諸大乘論」。

天親,是世親(Vasubandhu)的異譯,無著的親弟。《寶性論》的「寶性」,是佛法僧的「三寶性」,所以傳說天親釋《三寶性》論,就是釋《寶性論》。這樣,《寶性論》的釋論,或(p. 152) 說無著造,或說世親造。到底是誰?是很難考定的!依《婆藪槃豆傳》說:無著、世親等兄弟三人<sup>10</sup>,都名為婆藪槃豆——世親,這也許就是傳說不一的原因!

不過《寶性論》的風格與內容,近於瑜伽系,而在如來藏的見解上,與瑜伽系有著根本不同處,所以傳說為無著造,世親造,似乎還不如傳為堅慧造的好。至於彌勒造,到底不過表示這一法門的出於未來佛而已!

## 2、《寶性論》的組成要素

#### (1) 漢譯本的組織架構

《寶性論》的組成要素,如《論》說:「佛性、佛菩提,佛法及佛業,諸出世淨人,所不能思議」;「身及彼所轉,功德及成(就)義(利), 示此四種法,唯如來境界」<sup>11</sup>。佛所依止的「性」(界 dhātu),經修行而證得的「菩提」(bodhi),圓滿一切「法」(dharma)——「功德」(guṇa),及利益眾生的事「業」(karman),這四法是

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> [原書 p. 151 註 3]《大唐內典錄》卷 4 (大正 55, 269b)。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> [原書 p. 151 註 4] 中村瑞隆《梵漢對照究竟一乘寶性論研究》〈序說〉(112)。

<sup>8(1)</sup> 殂(cú ちメノ): 死亡。(《漢語大詞典》(五), p. 155)

<sup>。</sup> 。(2) 歿(mò ロてヽ)亦作"歾"。1.死,去世。(《漢語大詞典》( 五 ),p. 155 )

<sup>10</sup> 三兄弟皆叫婆藪縏豆,第一位是無著,第二位是世親,第三位是比隣持跋婆。 參見陳 真諦譯《婆藪縏豆法師傳》卷1(大正50,188b23-189a6)【附錄一】

<sup>11 [</sup>原書 p. 152 註 5]《究竟一乘寶性論》卷 4 (大正 31,846c、847a)。

本論開示的主題。

《釋論》說:「佛、法、僧寶、性、菩提、功德、業,略說此論體,七種金剛句」 12,那是分判全論為七大科了。

漢譯的《究竟一乘寶性論》,分為十一品;十一品與七金剛句、四法的關係,如下:

| 四法    | 七句   | 十一品            |
|-------|------|----------------|
|       |      | 1、教化品          |
|       | 1、佛寶 | 2、佛寶品          |
|       | 2、法寶 | 3、法寶品 (p. 152) |
|       | 3、僧寶 | 4、僧寶品          |
|       |      | 5、一切眾生有如來藏品    |
| 1、佛性  | 4、性  | 6、無量煩惱所纏品      |
|       |      | 7、為何義說品        |
| 2、佛菩提 | 5、菩提 | 8、身轉清淨成菩提品     |
| 3、佛法  | 6、功德 | 9、如來功德品        |
| 4、佛業  | 7、業  | 10、自然不休息佛業品    |
|       |      | 11、校量信功德品      |

#### (2)比較漢譯本與梵藏二本之組織架構

#### A、梵本與藏譯本缺少〈教化品〉,故漢譯本可能為後人所增補

梵本與藏譯本,缺少〈教化品〉,全論分為五章:一、如來藏,包括了第二到第七 的六品;二、菩提,三、功德,四、佛業,五、信勝益。

〈教化品〉十八偈,說明造論的意義,呵責謗法與毀謗法師的罪惡13,意義與末後 品相同。14這十八偈是梵、藏本所沒有的,極可能是後人所增補。

## B、梵藏二本,將讚禮三寶附屬於初章以前,沒有獨立的意義

「七金剛句」中的佛寶、法寶、僧寶部分,讚歎三寶的功德,以「故我今敬禮」 作結。15

印度造論,多數是以讚歎三寶,歸敬三寶開始的,本論的讚禮三寶,也只是論前 的歸敬。所以梵本與藏本,分為五章,讚禮三寶是附屬於初章以前的,沒有獨立 的意義。

我以為,這是《本論》的原意;由於《釋論》重視「三寶性」,所以將全論科分為 「七金剛句」;在《釋論》中,引《陀羅尼自在(p.154)王經》,以說明這七句次第 的符合經說<sup>16</sup>。其實,經說的並不明白。如以菩薩修行的六十種法<sup>17</sup>,來比配佛性

<sup>12 [</sup>原書 p. 152 註 6]《究竟一乘寶性論》卷 1 (大正 31,820c)。

<sup>13《</sup>究竟一乘寶性論》卷 1〈1 教化品〉(大正 31,813a10-b17)。【附錄二】

<sup>14《</sup>究竟一乘寶性論》卷 1〈11 校量信功德品〉(大正 31,819c25-820b20)。【附錄二】

<sup>15《</sup>究竟一乘寶性論》卷 1〈2 佛寶品〉( 大正 31,813b18-c15)。【附錄三】

<sup>16 [</sup>原書 p. 154 註 7]《究竟一乘寶性論》卷 1 (大正 31,821b-822b)。

<sup>17《</sup>究竟一乘寶性論》卷 1〈教化品〉:「向說佛性有六十種淨業功德,何謂六十?所謂:四種

—如來藏,無論從《本論》頌,與本論有關的經論來看,都不免感到過分的勉強!

## (3) 小結

《本論》頌,先讚禮三寶;次論述四法;末了說這一法門的功德,而勸人信修,具備了序、正、流通的一般形式。<sup>18</sup>這部論,或作《大乘最上秘論》,或加「寶性分別」而成《大乘最上祕論(之)寶性分別》,可能表示了這一意義。《大乘最上祕論》,就是如來藏說,是《本論》的名字。

由於別立「七金剛句」,重視「三寶性」,所以又加上「寶性分別」字樣。在流傳中,一般都依《釋論》來解說《本論》,重視「寶性」,而在名稱上,還有保持原名《大乘最上秘論》的。

#### (二)《無上依經》

#### 1、《無上依經》是一部經典形式的論典

#### (1)《無上依經》分為七品,從品名即可看出與《寶性論》的主題相同

二、《無上依經》,二卷,梁真諦譯,是一部經典形式的論典。全經分七品:一、 〈校量功德品〉,二、〈如來界品〉,三、〈菩提品〉,四、〈如來功德品〉,五、〈如來 事品〉,六、〈讚歎品〉,七、〈囑累品〉。

從品的名稱,就可以看出:從第二到第五—「如來界」,「菩提」,「如來功德」,「如來事」,與《寶性論》的主題—「佛性」,「佛菩提」,「佛功德」,「佛業」,是完全一致的。

## (2)〈校量功徳品〉與《甚希有經》是同本異譯

〈校量功德品〉第一,本為一部獨立的經典,讚歎造如來舍利(śarīra)塔的不可思議功德,與唐玄奘所譯的《甚希有經》<sup>19</sup>等同本異譯。

如來的舍利,佛教界稱之為如來馱都( $tath\bar{a}gata-dh\bar{a}tu$ ),就是「如來界」,與如來藏別名的「如來界」,名字相同;也就這樣,本為稱歎如來舍利界功德的經典,連類 $^{20}$ 而稱歎如來(藏)界的不可思議了! $^{21}$ 

菩薩莊嚴,八種菩薩光明,十六種菩薩摩訶薩大悲,三十二種諸菩薩業。」(大正31,822a25-27)

<sup>18《</sup>究竟一乘寶性論》卷 1〈11 校量信功德品〉:「三寶清淨性,菩提功德業,我略說七種,與佛經相應。依此諸功德,願於命終時,見無量壽佛,無邊功德身。我及餘信者,既見彼佛已,願得離垢眼,成無上菩提。」(大正 31,820c15-20)。

<sup>19</sup> 唐 玄奘譯《甚希有經》卷 1 (大正 16,782a9-783b21)。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 連類:3.連同,連帶。(《漢語大詞典》(十),p. 875)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 印順導師著《初期大乘佛教之起源與開展》(p. 610):

<sup>〈</sup>校量功德品第一〉,本來是一部獨立的經典,與失譯的《未曾有經》,玄奘譯的《甚希有經》,為同本異譯;內容為稱讚供養佛舍利,造塔的功德。佛的舍利,也稱為「佛馱都」、「如來馱都」。馱都(dhātu),譯為界,所以佛舍利是被稱為「佛界」或「如來界」的。也就因為這樣,從佛舍利的「如來界」,說到與「如來藏」同意義的「如來界」。《無上依經》的〈如來界品〉,說如來界(在眾生位),也名「眾生界」的體性。「菩提品」說明依如來界,修行而得菩提。說佛果的種種功德;依佛功德而起種種的業用。從〈如來界品〉到〈如來事(業)品〉,對如來藏說作了系統的有條理的敘述。

## (3) 此經重於義理的分別,並參考了《寶性論》《瑜伽論》等

《無上(p.155)依經》的〈如來界品〉,與一般如來藏經典相同。〈菩提品〉十事分別,與《寶性論》的「佛性」、「佛菩提」的主要內容,大致相同。

約轉依(āśraya-parāvṛtti)說明菩提自性,說「轉依法有四種相」;說如來無上的不可思議<sup>22</sup>,都是出於《瑜伽師地論》,《顯揚聖教論》的<sup>23。24</sup>

《無上依經》沒有說如來藏的九種譬喻,如來事業的九種譬喻,也沒有說到「三寶性」。

在如來藏學中,這是重於義理分別的。參考了《寶性論》,《瑜伽論》等,但不只是 集錄,而有獨自組織的一部(論)經。

#### 2、從《勝天王般若經》與《佛性論》引用《無上依經》,可看出其在如來藏學中的重要性

#### (1)《勝天王般若經》是纂集《寶雲經》、《無上依經》等而成的

《勝天王般若經》(與玄奘《大般若經》第六分同本),在次第與內容方面,一部分與《無上依經》相合,如:

- 5.〈法性品〉,從品初到「行般若波羅蜜,如實通達甚深法性」,與《無上依經》的 〈如來界品〉相合<sup>25</sup>。
- 14.〈二行品〉,與《無上依經》的〈菩提品〉十事的後六事——「五者作事,六者相攝,七者行處,八者常住,九者不共,十者不可思惟」;及〈如來功德品〉的大部分相合<sup>26</sup>。
- 15.〈讚歎品〉的偈頌,一部分與《無上依經》的〈讚歎品〉相合;27
- 16.〈付囑品〉,「受持此修多羅有十種法」,與《無上依經》的〈囑累品〉相合28。

《勝天王般若經》也與《寶雲經》的全部內容相合,可以斷定:《勝天王般若經》 是纂集《寶雲經》、《無上依經》等而成的<sup>29</sup>;但不知為什麼沒有將《無上依經》 義,全部纂集進去!

#### (2) 小結

《無上依經》為《勝天王般若經》所集入,《佛性論》也引用了這部經,在如來藏學中,這應該是一部重要的(論)經。

#### 3、《無上依經》與《寶性論》如來界等四品的組織一致,而內容卻有些出入

《無上依經》的成立,應該是參考了《寶性論》《釋論》的。如來界等四品的組織,與《(156)寶性論》一致,而內容卻有些出入。

<sup>25</sup> [原書 p. 155 註 10] 《勝天王般若波羅蜜經》卷 3 (大正 8,700c-702b)。【附錄五】

<sup>28</sup> [原書 p. 155 註 12] 《勝天王般若波羅蜜經》卷 7 (大正 8,725b)。【附錄八】

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> [原書 p. 155 註 8]《無上依經》卷上(大正 16,470c-471a、473b-c)。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> [原書 p. 155 註 9]《瑜伽師地論》卷 74(大正 30,707a、707a-b)。《顯揚聖教論》卷 8(大正 31,517a、517a-b)。

<sup>24</sup> 參見【附錄四】

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> [原書 p. 155 註 11] 《勝天王般若波羅蜜經》卷 7(大正 8,722b-723c)。【附錄六】

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 參見【附錄七】。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> [原書 p. 155 註 13] 拙作《初期大乘佛教之起源與開展》(pp. 610–612 )。【附錄九】

## (1)「如來功德」

如關於「如來功德」,《寶性論》依《寶女經》,說六十四種功德<sup>30</sup>,而《無上依經》說百八十功德<sup>31</sup>。《瑜伽論》說百四十功德<sup>32</sup>,《顯揚聖教論》說百九十六功德,《無上依經》的功德增多,有採用瑜伽學的傾向。

#### (2)「如來事業」

關於「如來事業」,《寶性論》引用《如來莊嚴智慧光明入一切佛境界經》的九種譬喻<sup>33</sup>,著重在佛體的不生不滅,而「自然不休息常教化眾生事」<sup>34</sup>。《無上依經》卻別立十八事<sup>35</sup>,就是依佛的百八十功德,所起不同的種種佛事。

#### (3)「如來界」與「菩提」

「如來界」與「菩提」二品,不妨說是彼此大體相同的。不過《寶性論》的如來 藏,包含了本性清淨的如來藏,與煩惱所覆的九種譬喻<sup>36</sup>,而在《無上依經》中, 九種譬喻被刪略了。

《無上依經》的〈如來界品〉,雖然部分與《寶性論》相同,但沒有分門解說,保持了契經的特性。

「如來界」是眾生位中,本有的有垢真如(samalā-tathatā);「菩提」是佛位中,修 顯的離垢真如(nirmalā-tathatā)。眾生本具的「如來界」,《寶性論》卻以:「信法及

<sup>30《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4〈9 如來功德品〉:「此佛十力、四無所畏、十八不共法、三十二大人相,略集一處,是名六十四種功德應知。偈言:六十四功德,修因及果報,一一各差別,寶經次第說。」(大正 31,844c19-23)

<sup>31《</sup>佛說無上依經》卷 2〈4 如來功德品〉:「佛告阿難:有百八十不共之法,此是如來勝妙功德:一者三十二相、二者八十種好、三者六十八法。」(大正 16,473c18-476c7)

<sup>32《</sup>瑜伽師地論》卷 38〈7 菩提品〉:「謂:百四十不共佛法,及如來無諍願智無礙解等,是名無上正等菩提。百四十不共佛法者:謂三十二大丈夫相、八十隨好、四一切種清淨、十方、四無所畏、三念住、三不護、大悲、無忘失法、永害習氣、一切種妙智,是諸佛法建立品中,當廣分別,如是菩提名為最勝。」(大正 30,499a9-15)

<sup>33</sup> 九種譬喻為:帝釋喻、鼓喻、雲雨喻、梵天喻、日喻、摩尼喻、響喻、虚空喻、地喻。 參見《如來莊嚴智慧光明入一切佛境界經》卷1(大正12,240b6-244a20)。

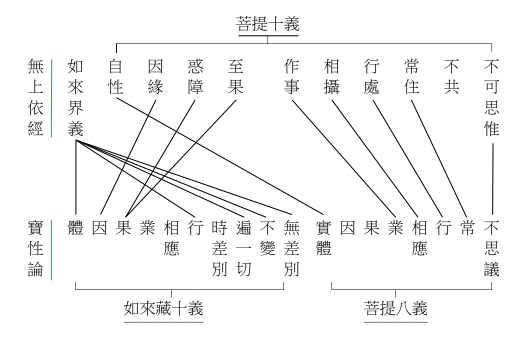
<sup>34《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4〈10 自然不休息佛業品〉:「云何自然不休息常教化眾生事?答曰:為示現彼諸佛大事斷諸疑惑,是故依彼不可思議無垢清淨諸佛境界,示現大事故。以譬喻說一行偈:『帝釋、妙鼓、雲,梵天、日、摩尼,響及虛空、地,如來身亦爾。』」(大正31,846a21-26)

<sup>35《</sup>佛說無上依經》卷 2〈5 如來事品〉(大正 16,476a1-b18)。 十八事:1.三十二相、八十種好,2.是處非處智力,3.業類智力,4.禪定智力,5.根種智力,6.欲樂智力,7. 性界智力,8. 至一切處智力,9. 宿生智力,10.生死智力,11. 漏盡智力,12. 四無畏,13. 三念處,14. 大悲,15. 三不護法,16. 念無忘失,17. 滅除習氣,18. 一切種智及諸不共法得成。

<sup>36《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4 〈 6 無量煩惱所纏品〉:「以九種譬喻明如來藏,過於恒沙煩惱藏所纏,如修多羅說,應知九種譬喻者,如偈說言:『(1) 萎華中諸佛,(2) 眾蜂中美蜜,(3) 皮糩等中實,(4) 糞穢中真金。(5) 地中珍寶藏,(6) 諸果子中芽,(7) 朽故弊壞衣,纏裹真金像。(8) 貧賤醜陋女,懷轉輪聖王,(9) 焦黑泥模中,有上妙寶像。眾生貪瞋癡,妄想煩惱等,塵勞諸垢中,皆有如來藏。』」(大正 31,837a12-22)

般若,三昧大悲等」<sup>37</sup>為因,這四法能說是本有如來藏的因嗎?《無上依經》解說 為佛菩提的因,似乎更妥貼些!<sup>38</sup>

《寶性論》中,「如來界」立十門<sup>39</sup>,「菩提」立八門;《無上依經》的〈如來界品〉,不立門(包含了《寶性論》的部分意義),〈菩提品〉立十門:《經》與《論》的對比如下:(p. 157)



#### (三)《大乘法界無差別論》

#### 1、譯者與體裁

(p. 158) 三、《大乘法界無差別論》,堅慧菩薩造,唐提雲般若所譯。這部論現有兩種本子:一本,分為十二段,每段先偈頌,再以長行解釋<sup>40</sup>。另一本,偈頌總列在前為「論體」,然後以長行解說。<sup>41</sup>雖然二本的體裁不同,而內容一致,都作提雲般若譯。

### 2、內容

《法界無差別論》的內容,是「菩提心略說有十二種義,……所謂果故,因故,自 性故,異名故,無差別故,分位故,無染故,常恆故,相應故,不作義利故,作義

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>《究竟一乘寶性論》卷 1〈5 一切眾生有如來藏品〉(大正 31,814a6-8、828b20-22)。

 $<sup>^{38}</sup>$ 《究竟一乘寶性論》卷 2〈4僧寶品〉:「菩提依菩提分知者,以諸佛菩提功德能作佛菩提因故,偈言依菩提分知故。」(大正 31,827c29-828a2)

<sup>[1] [</sup> 菩提 ] - 【宋】【元】【明】【宮】。

<sup>39《</sup>究竟一乘寶性論》卷3〈5一切眾生有如來藏品〉:「此偈示現何義,略說此偈有十種義,依此十種,說第一義實智境界佛性差別應知。何等為十?一者、體。二者、因。三者、果。四者、業。五者、相應。六者、行。七者、時差別。八者、遍一切處。九者、不變。十者、無差別。」(大正31,828b16-20)

<sup>40《</sup>大乘法界無差別論》卷 1 (大正 31,892a15-894b10)。

<sup>41《</sup>大乘法界無差別論》卷 1 (大正 31,894b14-896b11)。

利故,一性故」42,與傳為堅慧所造的《寶性論》《本論》,非常接近43。

## 二、結語:這二論一經是屬同一類思想,但各部的著重點不同

大體的說,上面所說的二論一經,是屬於同一類的。

《寶性論》與《無上依經》,說到了佛界、佛菩提、佛德、佛業——四大主題,最為完備。

《法界無差別論》的十二義,以菩提心(bodhicitta)為主題,內容包含了《寶性論》的〈如來藏章〉,及〈菩提章〉的「果」與自利。

《無上依經》在〈菩提品〉中,分別十義,內容包含了《寶性論》的〈如來藏章〉及〈菩提章〉的部分。

由於各部的著重點不同,所以也不能完全吻合了!

.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> [原書 p. 158 註 14]《大乘法界無差別論》(大正 31,892a)。

<sup>43 [</sup>原書 p. 158 註 15] 中村瑞隆《梵漢對照究竟一乘寶性論研究》〈序說〉(36-42)。

#### 【附錄一】:

《婆藪槃豆法師傳》卷 1(大正 50,188a10-191a16):

婆藪槃豆法師者,北天竺富婁沙富羅國人也,富婁沙譯為丈夫,富羅譯為土。毘搜紐 天王世傳云:「是帝釋弟帝釋遣其出閻浮提作王為伏阿修羅,其生閻浮提為婆藪提婆王 之子有修羅,名因陀羅陀摩那,因陀羅是帝釋名,陀摩那譯為伏。此阿修羅恒與帝釋 鬪戰,謂能伏帝釋故有此名。《毘伽羅論》解:『阿修羅謂非善戲,即應以此名譯之。 諸天恒以善為戲樂,其恒以惡為戲樂故有此名,亦得名非天。』

此阿修羅有妹名波羅頗婆底(知履反),波羅頗譯為明,婆底譯為妃。此女甚有形容,阿修羅欲害毘搜紐天,故將此妹誑之。以呪術力變閻浮提一處令陰暗,其自居闇處不令人見,令妹別住明處。語妹云:『若人欲得汝為婦,可語云:『我兄有大力,若欲取我必與我兄相違,若能將我兄鬪戰乃可相許。』』

毘搜紐天後於明處見此女,心大悅之。

問云:『汝是何人?』

答云:『我阿修羅童女。』

天云:『諸阿修羅女由來皆適諸天,我既無婦,汝又無夫,今欲相取得見從不?』 女如其兄先言以答之。

天云:『汝今惜我身故有此言,汝已愛我,我豈相置。我有大力能與汝兄鬪戰。』 女遂許之即為夫妻。阿修羅後往明問毘搜紐天,汝云:『何輒取我妹為婦?』

天答云:『若我非丈夫,取汝妹為婦可致嫌責。我是丈夫無婦,汝妹是童女無夫,我今 取之正是其理何故見怪?』

阿修羅云:『汝有何能自稱丈夫?若是丈夫能將我鬪戰得勝當以妹適汝。』 天云:『汝若不信當共決之。』

即各執仗互相斫刺,毘搜紐天是那羅延身,斫刺所不能入。天斫阿修羅頭斷即還復,手臂等餘身分悉爾,隨有斷處即還復。從旦至晚斫刺不息,阿修羅無有死狀,天力稍盡轉就疲困。若至夜阿修羅力則更強,明妃恐其夫不如,取欝波羅華擘為兩片各擲一邊,明妃於其中行去而復來。天即解其意,捉阿修羅身擘為兩片各擲一邊,天於其中得去而復來,阿修羅由此命斷。阿修羅先就仙人乞恩,願令我身被斫刺,即便還復。仙人施其此恩故後,時被斫刺而不失命。仙人欲令諸天殺之,故不施其擘身還復之恩,故後時由此失命。毘搜紐天既居此地顯丈夫能,因此立名稱丈夫國。」

此土有國師婆羅門姓憍尸迦,有三子同名婆藪槃豆,婆藪譯為天,槃豆譯為親。天竺 立兒名有此體,雖同一名,復立別名以顯之。**第三子婆藪槃豆,於薩婆多部出家得阿 羅漢果,別名比隣持(定梨反)跋婆**,比隣持是其母名,紱婆譯為子亦曰兒。此名通 人畜,如牛子亦名紱婆,但此土呼牛子為犢。

長子婆藪繁豆是菩薩根性人,亦於薩婆多部出家。後修定得離欲,思惟空義不能得人,欲自殺身。賓頭羅阿羅漢,在東毘提訶觀見此事,從彼方來為說小乘空觀,如教觀之即便得入。雖得小乘空觀意猶未安,謂理不應止爾。因此乘神通,往兜率多天諮問彌勒菩薩。彌勒菩薩為說大乘空觀,還閻浮提如說思惟,即便得悟。於思惟時,地六種動,既得大乘空觀,因此為名,<u>名阿僧伽,阿僧伽譯為無著</u>。爾後,數上兜率多

天諮問彌勒大乘經義,彌勒廣為解說隨有所得,還閻浮提,以己所聞為餘人說。聞者多不生信,無著法師即自發願:『我今欲令眾生信解大乘,唯願大師,下閻浮提解說大乘,令諸眾生皆得信解。』彌勒即如其願,於夜時下閻浮提,放大光明,廣集有緣眾,於說法堂誦出《十七地經》,隨所誦出隨解其義,經四月夜解《十七地經》方竟。雖同於一堂聽法,唯無著法師得近彌勒菩薩,餘人但得遙聞。夜共聽彌勒說法,晝時無著法師更為餘人解釋彌勒所說,因此眾人聞信大乘彌勒菩薩教。無著法師修日光三摩提,如說修學即得此定。從得此定後,昔所未解悉能通達,有所見聞永憶不忘,佛昔所說《華嚴》等諸大乘經悉解義。彌勒於兜率多天,悉為無著法師解說諸大乘經義,法師並悉通達皆能憶持,後於閻浮提造大乘經優波提舍,解釋佛所說一切大教。第二婆藪槃豆,亦於薩婆多部出家,博學多聞遍通墳籍,神才俊朗無可為儔,戒行清高難以相匹。兄弟既有別名,故法師但稱婆藪槃豆。

佛滅度後,五百年中有阿羅漢,名迦旃延子,母姓迦旃延從母為名。先於薩婆多部出家,本是天竺人,後往罽賓國。罽賓在天竺之西北,與五百阿羅漢及五百菩薩,共撰集薩婆多部〈阿毘達磨〉。製為八伽蘭他,即此間云八乾度,伽蘭他譯為結,亦曰節謂義類,各相結屬故云結;又攝義令不散故云結,義類各有分限故云節。亦稱此文為《發慧論》,以神通力及願力,廣宣告遠近。

若先聞說〈阿毘達磨〉隨所得多少可悉送來,於是若天、諸龍、夜叉乃至阿迦尼師吒,諸天有先聞佛說〈阿毘達磨〉,若略若廣乃至一句一偈悉送與之。迦旃延子共諸阿羅漢及諸菩薩簡擇其義,若與〈修多羅〉〈毘那耶〉不相違背即便撰銘。若相違背即便棄捨,是所取文句隨義類相關。若明慧義則安置慧結中。若明定義則安置定結中,餘類悉爾。八結合有五萬偈,造八結竟,復欲造《毘婆沙》釋之。馬鳴菩薩是舍衛國婆枳多土人,通八分《毘伽羅論》及《四皮陀》、《六論》,解十八部,三藏文宗學府允儀所歸。迦旃延子遣人往舍衛國,請馬鳴為表文句。馬鳴既至罽賓,迦旃延子次第解釋八結,諸阿羅漢及諸菩薩,即共研辯義意。若定馬鳴隨即著文,經十二年造《毘婆沙》方竟。凡百萬偈,《毘婆沙》譯為廣解,表述既竟。迦旃延子即刻石立表云:『今去學此諸人不得出罽賓國,八結文句及毘婆沙文句亦悉不得出國,恐餘部及大乘污壞此正法。』以立制事白王,王亦同此意。

罽賓國四周有山如城,唯有一門出入,諸聖人以願力攝諸夜叉神令守門,若欲學此法 者能來罽賓則不遮礙。諸聖人又以願力令五百夜叉神為檀越,若學此法者資身之具無 所短乏。阿緰闍國有一法師,名婆娑須拔陀羅,聰明大智,聞即能持,欲學八結《毘 婆沙》義於餘國弘通之。法師託迹為狂癡人往罽賓國,恒在大集中聽法,而威儀乖失 言笑舛異。有時於集中論《毘婆沙》義,乃問羅摩延傳眾人輕之聞不齒錄,於十二年 中聽《毘婆沙》得數遍文義已熟,悉誦持在心欲還本土。去至門側諸夜叉神高聲唱 令:『大阿毘達摩師今欲出國!』

即執將還於大集中,眾共檢問言語紕繆不相領解,眾咸謂為狂人即便放遣。法師後又出門,諸神復唱令執還遂聞徹國王。王又令於大集中,更檢問之眾重檢問亦如先,不相領解如此三反,去而復還。至第四反,諸神雖送將還眾不復檢問,令諸夜叉放遣出國。法師既達本土即宣示,近遠咸使知聞云:「我已學得罽賓國《毘婆沙》文義具足,

有能學者可急來取。」於是四方雲集,法師年衰老恐出此法不竟,令諸學徒急疾取之,隨出隨書遂得究竟,罽賓諸師後聞此法,已傳流餘土人各嗟歎。

至佛滅後九百年中有外道,名頻闍訶婆娑。頻闍訶是山名,婆娑譯為住。此外道住此山,因以為名。有龍王名毘梨沙迦那,住在頻闍訶山下池中,此龍王善解《僧佉論》。此外道知龍王有解,欲就受學。龍王變身,作仙人狀貌,住葉屋中。外道往至龍王所,述其欲學意,龍王即許之。外道採華滿一大籃,頭戴華籃至龍王所,繞龍王一匝,輒投一華以為供養。投一華作一偈讚歎龍王,隨聞隨破其所立偈義,即取華擲外;其隨施所立偈義,既立還投所擲華。如此投一籃華,盡具破教諸偈。悉來就龍王既嘉其聰明即為解說《僧佉論》語外道云:『汝得論竟,慎勿改易。』龍王畏其勝己故,有此及其隨所得,簡擇之有非次第或文句不巧義,意不如悉改易之。龍王講論意,其著述亦罷,即以所著述論呈龍王。

龍王見其所製勝本,大起瞋妬語外道云:『我先囑汝不得改易,我論汝云何改易?當令 汝所著述不得宣行。』

外道答云:『師本囑我論竟後不得改易,不囑我於說論中不得改易。我不違師,教云何 賜責?乞師施我恩,我身未壞,願令此論不壞。』

師即許之。外道得此論後,心高很慢,自謂其法最大無復過者,唯釋迦法盛行於世, 眾生謂此法為大,我須破之。

即入阿緰闍國,以顯擊論義鼓云:『我欲論義,若我墮負當斬我頭,若彼墮負彼宜輸頭。』

國王馝柯羅摩阿祑多,譯為正勒日。王知此事即呼外道問之,外道曰:『王為國主於沙門婆羅門心無偏愛,若有所習行法,宜試其是非。我今欲與釋迦弟子,決判勝劣,須以頭為誓。王即聽許。

王遣人問:『國內諸法師,誰能當此外道,若有能當可與論義?』

于時,摩冕羅他諸師,婆藪槃豆法師等諸大法師,悉往餘國不在。摩冕羅他,譯為心願。唯有婆藪槃豆法師、佛陀蜜多羅法師在,佛陀蜜多羅,譯為覺親。此法師本雖大解,年已老邁,神情昧弱,辯說贏微。

法師云:『我法大將,悉行在外,外道強梁,復不可縱,我今正應自當此事。』 法師即報國王,王仍剋日廣集大眾於論義堂,令外道與法師論義。

外道問云:『沙門為欲立義,為欲破義。』

法師答云:『我如大海,無所不容,汝如土塊入中便沒,隨汝意所樂。』

外道云:『沙門可立義,我當破汝。』

法師即立無常義云:『一切有為法,剎那剎那滅,何以故?後不見故。』

以種種道理成就之,是法師所說,外道一聞悉誦在口,外道次第以道理破之,令法師 誦取誦不能得,令法師救之救不能得,法師即墮負。

外道云:『汝是婆羅門種,我亦是婆羅門種不容殺汝,今須鞭汝背,以顯我得勝。』 於是遂行其事,王以三洛沙金賞外道,外道取金布散國內施一切人,還頻闍訶山入石 窟中,以呪術力,召得夜叉神女名稠林。從此神女乞恩,願令我死後身變成石,永不 毀壞。神女即許之。其自以石塞窟,於中捨命身即成石,所以有此願者,其先從其師 龍王乞恩,願我身未壞之前,我所著《僧佉論》亦不壞滅,故此論于今猶在。

婆藪槃豆後還,聞如此事,歎恨憤結,不得值之。遣人往頻闍訶山,覓此外道欲摧伏,其很慢以雪辱師之恥。外道身已成石,天親彌復憤懣,即造《七十真實論》破外道所造《僧佉論》。首尾瓦解無一句得立,諸外道憂苦,如害己命,雖不值彼師,其悉檀既壞枝末,無復所依。報讐雪恥於此為訖,眾人咸聞慶悅。王以三洛沙金賞法師,法師分此金為三分,於阿緰闍國起三寺,一、比丘尼寺。二、薩婆多部寺。三、大乘寺。法師爾後,更成立正法,先學《毘婆沙》義已通。後為眾人講《毘婆沙》義,一日講即造一偈,攝一日所說義,刻赤銅葉以書此偈,摽置醉象頭下,擊鼓宣令,誰人能破此偈義,能破者當出。如此次第造六百餘偈攝《毘婆沙》義,盡一一皆爾,遂無人能破,即是《俱舍論偈》也。偈訖後以五十斤金,并此偈寄與罽賓諸毘婆沙師,彼見聞大歡喜,謂我正法已廣弘宣,但偈語玄深,不能盡解。又以五十斤金足,前五十為百斤金餉法師,乞法師為作長行解此偈義,法師即作長行解偈,立薩婆多義,隨有僻處,以經部義破之,名為《阿毘達磨俱舍論》。論成後寄與罽賓諸師,彼見其所執義壞各生憂苦,正勒日王太子名婆羅袟底也。婆羅譯為新,袟底也譯為日。

王本令太子就法師受戒,王妃出家亦為法師弟子,太子後登王位,母子同請留法師住 阿緰闍國受其供養,法師即許之。新日王妹夫婆羅門名婆修羅多,是外道法師解《毘伽羅論》,天親造《俱舍論》。此外道以《毘伽羅論》義破法師所立文句,謂與《毘伽羅論》相違令法師救之,若不能救此論則壞。

法師云:『我若不解《毘伽羅論》豈能解其深義。』

法師仍造論破《毘伽羅論》〈三十二品〉始末皆壞,於是失《毘伽羅論》,唯此論在。 王以一洛沙金奉法師,王母以兩洛沙金奉法師,法師分此金為三分,於丈夫國罽賓國 阿貐闍國各起一寺。此外道慚忿欲伏法師,遣人往天竺,請僧伽紱陀羅法師來阿緰闍 國造論破《俱舍論》。此法師至即造兩論。一、《光三摩耶論》有一萬偈,止述毘婆沙 義,三摩耶譯為義類。二、《隨實論》有十二萬偈,救毘婆沙義破《俱舍論》,論成後 呼天親,更共面論決之。天親知其雖破,不能壞俱舍義,不復將彼面共論決。

法師云:『我今已老,隨汝意所,為我昔造論破毘婆沙義,亦不將汝面共論決,汝今造 論何須呼我有智之人,自當知其是非。』

法師既遍通十八部義, 妙解小乘執小乘,為是不信大乘摩訶衍,非佛所說。阿僧伽法師既見此弟聰明過人識解深廣該通內外,恐其造論破壞大乘。

阿僧伽法師住在丈夫國,遣使往阿緰闍國報婆藪槃豆云:『我今疾篤汝可急來。』 天親即隨使還本國與兄相見諮問疾源。兄答云:『我今心有重病由汝而生。』 天親又問:『云何賜由?』

兄云:『汝不信大乘恒生毀謗,以此惡業必永淪惡道,我今愁苦命將不全。』 天親聞此驚懼,即請兄為解說大乘,兄即為略說大乘要義。

法師聰明殊有深淺,即於此時悟知大乘理、應過小乘。於是就兄遍學大乘義,後如兄 所解,悉得通達解意即明思惟。前後悉與理相應無有乖背,始驗小乘為失大乘為得, 若無大乘則無三乘道果。 昔既毀謗大乘不生信樂,懼此罪業必入惡道,深自咎責欲悔先過。往至兄所陳其過迷 今欲懺悔,先譽未知何方得免,云:『我昔由舌故生毀謗,今當割舌以謝此罪。』 兄云:『汝設割千舌亦不能滅此罪,汝若欲滅此罪當更為方便。』 法師即請兄說滅罪方便。

兄云:『汝舌能善以毀謗大乘,汝若欲滅此罪當善以解說大乘。』 阿僧伽法師殂歿後,**天親**方造大乘論,解釋諸大乘經,《華嚴》、《涅槃》、《法華》、《般 若》、《維摩》、《勝鬘》等。

諸大乘經論悉是法師所造,又造《唯識論》,釋攝《大乘三寶性甘露門》等諸大乘論。 凡是法師所造,文義精妙有見聞者靡不信求,故天竺及餘邊土學大小乘人,悉以法師 所造為學本。異部及外道論師聞法師名莫不畏伏,於阿緰闍國捨命年終八十。雖迹居 凡地,理實難思議也。前來訖此記**天親**等兄弟,此後記三藏闍梨從臺城出入東至廣 州,重譯大乘諸論并遷化後事傳於後代。」

## 【附錄二】:

| 【附録二】: |                    |                       |
|--------|--------------------|-----------------------|
|        | 《究竟一乘寶性論》          | 《究竟一乘寶性論》             |
|        | 卷1〈1教化品〉           | 卷 1〈11 校量信功德品〉        |
|        | (大正 31,813a10-b17) | (大正 31,819c25-820b20) |
| 造論的意義  | 我今悉歸命,一切無上尊,       | 佛性佛菩提,佛法及佛業,          |
|        | 為開法王藏,廣利諸群生。       | 諸出世淨人,所不能思議。          |
|        | 諸佛勝妙法,謗以為非法,       | 此諸佛境界,若有能信者,          |
|        | 愚癡無智慧,迷於邪正故。       | 得無量功德,勝一切眾生。          |
|        | 具足智慧人,善分別邪正,       | 以求佛菩提,不思議果報,          |
|        | 如是作論者,不違於正法。       | 得無量功德,故勝諸世間。          |
|        | 順三乘菩提,對三界煩惱,       | 若有人能捨,魔尼諸珍寶,          |
|        | 雖是弟子造,正取邪則捨。       | 遍布十方界,無量佛國土。          |
|        | 善說名句義,初中後功德,       | 為求佛菩提,施與諸法王,          |
|        | 智者聞是義,不取於餘法。       | 是人如是施,無量恒沙劫。          |
|        | 如我知佛意,堅住深正義,       | 若復有人聞,妙境界一句,          |
|        | 如實修行者,取同於佛語。       | 聞已復能信,過施福無量。          |
|        | 雖無善巧言,但有真實義,       | 若有智慧人,奉持無上戒,          |
|        | 彼法應受持,如取金捨石。       | 身口意業淨,自然常護持。          |
|        | 妙義如真金,巧語如瓦石,       | 為求佛菩提,如是無量劫,          |
|        | 依名不依義,彼人無明盲。       | 是人所得福,不可得思議。          |
|        |                    | 若復有人聞,妙境界一句,          |
|        |                    | 聞已復能言,過戒福無量。          |
|        |                    | 若人入禪定,焚三界煩惱,          |
|        |                    | 過天行彼岸,無菩提方便。          |
|        |                    | 若復有人聞,妙境界一句,          |

|      |              | 聞已復能信,過禪福無量。 |
|------|--------------|--------------|
|      |              | 無慧人能捨,唯得富貴報, |
|      |              | 修持禁戒者,得生人天中。 |
|      |              | 修行斷諸障,悲慧不能除, |
|      |              | 慧除煩惱障,亦能除智障。 |
|      |              | 聞法為慧因,是故聞法勝, |
|      |              | 何況聞法已,復能生信心。 |
|      |              | 我此所說法,為自心清淨, |
|      |              | 依諸如來教,修多羅相應。 |
|      |              | 若有智慧人,聞能信受者, |
|      |              | 我此所說法,亦為攝彼人。 |
|      |              | 依燈電摩尼,日月等諸明, |
|      |              | 一切有眼者,皆能見境界。 |
|      |              | 依佛法光明,慧眼者能見, |
|      |              | 以法有是利,故我說此法。 |
|      |              | 若一切所說,有義有法句, |
|      |              | 能令修行者,遠離於三界。 |
|      |              | 及示寂靜法,最勝無上道, |
| 呵責謗法 | 依自罪業障,謗諸佛妙法, | 佛說是正經,餘者顛倒說。 |
|      | 如是諸人等,則為諸佛呵。 | 雖說法句義,斷三界煩惱, |
|      | 或有取他心,謗諸佛妙法, | 無明覆慧眼,貪等垢所縛。 |
|      | 如是諸人等,則為諸佛呵。 | 又於佛法中,取少分說者, |
|      | 為種種供養,謗諸佛妙法, | 世典善言說,彼三尚可受。 |
|      | 如是諸人等,則為諸佛呵。 | 何況諸如來,遠離煩惱垢, |
|      |              | 無漏智慧人,所說修多羅。 |
|      |              | 以離於諸佛,一切世間中, |
|      |              | 更無勝智慧,如實知法者。 |
|      |              | 如來說了義,彼不可思議, |
|      |              | 思者是謗法,不識佛意故。 |
| 毀謗法師 | 愚癡及我慢,樂行於小法, | 謗聖及壞法,此諸邪思惟, |
|      | 謗法及法師,則為諸佛呵。 | 煩惱愚癡人,妄見所計故。 |
|      | 外現威儀相,不識如來教, |              |
|      | 謗法及法師,則為諸佛呵。 |              |
|      | 為求名聞故,起種種異說, |              |
|      | 謗法及法師,則為諸佛呵。 |              |
|      | 說乖修多羅,言是真實義, |              |
|      | 謗法及法師,則為諸佛呵。 |              |
|      | 求利養攝眾,誑惑無智者, |              |
| L    |              | 1            |

|    | 謗法及法師,則為諸佛呵。                                                 |                          |
|----|--------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 結說 | 佛觀如是等,極惡罪眾生,<br>慈悲心自在,為說法除苦。<br>深智大慈悲,能如是利益,<br>我說不求利,為正法久住。 | 故不應執著,邪見諸垢法,以淨衣受色,垢膩不可染。 |

## 【附錄三】:

|       | 《究竟一乘寶性論》卷 1〈2 佛寶品〉(大正 31,813b18-c15) |
|-------|---------------------------------------|
| 佛寶品第二 | 佛體無前際,及無中間際,亦復無後際,寂靜自覺知。              |
|       | 既自覺知已,為欲令他知,是故為彼說,無畏常恒道。              |
|       | 佛能執持彼,智慧慈悲刀,及妙金剛杵,割截諸苦芽。              |
|       | 摧碎諸見山,覆藏顛倒意,及一切稠林, <b>故我今敬禮。</b>      |
| 法寶品第三 | 非有亦非無,亦復非有無,亦非即於彼,亦復不離彼。              |
|       | 不可得思量,非聞慧境界,出離言語道,內心知清涼。              |
|       | 彼真妙法日,清淨無塵垢,大智慧光明,普照諸世間。              |
|       | 能破諸曀障,覺觀貪瞋癡,一切煩惱等, <b>故我今敬禮</b> 。     |
| 僧寶品第四 | 正覺正知者,見一切眾生,清淨無有我,寂靜真實際。              |
|       | 以能知於彼,自性清淨心,見煩惱無實,故離諸煩惱。              |
|       | 無障淨智者,如實見眾生,自性清淨性,佛法僧境界。              |
|       | 無閡淨智者,見諸眾生性,遍無量境界,故我今敬禮。              |

## 【附錄四】

| E1147-4 2       |                 |                 |
|-----------------|-----------------|-----------------|
| 《佛說無上依經》        | 《瑜伽師地論》         | 《顯揚聖教論》         |
| 卷1〈3菩提品〉:「是界未   | 卷74:「云何大菩提自     | 卷8〈2攝淨義品〉:「自性   |
| 除煩惱觀,我說名如來藏     | 性?謂勝聲聞獨覺轉依。     | 者,謂超過一切聲聞獨覺     |
| 至極清淨,是名轉依法。     | 當知此轉依復有四種相:     | 所得轉依,此有四種應      |
| 有四種相:一者生起緣      | 一、生轉所依相,二、不     | 知:一、生起依止,二、     |
| 故,二者滅盡緣故,三者     | 生轉所依相,三、善觀察     | 不生依止,三、善觀察所     |
| 正熟思量所知法果故,四     | 所知果相,四、法界清淨     | 知果,四、法界淨相。」     |
| 者最清淨法界體故。」(大    | 相。」(大正30,707a5- | (大正 31,517a5-7) |
| 正 16,470c23-26) | 8)              |                 |
| 卷1〈3菩提品〉:「一切如   | 卷 74:「此不可思議說名   | 卷8〈2攝淨義品〉:「大菩   |
| 來住無上菩提處,有五種     | 無二,由五種相應當了      | 提多種者,謂五種大菩      |
| 因緣不可思議。何者為      | 知:一、由自性故,二、     | 提:一、自性,二、功      |

五?一者自性、二者處、 三者住、四者為一異、五 者為利益。」(大正16, 473b9-11) 由處故,三、由佳故,四、由一性異性故,五、由成所作故。」(大正30,707a19-22)

用,三、方便,四、轉, 五、滅。」(大正31, 517a3-4)

## 【附錄五】:

《佛說無上依經》卷1〈2如來界品〉

(大正 16,469b3-470b21)

佛告阿難:「佛婆伽婆般涅槃後,起 剎立塔造像供養,功德福報不可稱 量,微塵算數所不能知。

云何如此?阿難!如來希有,不可思議。所以者何?為界為性不可思議,為菩提為證得不可思議,為功德為法不可思議,為利益為作事不可思議。 阿難!何者是如來界?云何如來為界不可思議?

阿難!一切**眾生有陰入界**,勝相種類 內外所現,無始時節相續流來,法爾 所得至明妙善。此處若心意識**不能緣** 起,覺觀分別不能緣起,不正思惟不 能緣起。若與不正思惟相離,是法非 是法非十二有分起緣;若非十二有分起緣,是法無相 者,是法非所作、無生無 滅、無減無盡、是常是恒、是寂是 住,本性清淨、無所染著、遠離無 垢,從煩惱轂超出解脫,與如來法正 順相應,過恒沙數不相離、不捨智、 不可思量。

阿難!譬如**無價如意寶**珠,莊嚴瑩治 可愛明淨,**其體圓潔無有垢污**,棄之 穢泥經百千劫。過是已後有人拾取, 《勝天王般若波羅蜜經》卷 3〈5 法性品〉 (大正 08,700c6-702b4)

「爾時,勝天王即從坐起,偏袒右肩右膝著地,合掌向佛頭面作禮,而白佛言:「希有世尊!如來、應供、正遍知,快說微妙大神通力。諸佛如來因何得此?唯願世尊分別解說。」

佛告勝天王言:「大王!諸佛如來所行甚深, 不可思議,得果亦爾。」

勝天王白佛言:「世尊!諸佛如來行何等法, 名為甚深不可思議?」

佛告勝天王言:「大王!諸佛如來,法性、因 果不可思議,功德及法、利益眾生亦復如 是。」

勝天王白佛言:「世尊!云何**法性**不可思 議?」

佛言:「大王!在諸**眾生陰界**入中無始相續,所不能染。法性體淨,一切心識**不能緣起**, 諸餘覺觀不能分別,邪念思惟亦不能緣。法 離邪念,**無明不起**,是故不從十二緣生,名 為無相,則非作法,無生無滅,無邊無盡, 自相常住。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,能知法性清淨,如是無染無著,**遠離垢穢**,從諸煩惱超得解脫,此性即是諸佛法本,功德智慧因之而生,體性明淨不可思量。

「大王!我今喻說,汝善諦聽。」 王言:「世尊!唯然願聞。」 取已洗淨守護保持不令墮墜,是如意寶既被洗持,還得清淨不捨寶種。如是,阿難!一切如來昔在因地,知眾生界自性清淨,客塵煩惱之所污濁。諸佛如來作是思惟:

『客塵煩惱不入眾生清淨界中,此煩惱垢為外障覆,虛妄思惟之所構起,我等能為一切眾生,說深妙法除煩惱障,不應生下劣心,以大量故,於諸眾生生尊重心、起大師敬、起般若、 起闍那、起大悲,依此五法,菩薩得 入阿鞞跋致位。』

是諸菩薩復更思惟:『此煩惱垢無力無能,不與根本相應,無真實本無依處本,最清淨本,是故無本。虛妄思惟顛倒習起,如地水風依本得住,是本者無所依,煩惱亦如是,無真實依。

若如實知正思惟觀,是諸煩惱不起違 逆。我今應觀令諸煩惱不染著我,若 有煩惱不能染著,是名善哉。若使我 等著煩惱染,云何能為眾生說法解煩 **惱縛**?是故我今應捨煩惱,**應說正法 解眾生縛**。若有煩惱令生死相續,與 善根相應,如此煩惱我應攝受,為成 熟眾生成熟佛法。』如是,阿難!如 來在因地中,依如實知、依如量修, 達如來界無染無著,能入生死輪轉生 死, 非煩惱縛證大方便, 住無住處寂 靜涅槃,速得阿耨多羅三藐三菩提。 「阿難!是如來界無量無邊,諸煩惱 **輪轉,我說名眾生界。**阿難!是眾生 界,於生死苦而起厭離除六塵欲,依 八萬四千法門十波羅蜜所攝,修菩提 道,我說名菩薩。阿難!是眾生界已 佛告勝天王言:「譬如無價如意寶珠,裝飾瑩治,皎潔可愛,體圓極淨,無有垢濁。墮在淤泥已經多時,有人撿得取而守護,不令墮落。法性亦爾,雖在煩惱不為所染,後復顯現。

大王!諸佛如來悉知眾生**自性清淨,客塵煩惱之所覆蔽**,不入自性。是故菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,應作是念:『我當勇猛勤修精進,為諸眾生說是甚深般若波羅蜜,除其煩惱。一切眾生皆有性淨,是故於彼勿生下劣,應當尊重。彼即我師,如法恭敬。』菩薩摩訶薩作如是心,即**生般若闍那大悲**。大王!菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜,**能入阿鞞跋致地。** 

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,復作是 念:『此諸煩惱,無力無能,自體虛妄,與淨 相違。何以故?背薩婆若故。**清淨法性為諸** 法本,自性無本,虛妄煩惱皆從邪念顛倒而 生。』大王!譬如四大依虛空立,空更無 依。煩惱亦爾,依此法性,法性無依。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,如實觀知,不起違逆,以隨順故**煩惱不生**。大王!菩薩摩訶薩觀察煩惱,不生染著。若自染著,**云何說法令他出離**?是故菩薩斷滅著心,如實說教,**解眾生縛**。菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,復作是念:『若生死中,有一煩惱利益眾生,我則攝受。』菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,復作是念:『如昔諸佛行般若波羅蜜,應如是行。何以故?諸佛如來昔在因地,亦如是學,成菩提故。』以此二緣,是故菩薩種種方便知此法性。

「大王!如是法性,無量無邊,為諸煩惱之 所隱覆,隨生死流沈沒六道長夜輪轉,隨眾 得出離諸煩惱觳,過一切苦洗除垢穢,究竟淡然清淨澄潔,為諸眾生之所願見,微妙上地一切智地一切無礙,入此中住至無比能,已得法王大自在力,我說名多陀阿伽度、阿羅訶、三藐三佛陀。

「阿難!是如來界於三位中一切等, 悉無罣礙本來寂靜。譬如虚空,一切 色種不能覆、不能滿、不能塞,若土 器、若銀器、若金器,虚空處等。如 來界者亦復如是,於三位中一切處等 悉無罣礙。阿難!一切如來在因地 時,依如實知、依如量修,觀如來界 五種功德,不可說無二相,過一異、 過覺觀境界,一切處一味。菩薩見 已,除眾生相、除法異相、除大結 相,依無礙智,於眾生相續中觀如來 界,興奇異意:『咄哉眾生,如來即 在眾生身內,如理不見如來。』是故 我說具分聖道,開解無始相結覆障, 令諸眾生因聖道力破除相結,自能證 見如理如來真實平等。何因如此?一 切眾牛執相所縛,不識如來、不得如 來、不見如來。

阿難!如來昔在因地,觀如來界通達 明了,正覺眾法悉平等如,正轉無上 微妙法輪,正直成熟聖弟子眾,無量 無邊恭敬圍繞,住於無餘清涼涅槃, 乃至世界窮盡不捨眾生為利益事。

「阿難!是如來界自性淨故,於眾生 處無異相故、無差別故,極隨平等清 亮潤滑,最妙柔賢與其相應。阿難! 譬如水界自性清潤,能攝能潤能長一 切藥草樹木。

如是,阿難!一切諸佛在**因地**中,依如來界修行善根利益眾生,為此事故

生故名眾生性。菩薩摩訶薩行般若波羅蜜, 起厭離心,除五塵欲,修無上道,是時此性 名為出離,過一切苦,故名寂靜,為究竟 法。一切世間之所樂求,一切種智常住微 妙,因此法性能得自在,受法王位。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,初中上 位觀察法性,一切平等,本來寂靜,悉無罣 礙,猶如眾色不能滿空。菩薩摩訶薩行般若 波羅蜜,如實而知諸佛所說一切眾行,如量 修行。法性功德不可具說,無有二相,過一 異境,平等一相,覺觀不行。

菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜,**能除二相:** 人相、法相。一切凡夫為執所縛,不識不見 不得法性。菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,則能 通達如此法性,若在眾生,無二無別。何以 故?如如不異故。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,依此法性修諸善根,來入三有,利益眾生,雖現無常而非真實。何以故?菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,如實見法性故。具足方便大悲願力,不捨眾生;二乘凡夫無有如此大悲本願,是故不見圓淨法性。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,如是觀法性,一切聖人無能修者無所修法,無能行者無所行法,無心無心法,無業無果報,無苦無樂,如是觀者名得平等。不異遠離,隨順廣大,無我我所,無高無下,真實無盡,常住明淨。何以故?一切聖法由此成就,因

來入三界現生老病死,是諸菩薩生老等苦非真實有。何以故?已如實見如來界故。阿難!譬如豪富長者惟有一男端正聰點,保念愛惜瞻視養護情無暫捨。是兒稚小貪樂舞戲,不悟脚跌墮大深坑糞穢死屍膖爛臭處。其兒母親及餘眷屬,見子墮坑驚喚大叫,嗚呼痛哉煩冤懊惱。是諸親屬雖復悲號而身無力怯弱,不能入此深坑救拔子苦。是時長者速疾馳還,念子心重不厭臭穢,自入坑中捉子牽出。

如是,阿難!我作此喻以顯實義,所 言死屍糞坑譬於三界; 其一子者譬凡 夫眾生;母及眷屬譬聲聞緣覺,是二 乘人見諸眾生漂沒有流沈溺生死,雖 復憂念傷歎慈愍,無力無能濟拔令 出;豪富長者即是菩薩,清淨無垢無 穢濁心,已能證見未曾習法,來入生 死臭惡之處,而現受身濟拔眾生。阿 難當知,如是菩薩大悲希有不可言 說,超出三界脫諸累縛,更入三界受 三有生,因漚和拘舍羅,攝持波若波 羅蜜,雖有煩惱不能點污,演說正法 滅眾生苦。阿難!是如來界大威神、 無變異柔潤故,汝應知。阿難!是眾 生界是諸聖性,無修無不修,無行無 不行,無心無心法,無業無果報,無 苦無樂得入是處,是性平等,是性無 異相,是性遠離,是性隨從,是性廣 大,是性無我所,是性無高下,是性 真實,是性無盡,是性常住,是性明 淨。

阿難!云何是性是諸聖性?一切聖法 緣此得成,一切聖人依因此性而得顯 現,故我說之為諸聖性。」 是性故顯現聖人。

「大王!諸佛如來無邊功德不共之法,**從此性生**,由是性出。大王!一切聖人戒定慧品,從此性生;諸佛菩薩般若波羅蜜,從此性出。是性寂靜過諸名相,性是真實則離顛倒,性不變異故稱為如,聖智境界名第一義。非有非無,非常非斷,非生死非涅槃,非染非淨,離一離異,無名無相。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,復作是念:『法性離相,一切法離相,無二無別。何以故?一切法離相,即法性離相;法性離相,一切眾生離相,同法界離相;法界離相,一切法離相。如是離相,求不可得。法性如如,眾生如如,同一無二;眾生如如,法性如如,同一無二;法性如如,一切法如如,無二無別;一切法如如,諸佛如如,無二無別;一切法如如,諸佛如如,無二無別。法性如如,過去、未來、現在如如,不相違逆;過去如如,未來如如,亦不相違。過去、未來、現在如如,即是陰、界、入如如;陰、界、入如如,即是染淨如如;染淨如如,即是生死涅槃如如;生死涅槃如如,即是一切法如如。』

「大王!所言如者,名為不異、無變、不生、無諍、真實,以無諍故,說名如如。如實知見諸法不生,諸法雖生如如不動,如如雖生,一切諸法如如不生,是名法身清淨不變,猶如虛空無等等,一切三界無有一法所能及者,遍眾生身無與似者。清淨離垢,本來不染,自性明淨,自性不生,自性不起。在心意識非心意識性,即是空、無相、無願,遍虛空界諸眾生處,一切平等,無邊無量,不異不別。非色,不離色;非受、想、行、識,不離受、想、行、識;非地大、

水、火、風大,不離地大、水、火、風大。 無生離生,雖逆生死不順涅槃,眼不能見、 耳不能聞、鼻不能嗅、舌不能甞、身不能 覺、意不能知,不在心意識,不離心意識。 大王!是名法性。菩薩摩訶薩行般若波羅 蜜,通達此法,修行清淨。三千大千世界, 若閻浮提城邑聚落,菩薩悉能示現色身。所 現身者,非色非相而現色相,非六根境而化 眾生常無休息,為說此身無常、無我、苦 不淨法,了知眾生有寂靜性,能為示現無量 種身,善巧方便令彼受化。知一切身,無有 作者亦無受者,猶如木石,而為眾生說清淨 行。

「大王!菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜,通 達法性即得自在,無有移動而起智業遊戲神 通,種種示現安住自在,而能示現種種威儀 自在,能趣一切種智,皆悉通達一切諸法。 「大王!般若波羅蜜如是自在,是無盡相, 遍一切處無色現色。自在遍觀諸眾生心,見 如實心性;自在憶念,無邊數劫相續不斷; 自在變化,住解脫相;自在盡漏,為眾生故 不證漏盡;自在出世,是聖智境;自在甚 深,聲聞;緣覺所不能測;自在堅牢,魔不 能壞,能至道場,成就佛法最為第一;自在 隨順轉大法輪;自在調化一切眾生;自在受 位得法自在。

「大王!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,如實通 達甚深法性,得是自在。菩薩摩訶薩修是自 在,即得諸禪解脫三昧三摩跋提,不繫欲 界、色、無色界。何以故?遠離一切虛妄分 別、煩惱繫縛、顛倒執相。若其受生,於生 自在無有繫縛,若欲現滅亦復自在。隨其生 處,恒攝大乘成就佛法,而於十方推求佛法 竟不可得。一切諸法同一佛法,非常非斷。 何以故?推求此法不可得故。以如實理求不 可得,是法不可說有說無,說亦無名相,過 此境界。若離名相即是平等,若法平等即無 執著,無可著者是法真實。若著真實即是虛 妄,以不著故即非虚妄。無所滯著心即無 礙,無礙即無障,無障即無諍,無諍即同虚 空。是法不繫欲界、不繫色界、不繫無色 界,若一切處無所繫屬,是法無色、無相、 無形,若法無色、無相、無形,是法應如是 知,隨彼境界而離能知亦離所知。何以故? 是中無有少法可覺、少法能覺。是名菩薩摩 訶薩行般若波羅蜜通達平等。」

## 【附錄六】:

《勝天王般若波羅蜜經》卷 7〈14 二 行品〉(大正 08,722b2-723c9)

(大正 08,72262-723c9) 爾時,佛告文殊師利菩薩言:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,宜應成就前後般若波羅蜜。何以故?菩薩摩訶薩有二

文殊師利菩薩白佛言:「世尊!云何菩 薩摩訶薩教化眾生?」

種行:成就般若、教化眾生。 」

佛告文殊師利菩薩言:「從初般若乃至 後際,離功用心說法無盡,中不間 隙,為脫三有惡趣之報,安諸眾生令 住善道、得三聖果。

文殊師利!是名**菩薩摩訶薩行般若波羅蜜教化眾生**。文殊師利!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,成就無邊無為,是名菩薩摩訶薩自行。何以故?成就一切德故。」

文殊師利菩薩白佛言:「世尊!何等法與菩薩摩訶薩般若波羅蜜相應?」

《佛說無上依經》

卷 1 〈3 菩提品〉(大正 16,472c5-473b8)

阿難!何者是菩提利益事?有二種事:一者無分別智、二者無分別後智。是二種智有二種事:一者為成就自利、二者為成就利他。何者自利?圓滿解脫身持淨法身,滅煩惱障、一切智障,是名自利;無分別智能成此法。何者為利他?從無分別後智,乃至盡生死際不作思量,顯二種身說法無窮無間無量,為脫生死三惡道苦,為欲安立一切眾生,置於善道住三乘處,是名利他。復次自利,與三功德分不相離:一者無漏、二者遍滿、三者無為。復次利他,與四功德分不相離,拔濟眾生不墮四處:一者妄見癡迷疑惑、二者苦道惡道墮道、三者以嫉妬心以怨結心破壞正教、四者以下劣心貪樂小乘。阿難!興此二事自利利他,是菩提事。

阿難!何者名菩提**相應法**?無上菩提是真實相, 十九種法與其相應:一者不可思量、二者微細、 佛告文殊師利菩薩言:「一切種智,真實之法遠離思量,微妙無相道理甚深,不可得見、難以通達,常住寂靜清涼遍滿,無有分別無著無礙,隨順道理不可取執,大寂極靜,一切法中最為無上,無與等者。

文殊師利!菩薩摩訶薩行般若波羅 蜜,修此等法,與薩婆若相應。」 文殊師利菩薩白佛言:「世尊!菩薩摩 訶薩於何境界行般若波羅蜜?」

佛告文殊師利菩薩言:「菩薩摩訶薩行 般若波羅蜜,甚深境界、廣大境界、 功德境界。文殊師利!甚深境界者, 體是無為,不可相離、不著二邊,脫 離諸障,自性清淨,不可思量、不可 數知,不與聲聞、辟支佛共。

文殊師利!廣大境者,菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,諸佛如來一切功德,般若波羅蜜、摩訶迦樓那二法為體,離分別相,無功用心,利益眾生皆稱彼意,無時暫捨。

文殊師利!菩薩摩訶薩行般若波羅 蜜,與一切功德相應,三十二相、八 十種好、佛威神力,悉能示現種種相 貌,隨諸眾生根欲性行,或昇兜率、 或從彼下,或現處胎,或現初生,或 現童子,或園遊戲,或現出家,或現 苦行,或詣菩提樹,或現成佛,或現 轉法輪,或現涅槃。如是種種,為諸 眾生盡竭生死。文殊師利!是名菩薩 摩訶薩行般若波羅蜜境界。」

文殊師利菩薩白佛言:「希有世尊!如此甚深般若波羅蜜、諸佛境界,不可思議。」

佛告文殊師利菩薩言:「如是,如是!如汝所說。**般若波羅蜜是不共法**,不可思議。何以故?一切凡夫、聲聞、 緣覺不能通達,非其境界故。除佛如 三者真實、四者道理甚深、五者不可見、六者難 通達、七者常、八者在、九者寂、十者恒、十一 清涼、十二遍滿、十三無分別、十四無著、十五 無礙、十六隨順、十七不可執、十八大淨、十九 澄清,此十九法與無上菩提恒不相離,故名菩提 相應之法。

阿難!何者是菩提行處?三種道理顯現三身:一 者甚深道理、二者廣大道理、三者萬德道理。阿 難!第一身者,與五種相、五種功德相應。何者 五種相?一者無為、二者不相離、三者離二邊、 四者脫一切障、五者自性清淨。何者五種功德? 一者不可量、二者不可數、三者難思、四者不 共、五者究竟清淨。第二身者,法身淨流之所顯 現,一切無量如來功德,摩訶般若大悲為體,與 五種功德相應:一者無分別相、二者無功用心、 三者稱眾生意作利益、四者與法身不相離、五者 恒遍一時不捨眾生。第三身者,般若大悲淨流所 顯,色種為體,與四分功德相應:一者三十二 相、二者八十種好、三者威德、四者力,能於諸 眾生根欲性行相攝相應,於穢佛土示現種種本生 之事,或復示現昇兜率天,或復示現從彼天下, 或復示現降神母胎,或現初生出胎,或現俱摩羅 位,或現受學十八明處,或現諸戲遊於後園,或 現出家或現苦行,或詣道場或成佛道,或波羅捺 轉妙法輪,或堅固林般涅槃那,示現如是種種之 事,乃至盡于生死後際。阿難!無上菩提攝三身 盡,是故名為菩提行處。

阿難!何者無上菩提**常住法**?而此常住有二種法 為作因緣:一者不生不滅、二者無窮無盡,是名 菩提常住法。

「阿難!何者是無上菩提不共相?不共有二種:一者不可知,若諸凡夫聲聞緣覺不能通達,非其境界;二者不可得,除佛一人餘無得者。是不共法有五種:一者如如理甚深故、二者自在不可動故、三者清淨無漏界所攝故、四者一切所知處無礙故、五者為眾生利益事圓滿故,是名菩提不共相。

來,更無得者。何以故?如如之理, 義甚深故;自在不動,無漏界攝;教 化眾生,利益圓滿。是以名為諸佛境 界。過諸語言,第一義攝。無有覺觀 分別思量,絕諸譬類。一切法中最為 上品,不住生死,不住涅槃。

文殊師利!**菩薩摩訶薩行般若波羅 蜜**,凡有五事不可思議:一者自性, 二者方處,三者住,四者一異,五者 利益。文殊師利!云何自性不可思 議?色即是如,求不可得;離色有 如,求不可得。受、想、行、識,亦 復如是。地大即如,求不可得;離地 求如,亦不可得。水、火、風大,一 切皆爾。眼入即如,求不可得;離眼 求如,亦不可得。耳、鼻、舌、身、 意一切皆爾。有法是如,求不可得; 無法是如,亦不可得。若在欲界,不 可思議;若離欲界,亦不可思議。 色、無色界,一切皆爾。若在東方, 不可思議;若離東方,不可思議。 南、西、北方,四維、上下,一切皆 爾。安樂住不可思議,寂靜住不可思 議,有心住不可思議,無心住不可思 議。三世如來同在一處,自性清淨無 漏法界。若一若異不可思議,智慧、 神力同一法界。般若方便二相平等, 能為眾生無量利益,不可宣說過言語 境,而能隨順眾生根性,作種種說種 種示現,三十二相、八十種好,隨眾 生意如是現之。」

文殊師利菩薩白佛言:「世尊!何等名為三十二相、八十種好?」佛告文殊師利菩薩言:如來相好,無窮無邊說不可盡,隨順世法,是以略說三十二相、八十種好。

一、足下平滿;

二、行步平正;

阿難!何者是無上菩提不可思惟?有六種因故不可思惟:一者過語言境界、二者第一義諦所攝、三者已過覺觀分別思惟、四者譬類所不能得、五者於一切法最上品故、六者生死涅槃處不可安立故,是名無上菩提不可思惟。」

卷 2〈4 如來功德品〉(大正 16,473c17-475c28):

「如來功德品第四佛告阿難:「有百八十不共之法,此是如來勝妙功德:一者三十二相、二者八十種好、三者六十八法。何者三十二相?菩薩修四因緣:一持戒、二禪定、三者忍辱、四者捨財及諸煩惱。修此四因堅固不動,以此業緣得二種相:一者**足下平滿**,所履踐地悉皆平夷,稱菩薩脚無有坑埳;

二者行步平整無有斜戾。若菩薩種種供養父母師

三、足下輪相,

悉具 數 網 千輻 莊 嚴 ;

四、手指纖長軟直,節骨不現;

五、身大方正;

六、手足指網縵合,猶如鵝王;

七、手掌如紅蓮華;

八、踝骨不現;

九、啞尼鹿王膊;

十、身軟直;

十一、陰馬藏;

十二、身分滿足,如尼拘盧陀樹;

十三、身毛右旋;

十四、一孔一毛皮膚細滑,不受塵

垢;

十五、身金色;十六、圓光一丈;

十七、七處滿;

十八、師子臆;

十九、兩臂平正腋下滿;

二十、兩臂圓直,如象王鼻。立垂過

膝;

二十一、口四十齒,齊密相連,白如

珂雪;

二十二、上下四牙,狀如初月;

二十三、師子額;

二十四、頭團圓;

二十五、咽喉具足千脈;

二十六、胸骨如那羅延;

二十七、頂骨自然踊起;

二十八、舌相廣長,如蓮華葉;

二十九、**音聲如梵王天鼓**。

三十、眼目青色,如優鉢羅華;

三十一、眼睫紺焰,猶如牛王;

三十二、眉間白毫。

文殊師利!是名三十二相。菩薩摩訶 薩行般若波羅蜜,悉能成就如是功 德。 長,種種給濟苦難眾生,去來往反勤行此事,以 此業緣得**足下輪相, 數網成就千輻莊嚴。** 

若菩薩不逼惱他不行竊盜,見他所愛不生貪奪,不自矜高除却憍慢,於師尊長起迎問訊侍立瞻奉合掌恭敬,以此業緣得二種相:一者**手指纖長脯直沒節**;二者其**身方大端政莊嚴**。具前三種業因緣故,得足跟長,行前三業更修四攝利益他事,以此業緣手足**十指悉皆網密,猶如鵝王。** 

若菩薩於師父母扶持侍養,自手塗傅蘇油膏藥, 按摩洗浴衣飴瞻視,得手足柔軟潤澤細滑,**掌色 赤好如紅蓮花**。

若菩薩修諸善法心無厭惓,增長上上得**足踝腯** 滿。

若菩薩修學正法為他演說,往來宣化不生疲極, 以是業緣得**鹿王蹲**。

若菩薩未得之法勤求欲知,已得之法利他轉化, 三種惡業斷塞不起,六塵惡法不染身心,於身病 者施其湯藥,於心病者為作良醫,以此業緣得**身** 端直。

若菩薩見怖畏者為作救護,於貧裸者施與衣食, 恒懷慚愧遮惡不起,以此業緣得**陰馬藏**。

若菩薩護身口意恒令清淨,受施知足用亦知量, 施病者藥施貧者財,若有眾生不平等業,乃至受 用亦不平等,勸其修行平等之事,以此業緣得**身** 方滿,從橫量等如**尼拘類樹**。

若菩薩方便巧修諸勝善法,無中下品恒令增上, 以此業緣得**身毛上靡右旋宛轉**。

若菩薩自性利根多思惟義,親近智者值善知識, 於尊長處灑掃清淨,於尊長身洗持按摩,於支提 處除去糞穢,客塵煩惱不令污心,以此業緣得一 孔一毛皮膚細滑不受塵水。

若菩薩衣服飲食車乘臥具諸莊嚴物, 歡喜施與心 無悔悋,以此業緣得身**金色圓光一丈**。

若菩薩軟美飲食廣施無限,令多眾生悉得飽足, 以此業緣得**七處滿**。

若菩薩見善眾生欲興善法,同其正業為其尊導, 安立善中除斷惡事,以此業緣**得師子臆**。

若菩薩於眾生中為利益事修四正勤,如師子王心

無所畏,以此業緣得二種相:一者**兩局平整兩腋** 下滿,二者兩**臂圓直如象王鼻立過于膝**。

若菩薩離兩舌業,於怨憎中作和合語,行四攝法攝取眾生,思惟深義修平等慈,以此業緣得二種相:一者口四十齒齊密不疎白猶珂雪,二者得四牙相如月初生。

若菩薩見諸眾生有所須欲,稱心施與若財若法, 以此業緣得二種相:一者**師子頤**,二者**頸圓淨**。 若菩薩守護眾生如視一子,多生信心慈念無量, 廣施醫藥無穢濁心,以此業緣得二種相:一者**咽 喉具足千脈**,以受美味津液流潤,二者身鉤**鎖骨 如那羅延**。

若菩薩自行十善教他修行,見修行者歡喜讚歎, 大悲無量憐愍眾生,發弘誓心攝受正法,以此業 緣得二種相:一者有欝尼沙頂**骨涌起自然**成髻, 二者**舌廣薄長如蓮華葉**。

若菩薩恒說實語愛語美語,敷演正法不使顛倒, 以此業緣得梵音聲如**迦陵頻伽,妙響深遠如天鼓** 振。

若菩薩起慈敬心觀諸世間如父如母,不起三毒視 諸眾生,以此業緣得二種相:一者**眼瞼青好如優 鉢羅華**,二者**眼睫紺焰猶如牛王**。

若菩薩見善眾生修三學法,稱讚其美不起毀告, 見有謗者遮制守護,以此業緣得**白毫相**,當於眉間右旋上靡。

復次阿難!菩薩修行四種正業,得三十二相:一 者決定無雜、二者諦觀微密、三者常修無間、四 者不顛倒行。第一業緣得足下平滿。第二業緣得 九種相:一者足下輪相、二者足踝牖滿、三者手 足十指網密、四者皮膚細軟、五者得七處滿、六 者兩肩平整兩腋下滿、七者臂牖圓、八者舌廣 長、九者師子臆。第三業緣得五種相:一者指纖 長、二者脚跟長、三者身端不曲、四者橫竪量 等、五者頸圓淨。第四業緣得諸餘相。

復次阿難!若十方一切眾生俱行善,如此功德更 百倍增長,以此業緣,惟得菩薩一毛之相。入一 切毛,功德更百倍增,然後能得菩薩一好。入一 切好,功德更百倍增,然後能得菩薩一相。入一

「文殊師利!云何名為**八十種好**? 一、無能見頂;二、頂骨堅實;三、 額廣平正;四、眉高而長,形如初 月, 紺琉璃色; 五、目廣長; 六、鼻 高圓直而孔不現;七;耳厚廣長,埵 輪成就;八;身堅實,如那羅延; 九、身分不可壞;十、身節堅密;十 一、合身迴顧猶如象王;十二、身有 光明。十三、身調直;十四、常少不 老;十五、身恒潤澤;十六、身自將 衛,不待他人;十七、身分滿足;十 八、識滿足;十九、容儀具足;二 十、威德遠震;二十一、一切向,不 背他;二十二、住處安隱,不危動; 二十三、面門如量,不大不長;二十 四、面廣而平;二十五、面圓淨如滿 月;二十六、無顇容;二十七、進止 如象王;二十八、容儀如師子王;二 十九、行步如鵝王;三十、頭如摩陀 那果;三十一、身色光悅;三十二、 足趺厚;三十三、爪如赤銅葉;三十 四、行時印文現地;三十五、指文莊 嚴;三十六、指文明了不暗;三十 七、手文明直;三十八、手文長;三 十九、手文不斷;四十、手足如意; 四十一、手足紅白,色如蓮華;四十 切相功德,離白毫相離欝尼沙,如是功德更增百倍得白毫相,又增百倍得欝尼沙相。入欝尼沙功德千倍增長,得如來商珂不共之法相好所攝,因此相好,如來一聲遍滿十方無量世界。阿難!是三十二相有三因緣不可思議:一者時節不可思議,修行數滿三阿僧祇劫;二者心樂不可思議,為安樂利益一切眾生故;三者品類不可思議,修一切善離一切惡,是種類無窮故。是故如來身具相好不可思議。

「阿難!何者如來八十種好?一者無見頂,二者 頂骨無頦,三者額廣平正,四者眉高而長形如初 月紺琉璃色,五者廣長眼,六者鼻高圓直孔不 現,七者耳廣厚長輪埵成就,八者身堅實如那羅 延,九者身分不可壞,十者身節堅密,十一者身 一時迴如象王,十二者身柔軟,十三者身不曲, 十四者身常少,十五者身潤澤,十六者身自持不 逶迤,十七者身分滿足,十八者識滿足,十九者 容儀備足,二十者威神遠振,二十一者一切處不 背他,二十二者住處安無能動者,二十三者面部 如量不大不長,二十四者廣姝,二十五者面淨如 滿月,二十六者面具足滿,二十七者正容貌不壞 色,二十八者儀容如師子,二十九者進止如象 王,三十者行法如鵝王,三十一者頭如摩陀那 果,三十二者足趺厚四指行時印文現,三十三者 爪如赤銅色高薄圓潤,三十四者膝骨堅著圓好, 三十五者指文莊嚴,三十六者脈理深,三十七者 手文明直,三十八者手文長,三十九者手文不 斷,四十者手足如意,四十一者手足赤白如蓮華 色,四十二者孔門相具,四十三者步無廣狹,四 十四者腰圓大,四十五者腹不現,四十六者齊文 如盤蛇右轉圓深,四十七者毛色青紅如孔雀項, 四十八者毛潔淨,四十九者毛右旋,五十者口出 無上香、身毛皆香氣,五十一者脣色赤潤如頻婆 果,五十二者舌色赤,五十三者舌形薄,五十四 者一切樂觀,五十五者隨眾生意和悅與語,五十 六者於一切處無非善語,五十七者先與語,五十 八者隨眾音聲不過不減,五十九者隨眾語言而為 說法,六十者說法不著,六十一者等視眾生,六

二、孔門相具;四十三、行步不減; 四十四、行步不過;四十五、行步安 平;四十六、臍深厚,狀如盤蛇,團 圓右轉;四十七、毛色青紅,如孔雀 項;四十八、毛色潤淨;四十九、身 毛右靡;五十、口出無上香,身、毛 皆爾;五十一、脣色赤潤,如頻婆 果;五十二、脣潤相稱;五十三、舌 形薄;五十四、一切樂觀;五十五、 隨眾生意,和悅與語;五十六、於一 切處無非善言; 五十七、若見人, 先 與語;五十八、音聲不高不下,隨眾 生樂;五十九、說法隨眾生語言;六 十、說法不著;六十一、等觀眾生; 六十二、先觀後作;六十三、發一 音,答眾聲;六十四、說法次第,皆 有因緣;六十五、無有眾生能見相 盡;六十六、觀者無厭;六十七、具 足一切音聲;六十八、顯現善色;六 十九、剛強之人見則調伏,恐怖者見 即得安隱;七十、音聲明淨;七十 一、身不傾動;七十二、身分大;七 十三、身長;七十四、身不染;七十 五、光遍身各一丈;七十六、光照身 而行;七十七、身清淨;七十八、光 色潤澤猶如青珠;七十九、手足滿; 八十、手足德字。

十二者先見後作,六十三者發一音報眾聲,六十四者次第有因緣說法,六十五者一切眾生眼不能盡觀相,六十六者觀無厭足,六十七者一切聲分具足,六十八者善事顯現,六十九者剛強眾生見即調善、怖畏眾生便得安樂,七十者音聲明淨,七十一者身不傾動,七十二者身分大,七十三者其身長,七十四者身不染著,七十五者遍身光各一丈,七十六者光照身而行,七十七者其身淨潔,七十八者髮螺不亂其髮長好、髮色光潤猶妙青珠,七十九者手足滿,八十者手足有德相。阿難!是名如來八十種好莊嚴佛身。

「阿難!如來有十力,何者為十?一者處非處智力、二者隨業智力、三者定類智力、四者根品智力、五者欲樂智力、六者性類智力、七者至一切處智力、八者宿生智力、九者死生智力、十者漏盡智力。因此智力,如來顯說最大勝處,轉於無上清淨梵輪,於大眾中正師子吼。

**阿難!如來有四種無畏:**一一切智無畏、二漏盡 無畏、三說障道無畏、四說盡苦道無畏。

**阿難!如來有三種念處:**一者正行正念、二者邪行正念、三者雜行正念。阿難!如來又有大悲之法。

阿難!如來有十八不共法:一身無過、二口無 過、三意無過、四無不定心、五無異相執、六無 非知捨、七無欲樂無減失、八無正精進無減失、 九無念無減失、十無智無減失。十一]解脫無 減、十二解脫知見無減、十三身隨智慧行、十四 口隨智慧行、十五意隨智慧行、十六窮過去智圓 滿、十七窮現在智圓滿、十八窮未來智圓滿。 阿難!如來獨得如意自在捷疾神通,如來獨得無 有邊際變化神通,如來獨得無量無盡聖神通處, 如來獨得心自在法,如來獨得自在無邊知他心 通,如來獨得自在無閡天耳神通,如來獨得知無 色界眾生種別,如來獨得通達聖眾般涅槃後,如 來獨得智慧明了有不定答,如來獨得大波羅蜜善 能答問,如來獨得分別說法無有過失,如來獨得 開化眾生無有空過,如來獨得第一導首,如來獨 得不可害滅,如來獨得金剛三昧,如來獨得一切

諸法非色非心心不相應如來知,如來獨得無閡解 脫,如來獨得三不護法,如來獨得斷滅習氣,如 來獨得一切種智,如來獨得金剛聚身,如來獨得 未曾作意一切事成,如來獨得一切諸相與處相應 明淨具足,如來獨得所授記莂無有不定,如來獨 得於勝負心佛不許可不得見佛,如來獨得轉一切 種勝妙法輪,如來獨得荷負眾生能捨重擔,如來 獨得入般涅槃復更起心,如來獨得修因圓滿無 餘,如來獨得至果圓滿無餘,如來獨得利益他事 圓滿無餘,如來獨得辯才無盡,如來獨得說一切 法悉皆如理。

阿難!如來功德略說有六種:一者具足、二者無 垢、三者不動、四者無閡、五者利他、六者自在 巧能。阿難!云何如來為功德不可思議?一切如 來恒河沙劫無邊功德,在於惑地及於淨地,相攝 相應未曾相離,無垢無淨不可思議」

#### 【附錄七】:

《勝天王般若波羅蜜經》卷7〈15讚歎 《佛說無上依經》卷2〈6讚歎品〉(大 品〉(大正 08,723c18-724c1) 正 16,476c13-477b17)

一切眾生,唯佛大尊,尚無等者,

况當有勝。人法二空,理無等等,

唯佛如來,等無等等。煩惱習氣,

永盡無餘,所知之法,皆悉明了。

若智若說,無及佛者,大千世界,

唯佛獨尊。十力無畏,決定不虚,

若釋若梵,所不能得。世尊大恩。

於諸眾生。此事難思。無能及者。

無量善巧,種種方便,以為眾生,

令得利益。

世間或說等佛者,如是之言名口過;

若說法王最極尊,此非虛妄為實語。

人天之儔正問難,無有能折我大師,

善逝降魔及外道,將導世間至解脫。

**清淨四辯無窮說**,甘露妙藥施眾生,

遍觀諸法智無礙,一切念中不減失。

大悲平等視眾生,清淨之心世不染,

於諸三世眾生中,如來最尊無譬類,

於人法處無等等,是故平等等一切。

所應伏滅悉永除,所應知法悉通達,

為智為勝極第一,惟佛世尊更非餘。

有力不怖是實語,如來有力無畏故,

世尊大能不損他,即是難思希有事。

善巧方便化眾生,非是險惡心迷醉,

眾生邪慢自矜高,世尊折伏令除捨。

若人有力能勝他,謂是世間成口過,

若指如來最極尊,此語至真無虛失。

若人依理正問難,無有能使如來屈,

如來難伏無闕短,將導眾生至樂處。

四種清淨無過失,此四清淨故不護,

具足四辯無窮說,法味充溢飽眾生。

一切法處智無闕,一切念處無減失,

於諸眾生等大悲,於諸世法心不染。

善能了知根欲性,隨所樂聞而應說。 煩惱差別非一種,為示無量對治門, 巧說因緣無如佛,專以利益眾生故。 值佛聞法不得道,是等眾生度極難, 如來大名應渴仰,得見世尊無限益。 佛智能令心清淨,既聞正教出生死, 聞佛名號大吉祥,憶念世尊恒喜樂。 戒品清淨故無垢,禪定第一心澄明。 智惠最勝故難動,法海清淨如甘露, 一切眾生喜放逸,諸佛如來離世間。 等慈眾生如一子,恩德深厚無能報, 先說破諸結賊法,久摧天魔幻化軍, 世尊已說三有過,廣示涅槃無量德。 如來世尊行大悲,設可度智與他者, 尚令調達最前得,況復其餘眾生類。 我今不恢為空過,修治正行報佛恩, 有人已證無漏滅,是於佛恩未為報; 若能修行佛正教,乃得名為真佛子。 佛久勤苦為眾生,無上大恩罕能報, 大慈開顯真實法,令人修行兼化他。 若佛如來不出世,一切眾生受大苦, 無復善道唯惡趣,但聞三途苦惱聲。 六道受苦無免脫,煩惱繋縛眾生故, 世尊能解他毒結,飜為大悲之所縈。 佛是世間大福田,依教正修離惡道, 若違佛教不修行,是人永無生善趣。 有人於佛起惡心,或復不樂聞深法, 是等眾生甚可悲,決定永當處黑暗。 如佛世尊自知智,其等如來乃能了, 佛智非我所量測,頭面敬禮十方尊。 無畏智力不共法, 唯佛世尊獨圓備, 相好莊嚴微妙音,觀者無厭超眾色,

三種開敷不暫息,清淨佛華我今禮。 唯佛善知無上道,出離一切諸險難, 佛為無上最第一,頭面敬禮兩足尊。 佛以功德正法水,洗諸垢穢悉無餘,

通達一切根欲性,已度一切教化法, 煩惱品品差別類,敷演種種對治門。 世尊說法最第一,凡夫值佛不開解, 無明惑闇所覆蓋,是等極難不可度。 世尊名聞令渴仰,見佛令人喜無窮, 佛語能使心清淨,大師正教脫牛死。 歎佛能除不吉祥,憶佛令心恒喜樂, 覓佛即生大般若,解佛便得成種智。 如來因戒淨無垢,如來因定意澄清, 如來因智不可動,如來法海滿甘露。 眾生惛睡佛獨悟, 遍視眾生根性欲, 眾生放逸如來不,一切眾生平等視。 破結賊法佛已說,魔王幻化佛已除, 已示生死是過失,已明彼方無畏處。 若法可度令他得,猶如世尊行大悲, 提婆達多為最上,一切眾生施菩提。 我今不能見正行,修此持報世尊恩, 若人已到無餘滅,此人猶未報佛恩。 若人能行佛正行,是人唯修自利法, 世尊疲極為眾生,無上深恩云何報? 世尊宣說真自法,令人自行教化他, 若使如來不出世,惟有苦受逼其身。 一切世間惟惡道,但聞叫喚大音聲, 六道受苦悉無異,皆因煩惱所纏裹。 世尊為解眾生結,久受大悲之繫縛, 世尊無上大福田,能依佛行正行者, 如我不見善寶窮,若行惡行亦如是。 於佛若起悠悠心,此等眾生墮負地, 忽於世尊起怨諍,永處黑闇復何疑。 猶如大師識自身,相似大師亦能識, 餘人不能如此識,我今遍禮十方尊。 一切功德智力等,世尊示現及法身, 大悲欲使眾生識,是故我今頭面禮。 妙色好香視無厭,眾相圓滿超諸色, 三時開敷甚可愛,如是佛華我頂禮。 世尊善識無上處,一切險難皆出離, 無迹無聚無虛假,我今頂禮兩足尊。 世尊洗濯諸垢污,住於正法功德水,

世尊本來內外淨,我今頂禮真淨身。功德智慧佛具足,利益眾生不暫休,常兩甘露令眾飽,我今頂禮能利他。世間最勝可敬者,此人猶故恭敬佛,諸惡斯盡眾善備,我今頂禮無等尊,靡有一行不修學,為欲救拔眾生故,令度生死得安樂,我今頂禮救世師。敬禮微妙金色身!敬禮所說甘露法!敬禮清淨無垢智!敬禮一切功德林!

從本已來內外淨,我今頂禮真淨身。 世尊善法自具足,常能為眾作益厚, 廣兩甘露飽眾生,我今頂禮能利他。 世間所敬最勝人,此人猶故恭敬佛, 眾惡斷盡善圓滿,我今頂禮最勝尊。 無一方便不修學,為愍眾生欲拔濟, 令度生死險難埳,我今頂禮世歸依。 頂禮無喻妙色身,頂禮能說甘露法, 頂禮清淨離垢智,頂禮一切功德林。

#### 【附錄八】:

《勝天王般若波羅蜜經》卷 7〈16 付 囑品〉(大正 08,725a8-16)

佛告阿難言:「受持此修多羅,有十種 法。何等為十?一者**書寫**,二者**供** 

養,三者**流傳**,四者**諦聽**,五者自

**讀**,六者**憶持**,七者**廣說**,八者口

**誦**,九者思惟,十者修行。

《佛說無上依經》卷 2〈7 囑累品〉(大正 16,477b21-27)

佛言:「阿難!此經名『無上依』,亦名『未曾有』,亦名『攝善法』,亦名『清淨行』,亦名『行究竟』。阿難!有十種法受持此經。何等為十?一者書寫、二者供養、三者傳流、四者諦聽、五者自讀、六者憶持、七者廣說、八者自誦、九者思惟、十者修行。」

#### 【附錄力】

印順導師著《初期大乘佛教之起源與開展》第十章,第一節 (pp. 610-612/福嚴講義 2011-2012 年版):

### 《勝天王般若波羅蜜經》與《寶雲經》及《無上依經》之內容比對

#### A、前四品內容與《寶雲經》相合

依《寶雲經》及《無上依經》,來比對《勝天王般若波羅蜜經》(十六品),內容的相同,是這樣的。

- 1.《勝天王般若波羅蜜經》〈通達品〉: 先序說東方離障菩薩(即除蓋障菩薩)等十方菩薩來集,次答依般若而修的十波羅蜜。
- 2.〈顯相品〉:從「如地」到「能作法師,善巧說法」。
- 3.〈法界品〉: 先答「通達法界」、「遠離眾相」,到「知邪正路」。 在「遠離眾相」下, 《勝天王般若》多了一段「時眾得益」。
- 4. 〈念處品〉:從「心正不亂」,到「如來威神之力」。
- ※上來四品,與《寶雲經》相合44。

#### B、第五品前段與《無上依經》相合;後段與《寶雲經》相合

<sup>44 [</sup>原書 p. 618 註 28] 從《寶雲經》卷 1 到卷 6 中 (大正 16, 235c)止。

#### 5. 〈法性品〉:

◎從品初到「行般若波羅蜜,通達如是甚深法性。」<sup>45</sup>與《無上依經》的〈如來界品〉 相合,如說<sup>46</sup>:

「在諸眾生陰界入中,無始相續所不能染法性體淨。一切心識不能緣起,諸餘覺 觀不能分別,邪念思惟亦不能緣。法離邪念,無明不起,是故不從十二緣生,名為無相;則非作法,無生無滅,無邊無盡,自相常住。」

「一切眾生,有陰界入,勝相種類,內外所現,無始時節相續流來,法爾所得至明妙善。此處,若心意識不能緣起,覺觀分別不能緣起,不正思惟不能緣起。若與不正思惟相離,是法不起無明;若不起無明,是法非十二有分起緣;若非十二有分起緣,是法無相。若無相者,是法非所作,無生無滅,無減無盡,是常是恆是寂是住」。 ◎〈法性品〉後段,從「通達世諦」,到「修如是行,得阿耨多羅三藐三菩提」<sup>47</sup>又是《寶雲經》中的解答問題。接著,諸天讚歎供養,到讚歎受持──〈法性品〉終了,也都與《寶雲經》相合。

## C、第六品~第十三品與另一部大乘經有關

《勝天王般若波羅蜜經》6.〈平等品〉,7.〈現相品〉,8.〈無所得品〉,9.〈證勸品〉,10.〈述德品〉,11.〈現化品〉,12.〈陀羅尼品〉,13.〈勸誡品〉——八品,是輯集另一部大乘經。文中提到了舍利弗、須真胝天子、善思惟童子、文殊師利等,在現存的華譯大乘經中,應該是可以比對出來的。

#### D、第十四品~第十六品與《無上依經》相合

- 14.〈二行品〉:這又是《無上依經》。《無上依經》〈菩提品〉十義,與〈二行品〉的「五者作事,六者相攝,七者行處,八者常住,九者不共,十者不可思惟」<sup>48</sup>部分,及〈如來功德品〉的大部分相當(八十種好止)。
- 15.〈讚歎品〉:讚歎的偈頌,與《無上依經》的〈讚歎品〉相合。
- 16.〈付囑品〉:「受持此修多羅有十種法」,與《無上依經》的〈囑累品〉相合。

#### E、小結:《勝天王般若波羅蜜經》屬於後期大乘

從上來的比對,《勝天王般若波羅蜜經》,是纂集了《寶雲經》、《無上依經》,及另一部大乘經而成的。屬於後期大乘,明白可見!

\_

<sup>45 [</sup>原書 p. 618 註 29]《勝天王般若波羅蜜經》卷 3 (大正 8,700c-702c)。

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> [原書 p. 619 註 30]《勝天王般若波羅蜜經》卷 3 (大正 8,700c)。《無上依經》卷上(大正 16,469b)。

<sup>47 [</sup>原書 p. 619 註 31] 《勝天王般若波羅蜜經》卷 3 (大正 8,702c-705b)。

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>《佛說無上依經》卷1(大正16,470c16-19):「是無上菩提與十種分相應,汝當知!何等為十?一者自性,二者因緣,三者惑障,四者至果,五者作事,六者相攝,七者行處,八者常住,九者不共,十者不可思惟。」