# 第三節、如來藏的名稱與意義 (pp. 9-17)

#### 一、略說如來藏教學興起的原因

#### (一)總說

如來藏(tathāgata-garbha)說,是「後期大乘」(經)的主流,經「初期大乘」的演化而來。

## (二)別釋

#### 1、對佛的永恆懷念而推動「佛法」演化為「大乘佛法」(發願成佛度眾生)

「佛法」而演化為「大乘佛法」,根本的原因,是「佛涅槃後,佛弟子對佛的永恆懷念」。 佛功德——如來光明智慧莊嚴與淨土莊嚴,菩薩的自利行與利他行,都在這一願求下 開展出來。(p. 10)十方一切佛的功德莊嚴——理想中的佛陀,從菩薩行的實踐中實現 出來,就是成佛。

#### 2、「初期大乘」菩薩行甚深而無限的展延(成佛不太容易)

「初期大乘」中,廣說十方佛與十方淨土,一切法本來不生,無量數大劫修菩薩行, 向普遍、廣大、悠久、甚深而無限的展延。這樣的佛陀,窮深極廣,成佛是不太容易 的吧!這應該是佛弟子所迫切關懷的。

#### 3、如來藏說「從博返約」(一切眾生可以成佛)

「佛法」,原本是直從眾生身心,引導修行而證入的。

「從博返約」,「後期大乘」的如來藏說,也就以「初期大乘」所闡明的,窮深極廣的如來光明智慧莊嚴,直從眾生身心中點出。

一切眾生有如來藏(或佛性),不但一切眾生可以成佛,也提貢了頓入、易成的法門; 「即心是佛」,「即身成佛」等法門,由此而發展起來。

#### 二、如來藏相關的名稱略釋

### (一)與如來藏相關之不同名稱皆與佛有關

#### 1、如來藏在經論中的不同名稱

- ◎《寶性論》說:「依如來藏有四種義,依四種義有四種名」,四名是:<u>法身</u>(dharmakāya)、 <u>如來</u>(tathāgata)、聖諦(ārya-satya)、涅槃(nirvāṇa)<sup>31</sup>。
- ◎《勝鬘夫人經》說:「如來藏者,是法界藏,是法身藏,出世間藏,性清淨藏」<sup>32</sup>。

### 2、如來藏雖有不同的名稱但主要是由佛而來

從如來藏的立場,貫攝經中的不同名義,可以理解這一思想系的源流。這些不同名稱,主要是由佛而來的。

如[:]佛(buddha)、如來(tathāgata)、勝者(jina)、法身(dharma-kāya),都是佛的

<sup>31 [</sup>原書 p. 16 註 1] 《究竟一乘寶性論》卷 3 (大正 31,835b)。

<sup>32 [</sup>原書 p. 16 註 2] 《大寶積經》卷 119 〈勝鬘夫人會〉(大正 11,677c)。

異名。

佛的智慧,是<u>無上菩提</u>(anuttara-bodhi),略稱<u>菩提</u>;離一切雜染而得解脫的,是<u>涅槃</u>(nirvāṇa)。<u>菩提與涅槃</u>,約佛的<u>果德</u>說。佛是大覺而圓成的,**所體悟**的名為<u>法</u>(dharma)、<u>聖諦</u>(ārya-satya)。

「初期大乘」經中,多用法性(dharmatā)、(真)如(tathā)、法界(dharma-dhātu)、實際(bhūtakoṭi) (p. 11)等。

#### (二)與「藏」相關的術語

這都是固有的名詞,到表示眾生本來有之的如來藏說興起,「胎藏」、「界藏」、「攝藏」 的意義重要起來,成立新的名詞。

### 1、胎藏

### (1) 舉與 garbha (胎藏) 相關之例

如 garbha 是胎藏的藏:如來藏(tathāgata-garbha),佛藏(buddha-garbha),正覺藏(saṃbodhi-garbha),勝者藏(jina-garbha),法界藏(dharma-dhātu-garbha),出世間藏(lokottara-garbha),性清淨藏(prakṛti-pariśuddha-garbha)等,都是胎藏的藏。

#### (2) 胎藏之意義

如來藏九種譬喻中,有貧女懷妊輪王喻,是胎藏的根本意義:與種姓(gotra)說有關。

## 2、界藏

#### |(1) 舉與 dhātu(界藏)相關之例

如 dhātu 是界藏的藏:佛界(buddha-dhātu),如來界(tathāgata-dhātu),法界(dharma-dhātu),涅槃界(nirvāṇa-dhātu),眾生界(sattva-dhātu),都依界藏得名。dhātu,一般譯為界,如六界、十八界等,是最常見的名詞。

#### (2) 界藏之意義

《阿毘達磨俱舍論》 卷1(大正19,5a4-5) 說:

「法種族義,是界義,如一山中,有多銅鐵金銀等族,說名多界」。

界有多種意義,如山中的銅鐵金銀等族,是其中的一義,就是地下的礦藏。如來藏的九種譬喻中,有地有**珍寶藏喻**,就是界藏的譬喻。如《攝大乘論本》的「**金土藏」喻**,也是本有金而不見,經冶鍊而才顯現出來的<sup>33</sup>。

界,或譯為性,如法界或譯為法性,如來界或譯為如來性。

#### (3) 小結——胎藏與界藏相通之處

胎藏與界藏,是不同的,但在已經有了而還沒有顯現的意義上,胎藏與界藏相通, 古代的譯者,每互相通譯。

<sup>33 [</sup>原書 p. 17 註 3] 《攝大乘論本》卷中 (大正 31,140c)。

如《寶性論》的「僧次無礙性」<sup>34</sup>,「皆實有佛性」<sup>35</sup>,「性」在梵文中,都是胎藏(garbha)。 反之,如來界也有譯作如來藏的。

這可見胎藏與界藏,在如來藏說的經論裏,意義相通(p. 12)。

又如佛性一詞,是中國佛教最熟悉的。從《寶性論》的梵語看來,漢譯為佛性,或是佛藏(buddha-garbha),或是佛界(buddha-dhātu),所以佛性也不外乎胎藏與界藏。

### 3、攝藏

## (1) 明 kośa 之義

kośa,是攝藏,也就是俱舍。

## (2) 攝藏之意義

在《寶性論》中,都用作煩惱所藏,覆藏真實的意義。

然《華嚴經》〈十地品〉的法雲地中,說到「如來藏解脫」,「法性藏解脫」<sup>36</sup>,如來藏的原語,是「如來俱舍」。

又《大日經疏》釋法界藏,「梵音云俱舍」37。

#### (3) 小結

俱舍——攝藏,似乎也與胎藏、界藏相通。不過**在如來藏思想中,通俗的<u>胎藏</u>說,** 是更重要的!

### 三、「如來」與「藏」的意義

如來藏是「後期大乘」的術語,而<u>如來</u>與<u>藏</u>,卻是印度世俗固有的文字,在如來藏說成立以前,如來與藏又是什麼意義呢?

### (一) 如來

#### 1、明如來之義

### (1) 佛教對於如來之解說

#### A、如來為佛的德號

如來,音譯為多陀阿伽陀(tathāgata),在佛教中,是佛的德號。

問曰:「此七種句有何次第。」

答曰:「偈言:

『從佛次有法,次法復有僧,僧次無礙性,從性次有智。

十力等功德,為一切眾生,而作利益業,有如是次第。』」

<sup>35</sup>《究竟一乘寶性論》卷 3〈5 一切眾生有如來藏品〉( 大正 31,828a28-b6)。:

佛法身遍滿,真如無差別,皆實有佛性,是故說常有。

此偈明何義?有三種義是故如來說一切時、一切眾生有如來藏。何等為三?一者,如來法身遍在一切諸眾生身,偈言「佛法身遍滿」故。二者,如來真如無差別,偈言「真如無差別」故。三者,一切眾生皆悉實有真如佛性,偈言「皆實有佛性」故。

<sup>34《</sup>究竟一乘寶性論》卷 1〈1 教化品〉(大正 31,822b3-9):

<sup>「</sup>如是七種金剛句義。彼修多羅廣說體相。如是應知。

<sup>36 [</sup>原書 p. 17 註 4] 《大方廣佛華嚴經》卷 27 (大正 9,573a)。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> [ 原書 p. 17 註 5 ] 《大毘盧遮那成佛經疏》卷 14 ( 大正 39,725b )。

在佛經中,世尊的德號,廣說有十號:如來,應供,正遍知,明行足,善逝,世間解,無上士,調御丈夫,天人師,佛。

適中的有三號:如來,應供,正遍知。

簡要的,就稱為如來。

### B、以《大智度論》明如來之三義

#### (A)引《大智度論》為證

如來的意義,經論中解說極多,如《大智度論》卷2(大正25,71b)說:

「云何名多陀阿伽陀?<u>如法相解</u>;<u>如法相說</u>;<u>如諸佛安隱道來</u>,佛如是來,更不 去後有中:是故名多陀阿伽陀」。

### (B)如來之三義——「如法相解」、「如法相說」與「如諸佛安隱道來」

多陀阿伽陀,一般譯作如來,其實可以作三種解說。

「如法相解」,是「如解」,約智慧的通達真如說,恰如一切法的實相而通達。

「如法相說」,是「如說」,約恰如其分的說法說,所 (p. 13)以說:「如來是真語者,實語者,如語者,不誑語者,不異語者。」<sup>38</sup>

「**如諸佛安隱道來**」,是「如來」,約一切佛的平等解脫說。過去佛是這樣的,從 安隱道來成佛,現在佛也是這樣的來成佛。

「如」是平等不二的實相,佛就是如如的圓滿體現者,與一切佛平等,所以叫如來。雖有這三種意義,而一般都譯為如來,重於果德的成就(來)。

#### (C) 小結

如來為十號的最前者,佛為最後者,如來與佛,一般也可以通用。如釋迦佛(Śākya)即釋迦如來,然燈佛(Dīpaṃkara)即然燈如來;

如來界即佛界,如來藏即佛藏。如來與佛,是世尊德號中最一般的。

#### (2)世俗一般及宗教學者對於如來之解說

#### A、問題的提出

作為世尊德號的「如來」,並非佛教特有的術語,而是世俗語言,佛教成立以前, 印度文化中的固有名詞。世俗一般及宗教學者,對如來是怎樣解說的呢?

#### B、引述《大智度論》之說法

如《大智度論》卷 55 (大正 25,454b26-c5) 說:

「或以佛名名為如來,或以眾生名字名為如來。如先世來,後世亦如是去,是亦名如來,亦名如去,如十四置難中說。……佛名如來者,……從如中來,故名如來」。

#### C、釋《大智度論》之文

### (A)如來為「眾生」之別名(一般人的理解)

如來,在佛教中是佛的別名,解說為「從如中來」,就是悟入真如而來成佛的(「乘

<sup>38 [</sup>原書 p. 17 註 6] 《金剛般若波羅蜜經》(大正 8,750b)。

如實道來」)。

在一般人,如來是眾生的別名,所以說:「我有種種名,或名眾生、人、天、如來等」<sup>39</sup>。換言之,如來就是「我」的別名。

#### (B) 如來為「我」的別名(印度宗教界認為有一生命體「我」)

- ◎在釋尊當時的印度宗教界,對於眾生的從生前到死後,從前生到後世,都認為 有一生命主體;這一生命自體,一般稱之為我(ātman)。
- ◎「我」從前世來 (p. 14) ,又到後世去,在生死中來來去去,生命自體卻是如是如是,沒有變異。如如不變,卻又隨緣而來去,所以也稱「我」為「如來」,也可以說「如去」。
- ◎「十四置難」,是釋尊時代,一般宗教界所歡喜論究的十四個問題。這些難問,釋尊一概置而不答,以不加答覆來答覆他們。「十四置難」中,就有如去,如不去,如亦去亦不去,如非去非不去——四問。

十四置難,即十四無記,在《阿含經》中,是一再見到的。《大智度論》這樣說<sup>40</sup>:

- 1.「何等十四難?……死後有神去後世,無神去後世,亦有神去亦無神去(後世), 死後亦非有神去亦非無神去後世」。
- 2.「有死後如去,有死後不如去,有死後如去不如去,有死後亦不如去亦不不如去」。
- 3.如佛問先尼梵志:「汝見是色如去不?答言:不也。受、想、行、識如去不?答言:不也。色中如去不?答言:不也。受、想、行、識中如去不?答言: 不也。離色如去不?

答言:不也。離受、想、行、識如去不?答言:不也。汝更見無色、無受、想、行、識如去者不?答言:不也。……梵志本總相為我 (p. 15) ,佛今一一別問,以是故答佛言不也」。

比對前二則,有沒有「神去」,就是有沒有「如去」。「神」是「我」的舊譯。 佛與先尼(Śreṇika)梵志的問答,出於《阿含經》<sup>41</sup>;《般若經》引佛與先尼梵 志的問答,來說明大乘深義。經上問色如與受、想、行、識如的去不去,而龍 樹(Nāgārjuna)解說為:「梵志本總相為我,佛今一一別問」,可見所問的「如」 就是我;「如去」(約從前生來今生,可名「如來」)就是神我的來去。

<sup>39 [</sup>原書 p. 17 註 7] 《中論》卷 4 (大正 30,30a) 之青目釋。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>[原書 p. 17 註 8] 1.《大智度論》卷 2(大正 25,74c)。2.《大智度論》卷 7(大正 25,110a)。3.《大智度論》卷 42(大正 25,368c)。

<sup>41</sup> 參見《雜阿含經》卷 5 (105 經) (大正 2,31c13-32c2)。

#### 2、佛法與世俗神教的差別

## (1)一般人的理解

「如來」一詞所有的兩種意義,就是佛法與世俗神教的差別。

身心和合而有的眾生,是世間的現實。釋尊時代的印度,對於眾生的生命延續,從前生來今生,從今生去後世,已經是極大多數人的共同信仰。

眾生的前後延續,生來死去,總覺得有什麼在來來去去,也就叫做「如來」或「如 去」。

#### (2) 印度宗教界的理解

### A、有實體

到了宗教學者,要深一層的認識那生來死去的生命自體,也就是到底什麼是生命自體,印度宗教界,對生來死去的「我」,推論出多種不同的見解。

### B、無實體

但有的世俗學者,找不到什麼自我實體,因而懷疑死後去後世,而否定了生死的延續。

於是「如去後世」,「如不去後世」等四個問題,經常被提出而論究起來。

#### (3) 佛教的理解

#### A、無我

釋尊開示的佛法,是「無我」論,沒有自我實體,而在緣起(pratītya-samutpāda)的原理上,成立生死的延續,這與神教是根本不同的。在釋尊的正覺中,沒有神教所說的「我」——「如」,沒有如如不變而隨緣來去的,所以釋尊對他們提出的問題,一向是不加理會。

#### B、隨順世間而說如來如去

然在隨順世俗的語言中,也可以說我去,也可以說如來。因為眾生的死生延續,是 世俗的事實。<sup>42</sup>

在佛教自身,也有「如來」,也是人、天那樣有人格的,但給以新的解說。如來是「從如中來」,「從如實來」,是真如的圓滿體現者,如實道的成就者,也就是究竟圓滿的大聖者。

世俗一般的如來,佛法所說的如來,是根本不同的。

然在佛教普及大眾化的過程中,同(p. 16)—名詞而有不同意義的如來,可能會不自覺的融混不分,而不免有世俗神教化的傾向。

#### (4) 小結

我覺得,探求如來藏思想淵源的學者,一般都著重在「藏」,而不注意到「如來」,

<sup>42《</sup>大智度論》卷 26〈1 序品〉(大正 25, 253c7-9):

<sup>「</sup>佛處處說有我,處處說無我」者,若人解佛法義,知假名者,說言「有我」;若人不解佛法義,不知假名者,說「無我」。

這對如來藏思想的淵源,以及如來藏在佛法中的真正意義,可能得不到正確的結論! 所以,對如來是神我的異名,這一世間神教學者的見解,有必要將他揭示出來。

## (二)藏

garbha 是胎藏。印度宗教學而應用胎藏說的,非常古老。在《梨俱吠陀》的創造讚歌中,就有創造神「生主」(prajāpati)的「金胎」(hiraṇya-garbha)說<sup>43</sup>。從金胎而現起一切,為印度古代創造說的一種。胎是胎藏,所以這一創造神話,是生殖——生長發展說;是將人類孕育誕生的生殖觀念,應用於擬人的最高神(生主)的創造。

## (三)總結

大乘佛教在發展中,如來與藏(界藏與胎藏),是分別發展的;發展的方向,也是極複雜的。超越的理想的如來,在菩薩因位,有誕生的譬喻,極可能由此而引發如來藏——如來在胎藏的教說。

從如來藏的學理意義來說,倒好像是古代的金胎說,取得了新的姿態而再現。或重視如來藏的三義<sup>44</sup>,以論究「藏」的意義。實則「如來之藏」,主要為通俗的胎藏喻。如來在眾生位——胎藏,雖沒有出現,而如來智慧德相已本來具足了。

如來藏說,與後期大乘的真常我、真常心——真常唯心論45,是不可分離的。

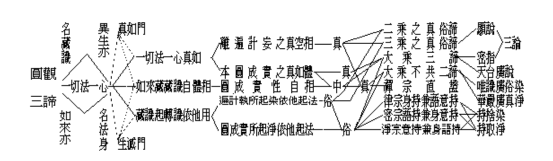
\_

<sup>43 [</sup>原書 p. 17 註 9] 《梨俱吠陀》(10,121)。

<sup>44</sup> 三義:胎藏、界藏、攝藏。

<sup>45</sup> 參見印順導師著,《印度佛教思想史》〈第八章 如來藏與「真常唯心論」〉p. 283。

【附錄一】《佛藏擇法眼圖》(太虛大師全書第一編,p. 317)



【附錄二】《如來藏心迷悟圖》(太虛大師全書第七編, p. 1723)

