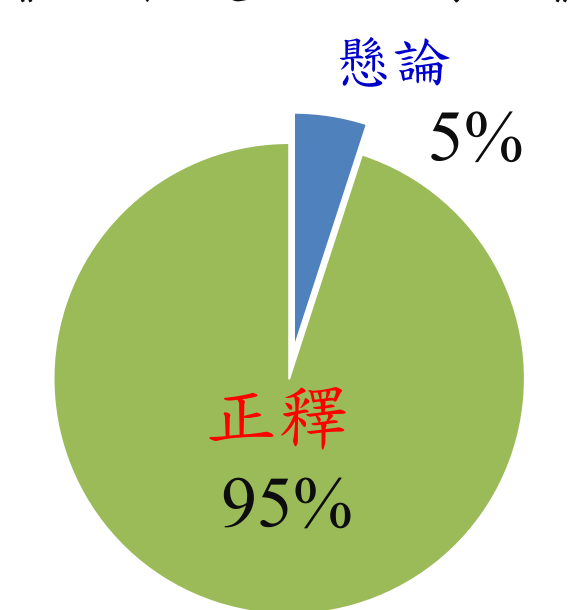
#### 《大乘起信論講記》



- 壹、作者與譯者
  - (壹)一般公認的傳說
  - (貳) 古今懷疑者的意見
  - (参)維護起信論的近代大師
  - (肆)從合理的觀點來重新審定
- 貳、大乘起信
- 參、本論在佛法中的地位

- 壹、作者與譯者
  - (壹)一般公認的傳說
  - (貳) 古今懷疑者的意見
    - 一、非真諦譯
    - 二、非馬鳴造
    - 三、討論:教理發展史、義理疑似

(参)維護起信論的近代大師:太虚大師

二、考據學的回應:進化方法,不恰當

三、義理會通:真如、種子熏生

|    | 唯識 | 起信論  |
|----|----|------|
| 真如 | 理性 | 理性正智 |

|    | 唯識    | 起信論  |
|----|-------|------|
| 種  | 有漏、無漏 | 有漏、無 |
| 羽白 | 各別    | 漏互熏  |

# (肆)從合理的觀點來重新審定

- 一、考證真偽的問題:(考證法研究)
  - (一)思想有演化,但非是進化
  - (二)《大乘起信論》自身的價值:
    - 印度所傳非定正確,中國所造非定錯繆
  - 二、義理正謬的問題:
    - (一) 先客觀理解論義
    - (二) 判攝時不該強會通

貳、大乘起信

大乘:以成佛為目的而發心修學

發菩提心、修菩薩行、自利利他

#### 信忍、信求與證信

(信順) (聞慧相應)

信願菩提心──信忍(信解位) ── 忍位、初住 (發心) (勝解,思慧相應) (淨信成就)

行菩提心──信求 (解行位) (修行) (修慧相應) 出離心 菩提心

勝義菩提心──證信(證位) ──初果、初地

(證得) (現證慧相應)

(四證淨)(淨心地)

壹、作者與譯者

貳、大乘起信

- 參、本論在佛法中的地位:
  - >學派系統:三系說
  - 〉染淨所依
  - >三類著重:色、心、理性(法性)

### (貳)從染淨所依說

初期佛教:無明、明(般若、覺)

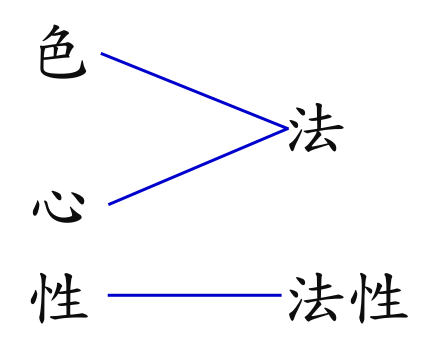
性空大乘:有為般若、無為般若

唯識學派:染依他、淨依他;圓成實(無漏道諦)

真常唯心:不覺(無明、阿賴耶)、本覺(法界)

# (参)從三類著重說

初期佛教、性空大乘:三者平等,因緣有,性空



# (参)從三類著重說

唯識學派:特重心,一切依心而起;法性不離心

自證心——相分境(色) 自證心——見分心 法性

# (參)從三類著重說

真常唯心:眾生心攝真如(理性)、生滅(色心)

#### 正釋

第一章 歸敬與造論之意趣 第二章 造論因緣 第三章 成立大乘法義 第四章 大乘法義之解釋 第五章 修行信心分 第六章 勸修利益分

第一節 歸敬三寶

第二節 標舉五分:

因緣、立義、解釋、修行信心、勸修利益分

第一節 歸敬三寶

歸敬三寶

歸命盡十方:

最勝業遍知,色無礙自在,救世大悲者;

及彼身體相,法性真如海,無量功德藏;

如實修行等

第一節

〉歸敬之意趣

為欲令眾生,除疑捨邪執,起大乘正信,

佛種不斷故

#### 第二節 標舉五分

論曰:有法能起摩訶衍信根,是故應說,說有五分:云何為五?

一者因緣分,二者立義分,三者解釋分,四者修行信心分,五者勸修利益分

第一節 明造論因緣:八因緣

第二節 辨造論之必要:

- 净佛住世
- >佛滅後:

|   | 自 | 他 |
|---|---|---|
| 廣 |   |   |
| 略 |   |   |

第一節 明造論因緣

初說因緣分。

問曰:有何因緣而造此論?

答曰:是因緣有八種。云何為八?

一者、因緣總相,所謂為令眾生離一切苦,得究竟樂,非求世間名利恭敬故。

第一節 明造論因緣

二者、為欲解釋如來根本之義,令諸眾生正解不謬故。

三者、為令善根成熟眾生,於摩訶衍法堪 任不退信故。

第一節 明造論因緣

四者、為令善根微少眾生,修習信心故。 五者、為示方便消惡業障,善護其心,遠 離癡慢,出邪網故。

六者、為示修習止觀,對治凡夫二乘心過故。

第一節 明造論因緣

七者、為示專念方便,生於佛前,必定不退信心故。

八者、為示利益勸修行故。

有如是等因緣,所以造論。

第二節 辨造論之必要

問曰:修多羅中具有此法,何須重說?

答曰:修多羅中雖有此法,以眾生根行不等, 受解緣別。

所謂如來在世,眾生利根,能說之人色心業勝,圓音一演,異類等解,則不須論。

或有眾生無自智力,因於廣論而得解者;

第二節 辨造論之必要 若如來滅後, 或有眾生能以自力廣聞而取解者; 或有眾生亦以自力少聞而多解者;

第二節 辨造論之必要

亦有眾生復以廣論文多為煩,心樂總持少文而攝多義能取解者。

如是此論為欲總攝如來廣大深法無邊義故,應說此論

第一節總標第二節法——眾生心

第三節 義——大乘

第一節 總標

已說因緣分,次說立義分。

摩訶衍者,總說有二種:云何為二?

一者法,二者義。

第二節 法——眾生心

所言法者,謂眾生心;是心則攝一切世間 法、出世間法

依於此心顯示摩訶衍義。何以故? 是心真如相,即示摩訶衍體故;是心生滅 因緣相,能示摩訶衍自體、相、用故

第三節 義——大乘

所言義者,則有三種。云何為三? 一者體大,謂一切法真如平等不增減故; 二者相大,謂如來藏具足無量性功德故; 三者用大,能生一切世間、出世間善因果 故。

第三節 義——大乘

一切諸佛本所乘故,

一切菩薩皆乘此法到如來地故。

# 第四章 大乘法義之解釋

第一節 總標三科 第二節 顯示大乘正義 第三節 對治邪執 第四節 分別發趣道相

# 第四章 大乘法義之解釋

#### 第一節 總標三科

已說立義分,次說解釋分,解釋分有三種。云何為三?

一者顯示正義;

二者對治邪執;

三者分別發趣道相。

- 一、總說——一心二門
- 二、心真如門
- 三、心生滅門
- 四、從生滅門入真如門

一、總說——一心二門

顯示正義者,依一心法有二種門。云何為二?

一者心真如門,二者心生滅門; 是二種門,皆各總攝一切法。

此義云何?以是二門不相離故。

- 二、心真如門
  - (一)出體——真心
  - (二)釋名相
    - 1、約心性離相釋
    - 2、約法體離言釋
  - (三)釋疑
  - (四)辨相

- 二、心真如門
  - (一)出體——真心

心真如者,即是一法界大總相法門體,所謂心性不生不滅

## 第二節 顯示大乘正義

- 二、心真如門
  - (一)出體——真心
  - (二)釋名相
    - 1、約心性離相釋
    - 2、約法體離言釋
  - (三)釋疑(四)辨相

- (二)釋名相
  - 1、約心性離相釋
    - 一切諸法唯依妄念而有差別,若離心念,則無
    - 一切境界之相。

是故一切法從本已來,離言說相,離名字相,離心緣相,畢竟平等,無有變異,不可破壞。 唯是一心,故名真如

- (二)釋名相
  - 2、約法體離言釋

以一切言說,假名無實,但隨妄念,不可得故。

言真如者,亦無有相,謂言說之極,因言遣言。

- (二)釋名相
  - 2、約法體離言釋

此真如體,無有可遣,以一切法悉皆真故;亦無可立,以一切法皆同如故。當知一切法不可說、不可念故,名為真如。

(三)釋疑

問曰:若如是義者,諸眾生等,云何隨順,而能得入?

答曰:若知一切法雖說無有能說可說,雖 念亦無能念可念,是名隨順。

若離於念,名為得入

## 第二節 顯示大乘正義

- 二、心真如門
  - (一)出體——真心
  - (二)釋名相
  - (三)釋疑
  - (四)辨相

- (四)辨相
  - 1、立二義
  - 2、如實空
  - 3、如實不空

第二節 顯示大乘正義 二、心真如門(四)辨相 1、立二義

復次,此真如者,依言說分別,有二種義。云何為二?

一者如實空,以能究竟顯實故;

二者如實不空,以有自體具足無漏性功德故。

第二節 顯示大乘正義 二、心真如門(四)辨相 2、如實空

所言空者,從本已來一切染法不相應故。 謂離一切法差別之相,以無虚妄心念故。 當知真如自性,非有相,非無相,非非有 相非非無相,非有無俱相;

(四)辨相 2、如實空

非一相,非異相,非非一相非非異相,非一異俱相。

乃至總說,依一切眾生,以有妄心,念念分別,皆不相應,故說為空。

若離妄心,實無可空故

(四)辨相 3、如實不空

所言不空者,已顯法體空無妄故,即是真心;

常恒不變,淨法滿足,則名不空。 亦無有相可取,以離念境界,唯證相應故

## 第二節 顯示大乘正義

- 一、總說——一心二門
- 二、心真如門
- 三、心生滅門
- 四、從生滅門入真如門

# 第二節 顯示大乘正義

- 三、心生滅門
  - (一)心生滅
  - (二)生滅(心)因緣
  - (三)(心)生滅相

- (一)心生滅
  - 1、出體
  - 2、覺相
  - 3、不覺相
  - 4、覺與不覺之異同

(一)心生滅 1、出體

心生滅者,依如來藏故有生滅心, 所謂不生不滅與生滅和合,非一非異,名 為阿黎耶識

此識有二種義,能攝一切法,生一切法, 云何為二?一者覺義,二者不覺義

- (一)心生滅 2、覺相
  - (1) 示覺體
  - (2) 明覺相

A、始覺漸悟相

B、本覺隨染相

C、覺體廣大相

(一)心生滅 2、覺相

(1) 示覺體

所言覺義者,謂心體離念。離念相者,等虚空界,無所不遍,法界一相;即是如來平等法身。依此法身,說名本覺。何以故?

本覺義者,對始覺義說。以始覺者,即同本覺

(一)心生滅 2、覺相

(2) 明覺相

A、始覺漸悟相

(A) 始覺的名義

(B) 悟入的漸次

a、別說

b、引經證

c、抉擇

(2) 明覺相 A、始覺漸悟相

(A) 始覺的名義

始覺義者,依本覺故而有不覺,依不覺故說有始覺。

(B) 悟入的漸次 a、別說

又以覺心源故,名究竟覺;不覺心源故,非究竟覺。

此義云何?如凡夫人覺知前念起惡故,能止後念令其不起。雖復名覺,即是不覺故。

如二乘觀智,初發意菩薩等,覺於念異,念無異相,以捨麁分別執著相故,名相似覺。

### (B) 悟入的漸次 a、別說

如法身菩薩等,覺於念住,念無住相。以離分別麁念相故,名隨分覺。

如菩薩地盡,滿足方便,一念相應覺心初起,心無初相,以遠離微細念故,得見心性,心即常住,名究竟覺。

# 覺知心識相

滅相 → 凡夫 (一般) 異相 → 二乘聖者、初發意菩薩

住相 → 初~十地菩薩(法身大士)

生相 → 菩薩最後心(金剛喻定)

- (2) 明覺相
- A、始覺漸悟相
  - (B) 悟入的漸次
    - b、引經證

是故修多羅說:

若有眾生能觀無念者,則為向佛智故。

- (2) 明覺相 A、始覺漸悟相
  - (B) 悟入的漸次

#### c、抉擇

又心起者,無有初相可知,而言知初相者,即謂無念。

是故一切眾生不名為覺,以從本來念念相續,未曾離念,故說無始無明。

- (2) 明覺相 A、始覺漸悟相
  - (B) 悟入的漸次

#### c、抉擇

若得無念者,則知心相生住異滅以無念等故,而實無有始覺之異。

以四相俱時而有,皆無自立,本來平等,同一覺故。

(2) 明覺相 B、本覺隨染相

(A) 標列

(B) 智淨相

a、法釋

b、喻說

(C) 不思議業相

(2) 明覺相 B、本覺隨染相

(A)標列

0

復次,本覺隨染分別生二種相,與彼本覺 不相捨離。

云何為二?一者智淨相,二者不思議業相

- (2) 明覺相 B、本覺隨染相
  - (B)淨智相

a、法釋

智淨相者,謂依法力熏習,如實修行,滿足方便故。

破和合識相,滅相續心相,顯現法身,智淳淨故。

### b、喻說

此義云何?以一切心識之相皆是無明,無明之相,不離覺性,非可壞,非不可壞。

如大海水,因風波動,水相風相不相捨離,而水非動性。

若風止滅,動相則滅,濕性不壞故。

#### b、喻說

如是眾生自性清淨心,因無明風動,心與無明俱無形相,不相捨離。 而心非動性,若無明滅,相續則滅,智性不壞故。 (2) 明覺相 B、本覺隨染相

(C) 不思議業相

不思議業相者,以依智淨,能作一切勝妙境界。

所謂無量功德之相,常無斷絕。

隨眾生根,自然相應,種種而現,得利益故

第二節 顯示大乘正義 三、心生滅門 2、覺相

- (1) 示覺體
- (2) 明覺相

A、始覺漸悟相

B、本覺隨染相

C、覺體廣大相

(2) 明覺相

C、覺體廣大相

復次,覺體相者,有四種大義,與虚空等, 猶如淨鏡。

云何為四?

一者如實空鏡,遠離一切心境界相,無法可現,非覺照義故。

(2) 明覺相

C、覺體廣大相

二者因熏習鏡,謂如實不空。

一切世間境界,悉於中現,不出不入,不失不壞;常住一心,以一切法即真實性故。

又一切染法所不能染,智體不動,具足無漏

, 熏眾生故。

(2) 明覺相

### C、覺體廣大相

三者法出離鏡,謂不空法,出煩惱礙、智礙。離和合相,淳淨明故。

四者緣熏習鏡,謂依法出離故,遍照眾生之心,令修善根,隨念示現故。

- (一)心生滅 3、不覺相
  - (1)總明體相
  - (2) 別說枝末

A、三細相

B、六粗相

(3) 結歸根本

#### (1)總明體相

所言不覺義者,謂不如實知真如法一故,不 覺心起而有其念;念無自相,不離本覺。 猶如迷人,依方故迷;若離於方,則無有迷

### (一)心生滅門 3、不覺相 (1)總明體相 眾生亦爾,依覺故迷; 若離覺性,則無不覺。 以有不覺妄想心故,能知名義,為說真覺;

以有个党安想心故,能知名我,為說具党若離不覺之心,則無真覺自相可說

(2) 别明枝末 A、三細相

復次,依不覺故生三種相,與彼不覺相應不離。云何為三?

一者無明業相:以依不覺故心動,說名為業。 覺則不動,動則有苦,果不離因故

(2) 别明枝末 A、三細相

二者能見相,以依動故能見,不動則無見 三者境界相,以依能見故境界妄現,離見則無 境界

(一)心生滅門 3、不覺相 (2) 别明枝末 B、六粗相 以有境界緣故,復生六種相。云何為六? 一者智相,依於境界,心起分別,愛與不愛

二者相續相,依於智故,生其苦樂,覺心起念,相應不斷故

故

(2) 别明枝末 B、六粗相

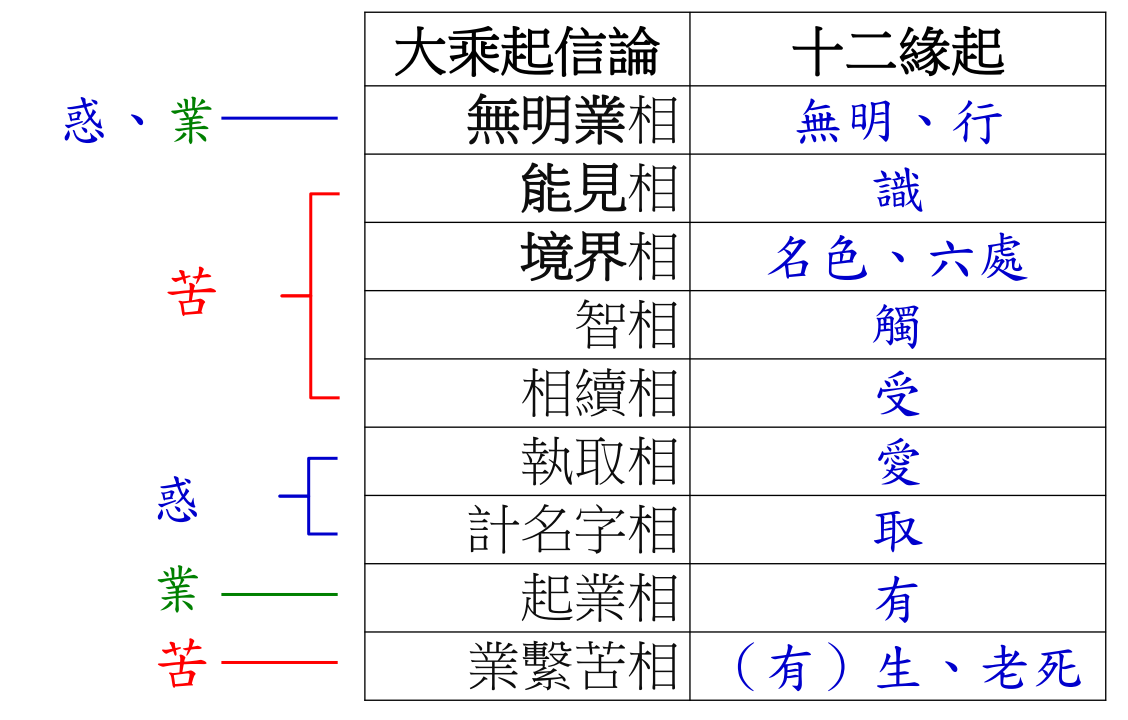
三者執取相,依於相續,緣念境界,住持苦樂,心起著故

四者計名字相,依於妄執,分別假名言相故

(2) 别明枝末 B、六粗相

五者起業相,依於名字,尋名取著,造種種業故

六者業繋苦相,以依業受果,不自在故



(3) 歸結根本

當知無明能生一切染法,以一切染法,皆是不覺相故

- (一)心生滅
  - 4、覺與不覺之異同
    - (1) 標列
    - (2) 同相
    - (3) 異相

(一)心生滅 4、覺與不覺之異同

(1)標列

復次,覺與不覺有二種相。云何為二?一者同相,二者異相

(一)心生滅 4、覺與不覺之異同

(2) 同相

言同相者,譬如種種瓦器,皆同微塵性相。 如是無漏無明種種業幻,皆同真如性相。 是故修多羅中,依於此真如義故,說一切眾生 本來常住入於涅槃。

(一)心生滅 4、覺與不覺之異同

(2) 同相

菩提之法,非可修相,非可作相,畢竟無得。亦無色相可見,而有見色相者,唯是 隨染業幻所作,非是智色不空之性,以智 相無可見故

(一)心生滅 4、覺與不覺之異同

(3) 異相

言異相者,如種種瓦器,各各不同。 如是無漏無明,隨染幻差別,性染幻差別 故

### 第二節 顯示大乘正義

- 三、心生滅門
  - (一)心生滅
  - (二)生滅(心)因緣
  - (三)(心)生滅相

- (二)生滅(心)因緣
  - 1、藏心為依之諸識生起
  - 2、無明為依之染心還滅

(二)生滅(心)因緣

1、藏心為依之諸識生起

(1) 總標

(2) 依心起意

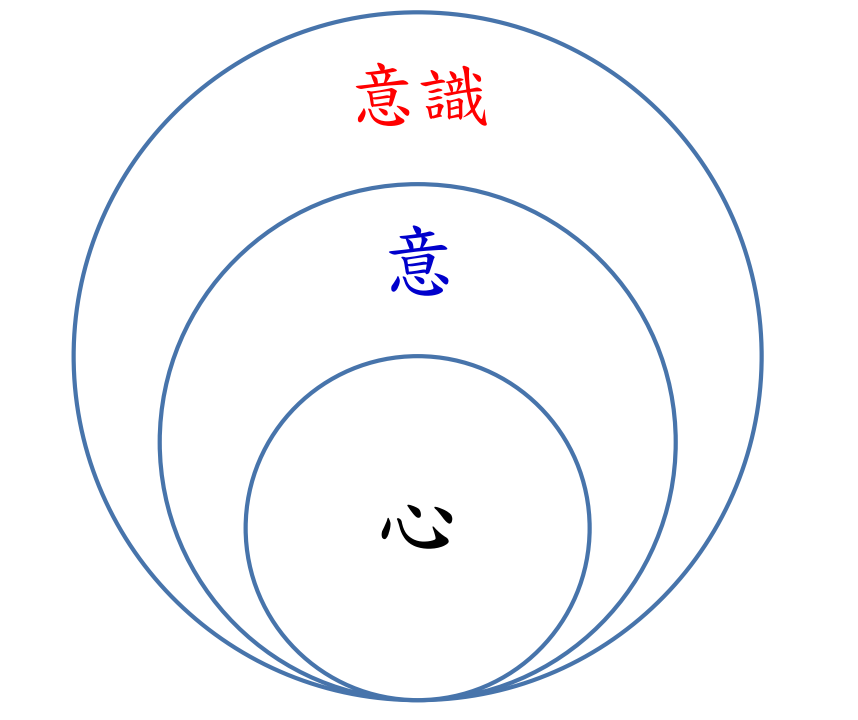
A、别明五意

B、結成唯心

(3) 依意意識轉

- 1、藏心為依之諸識生起
  - (1) 總標

復次,生滅因緣者,所謂眾生依心、意、 意識轉故



- 1、藏心為依之諸識生起
  - (2) 依心起意

A、别明五意

B、結成唯心

1、藏心為依之諸識生起

(2)依心起意 A、别明五意

此義云何?

以依阿黎耶識說有無明,不覺而起,能見,能現,能現,能取境界,起念相續,故說為意

- 1、藏心為依之諸識生起
- (2) 依心起意 A、别明五意

此意復有五種名。云何為五?

一者名為業識,謂無明力不覺心動故

二者名為轉識,依於動心能見相故

1、藏心為依之諸識生起

(2) 依心起意 A、别明五意

三者名為現識,所謂能現一切境界,猶如明鏡現於色像。

現識亦爾,隨其五塵對至即現,無有前後,以一切時任運而起常在前故

- 1、藏心為依之諸識生起
  - (2)依心起意 A、别明五意

四者名為智識,謂分別染淨法故

- 1、藏心為依之諸識生起
  - (2) 依心起意 A、别明五意

五者名為相續識,以念相應不斷故;住持過去無量世等善惡之業,令不失故;復能成熟現在未來 苦樂等報無差違故。

能令現在已經之事,忽然而念,未來之事,不覺妄慮

| 九心輪 | 大乘起信論 | 十二緣起  |
|-----|-------|-------|
| 轉   | 業識    | 行     |
| 見   | 轉識    | 識     |
| 所受  | 現識    | 名色、六處 |
| 分别  | 智識    | 觸     |
| 令起  | 相續識   | 受     |

| 九心輪 | 大乘起信論 | 瑜伽師地論 |
|-----|-------|-------|
| 轉   | 業識    | 率爾心   |
| 見   | 轉識    | 尋求心   |
| 所受  | 現識    | 決定心   |
| 分別  | 智識    | 染淨心   |
| 令起  | 相續識   | 等流心   |

三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣 1、藏心為依之諸識生起

(2) 依心起意 B、結成唯心

是故三界虚偽,唯心所作,離心則無六塵境界。此義云何?

以一切法皆從心起妄念而生。一切分別即分別自心,心不見心,無相可得。

三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣
1、藏心為依之諸識生起
(2)依心起意 B、結成唯心

當知世間一切境界,皆依眾生無明妄心而得住持。

是故一切法,如鏡中像,無體可得。 唯心虚妄,以心生則種種法生,心滅則種種 法滅故

- 三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣 1、藏心為依之諸識生起
  - (3) 依意意識轉
- 復次,言意識者,即此相續識。依諸凡夫取 著轉深,計我我所,種種妄執,隨事攀緣, 分別六塵,名為意識;亦名分離識,又復說 名分別事識。
- 此識依見、愛煩惱增長義故

- (二)生滅(心)因緣
  - 2、無明為依之染心還滅
    - (1) 略明緣起甚深
    - (2) 廣顯緣起生滅

- 三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣2、無明為依之染心還滅
  - (1) 略明緣起甚深

依無明熏習所起識者,非凡夫能知,亦非二乘智慧所覺。

謂依菩薩,從初正信發心觀察;若證法身,得少分知;

乃至菩薩究竟地不能知盡,唯佛窮了

# 覺知心識相

滅相 → 凡夫 (一般) 異相 → 二乘聖者、初發意菩薩

住相 → 初~十地菩薩(法身大士)

生相 → 菩薩最後心(金剛喻定)

# 意識



(五)意



阿賴耶識(如來藏+無明)

意識 (無明)



(五)意(無明)



阿賴耶識(無明)

2、無明為依之染心還滅

(2) 廣顯緣起生滅

A、無明由起

B、染心還滅

C、無明還滅

D、料簡

- 2、無明為依之染心還滅
- (2)廣顯緣起生滅 A、無明由起何以故?是心從本已來,自性清淨而有無明; 為無明所染,有其染心;

雖有染心而常恒不變,是故此義唯佛能知。

- 2、無明為依之染心還滅
- (2)廣顯緣起生滅 A、無明由起

所謂心性常無念故,名為不變;

以不達一法界故,心不相應,忽然念起,名為無明。

| 見一愛三 | 煩惱障 | 起煩惱<br>住地  | 三乘共斷 |
|------|-----|------------|------|
| 無明   | 煩惱障 | 過恆沙上煩惱(微細) | 上壬一山 |
| 住地   | 所知障 | 住地         | 大乘不共 |

見一、愛三 起(恆沙上煩惱)
 直地 習(隨眠)
 起(過恆沙上煩惱)
 塵沙惑
 習(地、氣)
 無明惑

- 三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣2、無明為依之染心還滅
  - (2) 廣顯緣起生滅 B、染心(生起) 還滅

染心者有六種。云何為六?

- 一者執相應染,依二乘解脫,及信相應地遠離故
- 二者不斷相應染,依信相應地修學方便,漸漸能 捨,得淨心地究竟離故

- 2、無明為依之染心還滅
- (2)廣顯緣起生滅 B、染心(生起)還滅 三者分別智相應染,依具戒地漸離,乃至無 相方便地究竟離故

四者現色不相應染,依色自在地能離故

- 2、無明為依之染心還滅
- (2)廣顯緣起生滅 B、染心(生起)還滅 五者能見心不相應染,依心自在地能離故 六者根本業不相應染,依菩薩盡地,得入如 來地能離故

| 六種染心    | 意/意識 細/粗 |   | 細/粗相  |   |
|---------|----------|---|-------|---|
| 執相應染    | 意識相應     | 九 | 執取、計名 | 字 |
| 不斷相應染   | 相續識      |   | 相續相   |   |
| 分別智相應染  | 智識       |   | 智相    |   |
| 現色不相應染  | 現識       |   | 境界相   |   |
| 能見心不相應染 | 轉識       |   | 能見相   |   |
| 根本業不相應染 | 業識       |   | 無明業相  |   |

| 六染心     | 意/意識 | 細/粗相   | 階位    |
|---------|------|--------|-------|
| 執相應染    | 意識   | 執取、計名字 | 二乘、初住 |
| 不斷相應染   | 相續識  | 相續相    | 初地始離  |
| 分別智相應染  | 智識   | 智相     | 二~七地  |
| 現色不相應染  | 現識   | 境界相    | 八地    |
| 能見心不相應染 | 轉識   | 能見相    | 九地    |
| 根本業不相應染 | 業識   | 無明業相   | 如來地   |
|         |      |        |       |

2、無明為依之染心還滅

(2) 廣顯緣起生滅 C、無明還滅

不了一法界義者,從信相應地觀察學斷,

入淨心地隨分得離,

乃至如來地能究竟離故

| 六種染心    |             |
|---------|-------------|
| 執相應染    | 信相應地斷       |
| 不斷相應染   | 初住治伏,淨心地始分斷 |
| 分別智相應染  |             |
| 現色不相應染  |             |
| 能見心不相應染 |             |
| 根本業不相應染 | 如來地究竟離      |

三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣
2、無明為依之染心還滅(2)廣顯緣起生滅
D、料簡 (A)相應不相應

言相應義者,調心、念法異,依染淨差別,而知相、緣相同故

不相應義者,謂即心不覺,常無別異,不同知相、緣相故

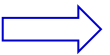
|     | 細/粗 | 五意 | 六染心 |
|-----|-----|----|-----|
| 相應  | 六粗  | 後二 | 前三  |
| 不相應 | 三細  | 前三 | 後三  |

|       | 相應  | 不相應  |
|-------|-----|------|
| 大眾分別說 | 纏   | 隨眠   |
| 唯識學者  | 現行  | 種子   |
| 勝鬘經   | 起煩惱 | 住地煩惱 |
| 有部    | 心所  | 得等   |
| 菩提流支  | 妄心  | 真心   |

| Łn | 四    | 繐  |     |
|----|------|----|-----|
| 起  | 無始無明 | 纏  | 心相應 |
| 住  | 四    | 隨眠 | ナー体 |
| 地  | 無始無明 |    | 不相應 |

|     | 大眾分別說 | 唯識 | 勝鬘經  |
|-----|-------|----|------|
| 相應  | 繐     | 現行 | 起煩惱  |
| 不相應 | 隨眠    | 種子 | 住地煩惱 |

本論 🔷



相應: 王所有別體

不相應: 唯心而王所渾然不分

三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣
2、無明為依之染心還滅(2)廣顯緣起生滅
D、料簡 (B)煩惱礙智礙

又染心義者,名為煩惱礙,

能障真如根本智故

無明義者,名為智礙,能障世間自然業智故

三、心生滅門 (二)生滅(心)因緣 2、無明為依之染心還滅(2)廣顯緣起生滅 D、料簡 (B) 煩惱礙智礙 此義云何?以依染心、能見、能現、妄取境 界, 違平等性故 以一切法常静,無有起相;無明不覺,妄與

以一切法市前,無有起相,無仍不見,女照法違,故不能得隨順世間一切境界種種智故

## 第二節 顯示大乘正義

- 三、心生滅門
  - (一)心生滅
  - (二)生滅(心)因緣
  - (三)(心)生滅相

- (三)(心)生滅相
  - 1、泛說生滅明不滅
  - 2、廣論熏習顯無盡

(三)(心)生滅相

1、泛說生滅明不滅

(1) 二種生滅

A、分廳細

B、明生滅

(2)心體不滅

(三)(心)生滅相

2、廣論熏習顯無盡

(1)標熏習體 (2)熏習起染法不斷

(3) 熏習起淨法不斷 (4) 淨熏究竟無盡

第二節 顯示大乘正義 三、心生滅門(三)(心)生滅相 1、泛說生滅明不滅

(1) 二種生滅 A、分麤細

復次,分別生滅相者有二種。云何為二?一者粗,與心相應故。二者細,與心不相應故 又粗中之粗,凡夫境界。粗中之細及細中之 粗,菩薩境界。細中之細,是佛境界 粗相 與心相應 智識、相續識、意識,

智相、相續相、執取相、計名字相、起

業相、業繁苦相

執相應染、不斷相應染、分別智相應染

細相 與心不相應 業識、轉識、現識,

無明業相、能見相、境界相

根本業不相應染、能見心不相應染、

現色不相應染

| 意識,執相應染,<br>執取、計名字相等         | 凡夫境界                                                                                  |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 智識、相續識,不斷相應染、分別智相應染,智相、相續相   | 菩薩境界                                                                                  |
| 轉識、現識,現色不相應染、能見心不相應染,能見相、境界相 | 音)を火クト                                                                                |
| 業識,根本業不相應染,<br>無明業相          | 諸佛境界                                                                                  |
|                              | 執取、計名字相等<br>智識、相續識,不斷相應染、分別智相應染,智相、相續相<br>轉識、現識,現色不相應染、能見心不相應染,能見相、境界相<br>業識,根本業不相應染, |

第二節 顯示大乘正義 三、心生滅門(三)(心)生滅相 1、泛說生滅明不滅

(1) 二種生滅 B、明生滅

此二種生滅,依於無明熏習而有,所謂依因依緣:依因者,不覺義故;依緣者,妄作境界義故。若因滅,則緣滅。因滅故, 不相應心滅;緣滅故,相應心滅

(三)(心)生滅相 1、泛說生滅明不滅

(2) 心體不滅

問曰:若心滅者,云何相續?若相續者,云何說究竟滅

答曰:所言滅者,唯心相滅,非心體滅。 如風依水而有動相,若水滅者,則風相斷絕,無 所依止,以水不滅,風相相續。 第二節 顯示大乘正義 三、心生滅門 (三)(心)生滅相 1、泛說生滅明不滅

(2)心體不滅

唯癡滅故,心相隨滅,非心智滅

唯風滅故,動相隨滅,非是水滅。 無明亦爾,依心體而動,若心體滅,則眾生斷絕,無所依止。以體不滅,心得相續。

- (三)(心)生滅相 2、廣論熏習顯無盡
  - (1)標熏習體
  - (2) 熏習起染法不斷
  - (3) 熏習起淨法不斷
  - (4) 淨熏究竟無盡

(三)(心)生滅相 2、廣論熏習顯無盡

(1)標熏習體

A、熏習體

B、熏習義

(三)(心)生滅相 2、廣論熏習顯無盡

(1)標熏習體 A、熏習體

復次,有四種法熏習義故,染法淨法起不斷絕。云何為四?

一者淨法,名為真如,二者一切染因,名為無明。三者妄心,名為業識。四者妄境界,所謂六塵

第二節 顯示大乘正義 三、心生滅門(三)(心)生滅相 2、廣論熏習顯無盡

(1)標熏習體 B、熏習義

熏習義者:如世間衣服,實無於香,若人以香而熏習故,則有香氣。

此亦如是:真如淨法,實無於染,但以無明而熏習故,則有染相。無明染法,實無淨業,但以真如而熏習故,則有淨用

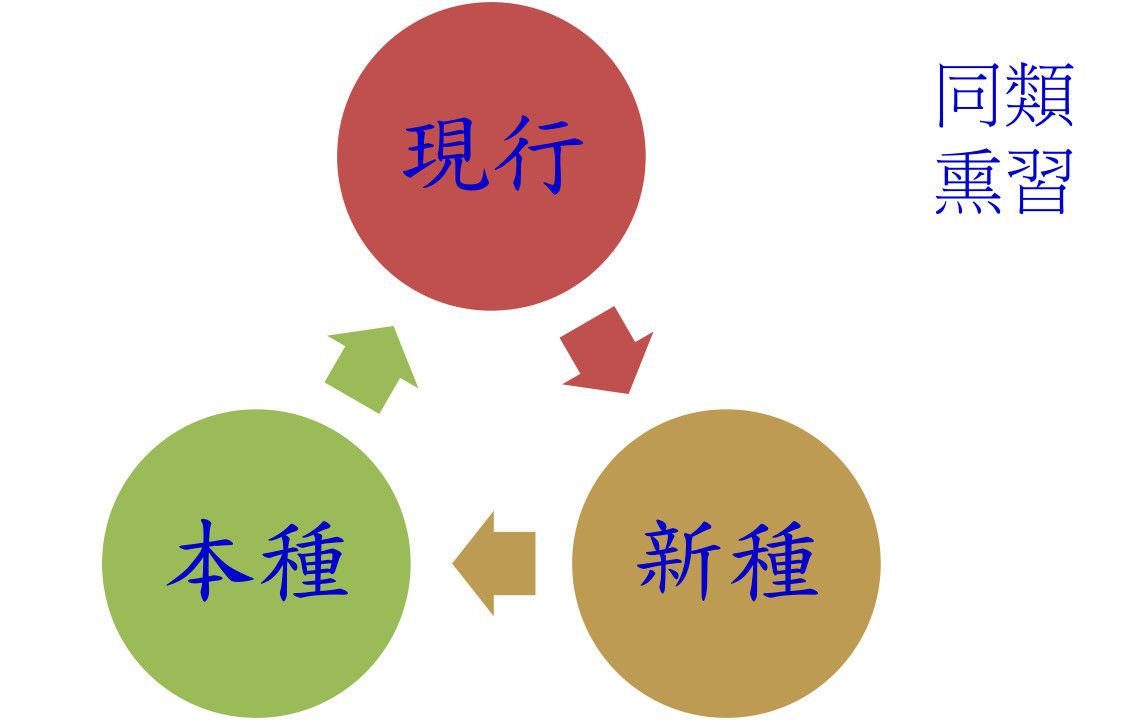
(参)維護起信論的近代大師

二、考據學的回應:進化方法,不恰當

三、義理會通:真如、種子熏生

|    | 唯識 | 起信論  |
|----|----|------|
| 真如 | 理性 | 理性正智 |

|    | 唯識      | 起信論     |
|----|---------|---------|
| 種習 | 有漏、無漏各別 | 有漏、無漏互熏 |



|     | 本論            | 唯識    |
|-----|---------------|-------|
| 熏習  | 保留、合化,功能、現行   | 同類、潛能 |
| 受熏習 | 淨法熏妄染,妄染熏淨法   | 無記性   |
| 真如  | 熏習非偏種子,真如非偏理性 | 非能、所熏 |

т

第二節 顯示大乘正義 三、心生滅門(三)(心)生滅相 2、廣論熏習顯無盡

(2) 熏習起染法不斷

A、熏習生起 B、熏習差別

(A) 妄境界熏習

(B) 妄心熏習

(C) 無明熏習

(三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡

(2) 熏習起染法不斷 A、熏習生起

云何熏習起染法不斷?

所謂以依真如法故,有於無明。

以有無明染法因故,即熏習真如;以熏習故

, 則有妄心

(三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡

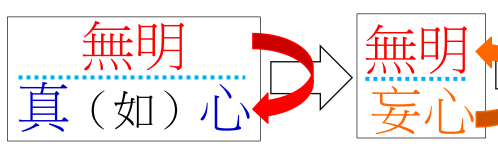
(2) 熏習起染法不斷 A、熏習生起

以有妄心,即熏習無明,不了真如法故,不覺念起現妄境界

以有妄境界染法緣故,即熏習妄心,令其念著,造種種業,受於一切身心等苦

### 意識(執相應染)









無明

(智) 相續相

業識

轉識 現識

相續識



意

# 無明熏習成妄心

## 妄心熏習 成妄境

妄境熏習 成惑業苦

妄心妄念中, 現起虚妄的境 界相 妄心熏習無明 不了真如法

妄境界為外緣 熏習妄心,念 相續不斷 造諸業, 受一 切苦

(三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡

(2) 熏習起染法不斷 B、熏習差別

(A) 妄境界熏習

此妄境界熏習義則有二種,云何為二?

一者增長念熏習。二者增長取熏習

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (2) 熏習起染法不斷 B、熏習差別
  - (B) 妄心熏習
- 妄心熏習義有二種,云何為二?
- 一者業識根本熏習,能受阿羅漢、辟支佛、
- 一切菩薩生滅苦故。
- 二者增長分別事識熏習、能受凡夫業繫苦故

(三)(心)生滅相 2、廣論熏習顯無盡

(2) 熏習起染法不斷 B、熏習差別

(C)無明熏習

無明熏習義有二種,云何為二?

一者根本熏習,以能成就業識義故。

二者所起見愛熏習,以能成就分別事識義故

|    | 妄境界熏習     | 妄心熏習        | 無明熏習       |
|----|-----------|-------------|------------|
| 意  | 增長念(相續識)  | 業識根本 (變異生死) | 根本熏習(業識)   |
| 意識 | 增長取(見愛煩惱) | 分別事識(分段生死)  | 所起<br>見愛熏習 |

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
  - (3) 熏習起淨法不斷

A、熏習生起

B、熏習差別

- (A) 妄心熏習
- (B) 真如熏習

(三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡(3)熏習起淨法不斷 A、熏習生起

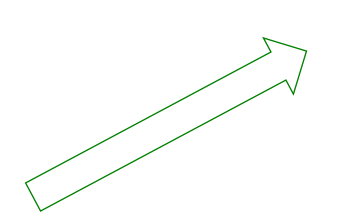
云何熏習起淨法不斷?

所謂以有真如法故,能熏習無明,以熏習因緣力故,則令妄心厭生死苦,樂求涅槃。

以此妄心有厭求因緣故,即熏習真如,自信己性,知心妄動,無前境界,修遠離法。

(三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡 (3) 熏習起淨法不斷 A、熏習生起 以如實知無前境界故,種種方便,起隨順行 ,不取不念,乃至久遠熏習力故,無明則滅 以無明滅故,心無有起,以無起故,境界隨

以無明滅故,心無有起,以無起故,境界隨滅。以因緣俱滅故,心相皆盡,名得涅槃,成自然業



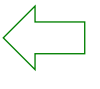
### 自然業用

真心 (淨智)

無明滅除

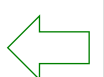








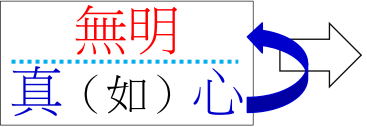
不執取



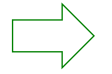
### 妄境

不取不念









#### 妄境 (無實)

解行(遠離法)

## 真如熏習 成發心

發心熏習 成解行 修行熏習證涅槃

以真如能熏習 無明, 生厭苦求樂之 動機 熏習真如,信 如具覺性, 修遠離行 (唯心無境) 發起隨順真如 而修行減 不念 始 始

# 無明熏習成妄心

## 妄心熏習 成妄境

妄境熏習 成惑業苦

妄心妄念中, 現起虛妄的境 界相 妄心熏習無明 不了真如法

妄境界為外緣 熏習妄心,念 相續不斷 造諸業, 受一 切苦

|     | 熏習起染法不斷  | 熏習起淨法不斷 |  |  |
|-----|----------|---------|--|--|
| 淨法  | 無明熏習成妄心  | 真如熏習成發心 |  |  |
| 染因  | 無明黑百风女心  | 具如黑百风贺心 |  |  |
| 妄心  | 妄心熏習成妄境  | 發心熏習成解行 |  |  |
| 妄境界 | 妄境熏習成惑業苦 | 修行熏習證涅槃 |  |  |

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
  - (3) 熏習起淨法不斷

A、熏習生起

B、熏習差別

- (A) 妄心熏習
- (B) 真如熏習

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡(3)熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (A) 妄心熏習 妄心熏習義有二種,云何為二?

故

一者分別事識熏習,依諸凡夫、二乘人等, 厭生死苦,隨力所能,以漸趣向無上道故 二者意熏習,謂諸菩薩發心勇猛,速趣涅槃

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習

真如熏習義有二種,云何為二?

一者自體相熏習,二者用熏習

| 妄心熏習  | 真如熏習 |
|-------|------|
| 意(業識) | 自體相  |
| 分別事識  | 用    |

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習
- 自體相熏習者,從無始世來,具無漏法,備有不思議業,作境界之性。
- 依此二義,恒常熏習,以有力故,能令眾生厭生死苦樂求涅槃,自信己身有真如法,發心修行

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習

問曰:若如是義者,一切眾生悉有真如,等皆熏習,云何有信、無信,無量前後差別?皆應一時自知有真如法,勤修方便,等入涅槃

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別(B) 真如熏習

答曰:真如本一,而有無量無邊無明,從本 已來,自性差別,厚薄不同,故過恒沙等上 煩惱,依無明起差別。我見愛染煩惱,依無 明起差别。如是一切煩惱,依於無明所起, 前後無量差別,唯如來能知故

| 見一愛三 | 煩惱障 | 起煩惱<br>住地  | 三乘共斷 |
|------|-----|------------|------|
| 無明   | 煩惱障 | 過恆沙上煩惱(微細) | 大乘不共 |
| 住地   | 所知障 | 住地         | 入%个头 |

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別

## (B) 真如熏習

又諸佛法有因有緣,因緣具足,乃得成辦。如木中火性,是火正因,若無人知,不假方便,能自燒木,無有是處。眾生亦爾,雖有正因熏習之力,若不遇諸佛菩薩善知識等以之為緣,能自斷煩惱入涅槃者,則無是處。

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡(3)熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習

若雖有外緣之力,而內淨法未有熏習力者,亦不 能究竟厭生死苦樂求涅槃。若因緣具足者,所謂 自有熏習之力,又為諸佛菩薩等慈悲願護故。能 起厭苦之心,信有涅槃,修習善根。以修善根成 熟故,則值諸佛菩薩示教利喜,乃能進趣向涅槃 道

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習

用熏習者,即是眾生外緣之力,如是外緣有無量義,略說二種,云何為二?

一者差別緣,二者平等緣

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡(3)熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習

差別緣者,此人依於諸佛菩薩等,從初發意始求道時,乃至得佛,於中若見若念,或為眷屬父母諸親,或為給使,或為知友,或為怨家,或起四攝,乃至一切所作無量行緣,以起大悲熏習之力,能令眾生增長善根,若見若聞得利益故

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡
- (3) 熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- 此緣有二種,云何為二?一者近緣,速得度

故。二者遠緣,久遠得度故。

(B) 真如熏習

是近遠二緣,分別復有二種,云何為二?

一者增長行緣,二者受道緣

|    | 增長行緣          | 受道緣         |
|----|---------------|-------------|
| 近緣 | 增長慈悲方便事行      | 修般若<br>現生得證 |
| 遠緣 | 使發心、歸依 修布施、持戒 | 使修聞、思修勝義觀慧  |

- (三)(心)生滅相2、廣論熏習顯無盡(3)熏習起淨法不斷 B、熏習差別
- (B) 真如熏習

平等緣者,一切諸佛菩薩,皆願度脫一切眾生,自然熏習,恒常不捨。以同體智力故, 隨應見聞而現作業。所謂眾生依於三昧,乃 得平等見諸佛故

未得無生法忍菩薩 差別緣未入無餘涅槃二乘 化身 一切凡夫 平等緣已離分段生死聖者 報身

## 迴向

願以此功德 普及於一切 我等與眾生 皆共成佛道