《大乘起信論講記》 〈第四章 大乘法義之解釋〉

287 這不是無明為真心、真智現前的障礙嗎?

以智障為不妥當,譯為所知障,而解說為:「所知不是障,是障障所知」, 實是多餘的辨析。

所以智障,是約能知心於所知境起時,不能正知的障礙。

### (N) 小結

本論所說,煩惱礙重在迷理的,是由於不明真理所引生的內心的煩惱。若 是事相的錯亂,不了事相的真相,就名**智礙**(下文當解說)。

#### Ⅲ、釋:離和合相,淳淨明故

眾生位中,不空的如來藏,雖不與二礙相應,而有此二礙現起。

到果地,出離 (p.143) 了煩惱礙與智礙,即能「**雜和合相**」,而顯現了覺體的「**淳淨明**」相。

**和合相**,是覺與不覺、生滅與不生滅的和合識;和合識即不離二礙。由於 煩惱礙與智礙的出離,不覺與生滅相也就遠離,所以即**離和合相**。

和合識破了,染污不覺相不再現前,於是智慧達到了究竟明淨。

#### (c) 結說

法出離鏡,即是本覺隨染中的智淨相。

#### d、第四義

### (a) 標文

四者緣熏習鏡,謂依法出離故,遍照眾生之心,令修善根,隨念示現故。

#### (b) 釋義

「**四者,緣熏習鏡**」:即是前說的不思議業相。<sup>288</sup>

因熏習與緣熏習是相對的,親切的、內在的,名**因熏習鏡**;疏遠的、外來的,名**緣熏習鏡**。

「依法」——如來藏「出離」煩惱礙、智礙的原「故」,所以念念「遍照」 一切「**眾生**」「心」,「令」眾生「修」習「善根」,「隨」眾生的心「念」而 方便「示現」,適應眾生的機感而現身說法。

佛說法,為眾生悟入覺性的外緣。眾生修學佛法,是要從多聞熏習得來,所

- (1) 無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 1(大正 31, 134a1-2)。
- (2) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 5(大正 31, 25a4-5)。
- (3) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.55~57。

### 288 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c16-19): 不思議業相者,以依智淨,能作一切勝妙境界。所謂無量功德之相,常無斷絕。隨眾 生根,自然相應,種種而見,得利益故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.134~135。

<sup>287</sup> 參見:

#### 以名緣熏習。

#### (C) 綜合解釋

覺體相中所說的四種大義,再綜合起來說:

### a、約「如實空、不空」辨

一、第一唯約**如實空**義說;後 (p.144) 三約**如實不空性**說。

### b、約「本性、離垢清淨」辨

二、前二約本性清淨說;後二約離垢清淨說。

### c、約「因熏習鏡二義」辨

三、如將因熏習鏡中的二義分別來說,如實空及第二的如實不空,約體悟諸 法真理說;

第二的因熏習與後二,約從因到果的行證說,也即是約覺體起用說。從因熏習到**法出離**,成自利行;依法出離而**緣熏習**,成利他用。

### d、約「大、乘義」辨

### (a) 眾生心之大、乘義

又,上說眾生心的**大**義,有**體、相、用**的三大;**乘**義,是諸佛乘此法到如來 地,菩薩乘此法而得成佛。<sup>289</sup>

#### (b) 覺體相之四種大義

今說覺體相有四種大義,約虛空以泛明**廣大**,約明淨(鏡)以論覺體相的大義(於大義中,顯示乘義),所以不說三大而為四大。

四大的**如實空**與因熏習鏡的**如實不空**,約體、相二大說;

具足無漏熏眾生等,約用大說。

依如來藏的本具功德內熏習為因,得以出**離煩惱礙、智礙**而成佛;

又依佛智而起**妙用**。

#### (c) 小結

所以此中所說的覺體相,也即是成立大乘義。

### 3、不覺相

### (1)總明體相

#### A、標文

所言不覺義者,謂不如實知真如法一故,不覺心起而有其念;念無自相,不離本 (p.145) 覺。猶如迷人,依方故迷;若離於方,則無有迷。眾生亦爾,依覺故迷;若離覺性,則無不覺。以有不覺妄想心故,能知名義,為說真覺;若離

# 289 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,575c25-576a1):

所言義者,則有三種。云何為三?一者、體大,謂一切法真如平等不增減故。二者、相大,謂如來藏具足無量性功德故。三者、用大,能生一切世間、出世間善因果故。 一切諸佛本所乘故,一切菩薩皆乘此法到如來地故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.53~58。

#### 不覺之心,則無真覺自相可說。

#### ※ 結前啟下

阿黎耶和合識中,有覺與不覺二義。<sup>290</sup>上已說覺義,此下明**不覺義**。

#### B、釋義

### (A) 不覺: 不如實知真如法

### a、釋:不覺義

「不覺義」是什麼?即是說:「不如實知真如法一。」

於真實平等的一法界,不能如實的了知;由於不如實知,所以名不覺。

不覺雖有種種,而根本的不覺,是於離言不二的一法界,不能如實的契證。 這一根本不覺,即一般說的無始無明住地。它是極根本的,而又極普遍的。

### b、非先不知真如性而起迷妄

真心緣起者,<sup>291</sup>每說迷真起妄,或者誤以為由於不如實知而後生起迷妄的。 其實,於真如一法界不如實知,名為不覺;不覺,所以不如實知。不可說於 一法界不如實知,而後有不覺。

約根本不覺說,於境迷蒙的不覺相,是微細難知的。如唯識家說的自證分、 證自證分,<sup>292</sup>有能知所知關係而二者同在,也是難以了知的。

### 290 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b7-11):

心生滅者,依如來藏故有生滅心,所謂不生不滅與生滅和合,非一非異,名為阿梨耶識。此識有二種義,能攝一切法、生一切法。云何為二?一者、覺義,二者、不覺義。

[11]梨=黎【宋】【元】【明】【宫】\*。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.84~98。

<sup>291</sup> 另參見:印順法師,《佛教史地考論》,〈中國佛教史略〉, pp.40~41:

……可知《楞伽》之說唯心,實重體悟心之真實,不逐名相而流散也。慧可宗承此學,「言滿天下,意非建立,玄籍遐覽,未始經心」,雖不廢文字,實不著教相。故慨然於「此 (《楞伽》) 經四世之後,變成名相」,其精神大不類地論諸師。

達摩「深信含生同一真性,客塵障故」,本真常唯心論之共義。故慧光系之真心緣起,演為華嚴宗,後有「教禪一致」之唱。然<u>真心緣起</u>者,<u>好為流轉還滅之建立</u>,<u>不僅名相紛繁</u>, 且常立相對之真妄二元,落入「緣理斷九」。

達摩禪則「情事無寄」,向上直體真常,融歸一絕。當達摩之來,南方重義解文華,故道無可弘。須待南方義學衰落,達摩禪乃得大行於南方。達摩禪頗近道生之學,然學自西來,稱南天竺一乘宗,不必與道生有關。且道生之芟夷名跡,初不為南朝所重,頓悟亦宋後漸微。但可南禪流行,學者乃回憶道生,使南禪日益發展耳!

<sup>292</sup> 另參見:印順法師,《印度佛教思想史》, pp.339~341:

……《攝論》的「唯識」與「二性」,就是一分說與二分說,意義本來是相通的。但著重「<u>唯識</u>」的,<u>以為所分別(境)是無體的遍計所執性</u>,<u>一切唯是識</u>——分別的顯現。而著重「二性」的,<u>以為識能變似見、相分</u>。呈現於心識——分別的對象,是相分——所分別,也是由識種所變現,與見分——分別有同樣的存在意義。……

<u>三分說</u>——相分,見分,自證分,是依據<u>陳那</u>《集量論釋·現量品》……凡是認識,必有 「<u>所量</u>」的境相——<u>相分</u>,是識所顯現的。能取相是<u>見分</u>,是識——(能)「量」。在能取

### (B) 釋:不覺心起而有其念

由於真如平等無差別心的不如實知,就有「不覺心起」。

不覺心起,就是虛妄分別心識現前,所以說 (p.146):「**而有其念**」。有念,所以不覺;不覺,就由於妄念。

**不覺**,依不了真實說;**妄念**,約亂識妄起說。念與不覺,是不能說有前後的, 不過依言說的次第說「不覺心起而有其念」而已。

### (C)釋:念無自相,不離本覺

覺是如實不空的,不可說沒有自體相。但不覺的虛妄分別念,雖現有它的相、用,若推究起來,「念」是「無自」體「相」的。

前明心真如時,曾說到:一切諸法都依妄念而有,離了心念,就沒有一切境界相。<sup>293</sup>其實,不但境界相離念無有,就是念的本身,也無自體相可得。

妄境依於妄念,而無自相的虛妄分別念,是依本覺而有的。離本覺,即無妄念可得,所以說「**不離本覺**」。

上面說:依本覺而有不覺;說到不覺,即相反的肯定了覺的本在。294

如說到陰暗的陽光,即意味著明淨的陽光一樣。既不離本覺而成不覺,當然也可直從不覺中顯示真覺。

所取時,有能知對境了解的<u>識自體</u>,也就是「<u>量果」</u>。對於心(心所)的能知方面,分為量與量果,所以成為三分。……在唯識學中,相分(所量)、見分(量)、自證分(量果),「此三體無別」。沒有別體而用有差別,所以可立為三分。……

陳那的三分說,留下待解的問題:自證分能證知見分,那又有誰來證知自證分呢?自證分也是不能自知的,因而有護法的四分說……護法的四分說,問題還沒有解決:證自證分又有誰來證知呢?如立證證自證分,那樣的一直推論下去,也不能解脫這問題的困境。好在說一切有部,傳下巧妙的論法,可以採用。……四分說者採用了這一論法:「證自證分」能證「自證分」能證「證自證分」,後二分展轉相證知,所以四分說就圓滿了。三分,四分說,堅守「心不自知」的原則,其實是融攝了大眾部(Mahāsāṃghika)所說:心能知他,也能自知的意義。總之,三分說是成立於依識自體,似現見分與相分的意義。說明唯識變現,實不外乎「唯識」與「二性」。三分、四分,是為了論究心識自知而引起的。

# 293 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576a9-13):

一切諸法唯依妄念而有差別,若離[1]妄念則,無一切境界之相。是故一切法從本已來,離言說相、離名字相、離心緣相,畢竟平等、無有變異、不可破壞。唯是一心,故名真如。

[1]妄=心【宋】【元】【明】【宫】。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.68~72。

# 294 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b15-16):

始覺義者,依本覺故而有不覺,依不覺故說有始覺。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.110~111:

……其實,<u>不覺從本覺而來</u>的,沒有本覺,也就無所謂不覺了。如人的眼睛有病,看不見事物,說不見。……

#### (D) 釋:法、喻

### a、釋喻:猶如迷人……則無有迷

現舉喻來說明:「如」人外行,本向東方走的,不知怎的,走錯了方向,行向西方。於是這個「**逃人**」,就迷失了方向,不知那裡是東方、那裡是西方! 他的所以迷向,是因有四方,「依方故迷」的。假使「離於」四「方」,即「無有迷」可說。

#### b、合法——眾生亦爾……則無不覺

「**眾生**」也是這樣;眾生 (p.147) 是迷而不覺的,但他的不覺而迷,不是無所依因的,是「**依覺故迷**」的——依於本覺而有不覺的。

「**若離**」了本有的「**覺性**」,也就「無」有「**不覺**」可說了。眾生雖在不覺中,但諸法的覺性,仍然如此常覺,並不因眾生的不覺而失卻。

如人迷了方向,找不到東西南北,而東西南北仍然如故,並不因迷人的迷惑而失卻方所。<sup>295</sup>

失卻方向,是由於迷情;不知一法界相,是由於生滅的不覺分。所以若說從 真中生妄、從覺生不覺,就與此喻不合。

如把東方錯作西方,不是方向使你弄錯,而是自己迷錯了的。

#### c、結:迷真起悟之涵義

眾生依覺成迷,也是迷者自迷,是不離覺性而自迷的,非覺性使眾生成迷。

- (1) 東晉·佛馱跋陀羅譯《大方廣佛華嚴經》卷 51 〈入法界品 34〉(大正 09,721a2-8)。
- (2) 西秦·聖堅譯《佛說羅摩伽經》卷 2(大正 10,864b12-15): 復次善男子!如迷方人,以東為西,以西為東,以南為北,以北為南,四維上下,亦 復如是;一切世間,迷法之人,不知正道,亦復如是。
- (3) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,579c20-25): 復次,顯示從生滅門即入真如門。所謂推求五陰色之與心,六塵境界畢竟無念,以心 無形相,十方求之終不可得。如人迷故謂東為西,方實不轉。眾生亦爾,無明迷故謂 心為念,心實不動。若能觀察知心無念,即得隨順入真如門故。
- (4) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.277~280:
  - ……舉喻來說:「如人迷」了方向,指「東為西」,而東方還是東「方」,「實不」因迷人的指為西方而有所改「轉」。「眾生」也如此,從無始以來,為「無明」所「迷」蒙,不契真「心」,而現起「為」虛妄分別的妄「念」。然而真「心」本淨,恆常不變,「實不」因眾生的現為妄念而有所變「動」。……
- (5) 印順法師,《中觀論頌講記》,〈觀涅槃品〉, p.507:
  - ……佛說解脫法門,無非在眾生現實的生死苦痛中,指出錯誤顛倒;依世間的名言假施設,引導眾生。如有人不辨方向,已到家鄉,不知這裡就是,還想東跑西跑。他所要到達的目的地,在他,真是遠在天邊,不易到達。假使有人告訴他:你迷了方向!你不要向南方,轉向北方,擺在你面前的,就是你的故鄉。要到達你的目的地,就得立刻掉轉頭來,向北方。迷路者知道了,掉轉頭來就是。那時候,還有什麼南方與北方?佛說法,也是這樣,並沒有說一實法,實相中有何可說?所以說:「佛亦無所說」。

**迷真起妄**,應如此解說。

### (E)釋:以有不覺……自相可說

#### a、有不覺才能知名義,顯真覺

說到眾生述而不覺,就暗示了諸法真相——不述真覺的存在。不覺對於覺, 固然是大錯亂,但也有用處。

因為,如上文說:「依不覺故,說有始覺。」<sup>296</sup>這是說「**以有不覺妄想心**」, 所以「**能知名義**」。

真如離言,一切法的概念、名稱、定義等,都不與本覺相應。

但要使眾生開始覺了,必須借重這不覺妄想心,使眾生能知諸法的概念、名稱、定義,能知不契真理的非是,能知自己在(p.148) 迷中,而進求真覺以契合於真理。

這才能從不覺而轉成為覺,方有真覺可說,所以說「為說真覺」。

真覺,即是始覺;說為始覺,而實是本來如此的本覺。

#### b、離不覺無真覺自相

「若離」了「不覺」的妄想「心」,就「無真覺」的「自相可說」,也就無從修行覺悟了。 $^{297}$ 

所以從不覺而覺的意義說,不覺是有它相對的用處的。如世間有不合理的現象存在,這才會進求解決不合理的方法,而使它成為合理的。

### C、結說

覺與不覺,在生滅門中有著**相依**的關係,所以下文說的**真妄相熏**,雖為唯識者所反對,而實有它的道理。

本節,說明不覺是什麼,以及從不覺而到始覺的過程中,不覺對於始覺所有的作用。

### (2) 別說枝末

### 296 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b15-16): 始覺義者,依本覺故而有不覺,<u>依不覺故說有始覺</u>。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.110~111。

<sup>297</sup> 另參見:印順法師,《華雨集 (一)》,〈辨法法性論講記〉,pp.252~253:

依印度所傳佛法,小乘、大乘,唯識與中觀,都重視聞、思,依分別入無分別,依名言入離名言,依世俗入勝義。如一切不加分別,無知無見,怎能方便證悟法性呢?

例如要去總統府,先要分別:向東或是向南,向中正路呢,還是南京東路?左轉或是右轉。要知道路線,才能到達總統府。到了總統府,總統府自身,沒有東南西北可說,可是如沒有東南西北的指示,怎麼也不能到達的。

總統府自身無所謂東南西北,卻要依東南西北的指示才能到達,這就是方便。佛能化度眾 生,就有賴方便。

法性是無能取、所取,無能詮、所詮,卻說種種法門,從了解分別中,引導趣入,這就是 佛的偉大,不可思議的方便!

### A、三細相

(A) 標明:依不覺而生三相

#### a、標文

復次,依不覺故生三種相,與彼不覺相應不離。

#### b、本論以三段文明不覺相

上說不覺的總相、根本相,此說不覺的別相、枝末相。

不覺所起相有二,即**三細相**與**六粗相**。向來所說的「無明不覺生三細,境界 為緣長六組」,<sup>298</sup>即是(p.149)此中所說的。

本論說不覺相有三段文:這裡說**三細六粗;生滅因緣**下,說**心、意、意識;** <sup>299</sup>及後所說**七種染心** <sup>300</sup>——内容大抵相同,不過每段有它的著重點而已。

如此間,有講者、記者、聽者不同,而以講者為主。若作其他事情,雖還是

# 298 參見:

(1) 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 37(大正 36, 285a21-b14):

疏:本覺自然故無造作者,即將第二句無作字釋初句處字。從悟亦冥符下,將第二句無分別字囑初句所得字。三細已下,釋三、四二句。

即《起信論》:然<u>由無明為因,生三細</u>;<u>境界為緣,生六麁</u>。故彼論云:「復次,依不覺故生三種相,與彼本覺相應不離。云何為三?一者無明業相……云何為六?一者智相……六業繋苦相,以依業受果,不自在故。當知無明能生一切染法,以一切染法,皆是不覺相故。」……

(2) 明·寂光直解《梵網經直解》卷 1(新卍續藏經 38,804b13-15):

<u>因緣即三細、六粗</u>,生滅和合之稱,所謂:<u>無明不覺生三細,境界為緣長六粗</u>。

# 299 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b3-16):

復次,生滅因緣者,所謂眾生依心、意、意識轉故。此義云何?以依阿梨耶識說有無明不覺而起,能見、能現、能取境界,起念相續,故說為意。此意復有五種名。云何為五?一者、名為<u>業識</u>,謂無明力不覺心動故。二者、名為<u>轉識</u>,依於動心能見相故。三者、名為<u>現識</u>,所謂能現一切境界,猶如明鏡現於色像;現識亦爾,隨其五塵對至,即現無有前後,以一切時任運而起常在前故。四者、名為<u>智識</u>,謂分別染淨法故。五者、名為<u>相續識</u>,以念相應不斷故,住持過去無量世等善惡之業令不失故,復能成熟現在未來苦樂等報無差違故,能令現在已經之事忽然而念,未來之事不覺妄慮。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.167~180。

# 300 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577c2-15):

何以故?是心從本已來自性清淨而有無明,為<u>無明所染</u>,有其染心。雖有染心而常恒不變,是故此義唯佛能知。所謂心性常無念故名為不變,以不達一法界故心不相應, 忽然念起名為無明。

<u>染心者有六種</u>。云何為六?一者、<u>執相應染</u>,依二乘解脫,及信相應地遠離故。二者、<u>不斷相應染</u>,依信相應地修學方便漸漸能捨,得淨心地究竟離故。三者、<u>分別智相應染</u>,依具戒地漸離,乃至無相方便地究竟離故。四者、<u>現色不相應染</u>,依色自在地能離故。五者、<u>能見心不相應染</u>,依心自在地能離故。六者、<u>根本業不相應染</u>,依菩薩盡地得入如來地能離故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.191~200。

這幾人,然主體者可能不同。

### c、略辨「緣起」義

### (a) 本論:以「三細、六粗」明

本論說的**三細六粗**,在論主的心念中,是要解決一個論題的,這就是無明緣 行等的十二緣起。

雖名字有不同,或合二支為一支,而意義是合於十二緣起的。

佛說眾生雜染流轉時,主要即說十二緣起。301

#### (b) 有部

後代學者,對此緣起義的解釋多而不同:有部說有一念、分位等的四種緣

### 301 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·298 經》卷 12(大正 02,85a12-b19):

爾時,世尊告諸比丘:「我今當說緣起法法說、義說。諦聽,善思,當為汝說。 云何緣起法<u>法說</u>?謂<u>此有故彼有</u>,<u>此起故彼起</u>,謂緣無明行,乃至純大苦聚集,是名 緣起法法說。

云何<u>義說</u>?謂<u>緣[1]無明[2]</u>行者。……緣行[3]<u>識者</u>……緣識[4]<u>名色者</u>……緣名色[5]<u>六入處</u>者……緣六入處[6]<u>觸</u>者……緣觸[7]<u>受</u>者……緣受[8]<u>愛</u>者……緣愛[9]取者……緣取[10]<u>有</u>者……緣有[11]生者……緣生[12]老死者……此死及前說老,是名老死——是名緣起義說。」

(2) 劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·296 經》卷 12(大正 02,84b13-26):

爾時,世尊告諸比丘:「我今當說因緣法及緣生法。

云何為<u>因緣法</u>?謂此有故彼有,謂<u>緣無明行</u>,緣行識,<u>乃至</u>如是如是<u>純大苦聚集</u>。 云何<u>緣生法</u>?謂<u>無明、行</u>。若佛出世,若未出世,此法常住,法住法界,彼如來自所 覺知,成等正覺,為人演說,開示顯發,謂緣無明有行,乃至緣生有老死。若佛出 世,若未出世,此法常住,法住法界……審諦真實、不顛倒。如是<u>隨順緣起</u>,是名緣 生法。謂無明、行、識、名色、六入處、觸、受、愛、取、有、生、老、病、死、 憂、悲、惱、苦,是名緣生法。」

(3) 唐·玄奘譯《大般若波羅蜜多經》卷 46(大正 05, 262a14-b26):

具壽善現白佛言:「世尊!云何世間法?」

佛告善現:「謂世間五蘊、十二處、十八界、十業道、四靜慮、四無量、四無色定、<u>十</u> 二支緣起法。善現!此等名世間法。」

具壽善現白佛言:「世尊!云何出世間法?」

佛告善現:「謂出世間四念住、四正斷、四神足、五根、五力、七等覺支、<u>八聖道支</u>、空解脫門、無相解脫門、無願解脫門……內空、外空、內外空、空空……佛十力、四無所畏、四無礙解、大慈、大悲、大喜、大捨、十八佛不共法、一切智、道相智、一切相智。善現!此等名<u>出世間法</u>。」

- (4)世友造·玄奘譯《阿毘達磨品類足論》卷 6〈辯攝等品 6〉(大正 26,715c4-5): <u>緣起法</u>云何?謂<u>有為法</u>。非緣起法云何?謂無為法。
- (5) 印順法師,《佛法概論》,〈我論因說因〉,p.145:

<u>緣起支性是雜染</u>的、<u>世間</u>的,<u>聖道支性是清淨</u>的、<u>出世間</u>的;因緣即總括了佛法的一切。有情的現實界,即雜染的。這雜染的因緣理則,經中特別稱之為緣起(釋尊所說的緣起,是不通於清淨的)法。依此理則,當然生起的是雜染的、世間的、苦迫的因果。清淨的因緣——聖道支性,依此理則,當然生起的是清淨的、出世的、安樂的因果。

起,<sup>302</sup>有說三世緣起,有說二世緣起。<sup>303</sup>

解釋儘管不同,內容都約十二緣起說。

#### (c) 唯識學說之發展

我在《唯識學探源》裡,曾經說到:唯識學的發展,與十二緣起的關係極 深。後代的虛妄唯識論者,離開十二緣起,明賴耶緣起。

賴耶在緣起支中,即**識**支,識為感受生死的異熟果報體。唯識家從此說起,著重種子生現行,這才發展為賴耶緣起說。<sup>304</sup>

# 302 參見:

(1) 東晉·佛陀跋陀羅譯《達摩多羅禪經》卷 2(大正 15,323a4-5): 修行觀緣起有四種:一名連縛、二名流注、三名分段、四名剎那。

- (2)五百大阿羅漢等造·玄奘譯《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 23(大正 27,117c3-4): 復次,緣起有四種:一、剎那,二、連縛,三、分位,四、遠續。
- (3) 印順法師,《說一切有部為主的論書與論師之研究》, p.344。
- (4) 印順法師,《印度佛教思想史》, pp.191~192:

有部論師對緣起的解釋,各有所重,所以「緣起有四種,一、剎那,二、連縛,三、 分位,四、遠續」。

- 一、剎那(kṣaṇa)緣起:與迦旃延尼子同時的<u>寂授</u>——設摩達多(Śarmadatta)所 說。<u>一剎那中</u>,有無明、行……老死等<u>十二支</u>。<u>一剎那中</u>,<u>與一念中相近</u>。……一心 緣起,可說受到剎那緣起的影響。
- 二、連縛(saṃbandhika)緣起:世友《品類足論》說「云何緣起?謂一切有為法」。 一切有為法,通於有漏、無漏;有先後或同時的因果關係,所以名為連縛。
- 三、分位(avasthita)緣起:《發智論》說:無明、行,是前生的因;識、名色、六處、觸、受,是現生的果。愛、取、有,是現生的因;生、老死,是未來生的果。十二支通於三世,有兩重因果。所以名為分位,是階段的意思。……
- 四、遠續(prākarṣika)緣起:是<u>《識身足論》</u>說的。生死業報,是不限於前後二生的。可能很久以前的惑業因緣、到今生才受報;今生的惑業因緣,要多少生以後才受報。所以生死業報的十二支,是通於久遠的,名為「遠續」。
- 這四說,毘婆沙師認為都是合理的;特別是世友的「連縛緣起」,通於一切有為法,受到《大毘婆沙論》編集者的稱讚:「是了義」說,「是勝義」說。然佛說十二緣起重於 <u>感業苦的三世因果</u>;聲聞乘法重於生死的解脫,所以<u>毘婆沙師</u>還是<u>以「分位緣起」為</u> 主。
- <sup>303</sup> 另參見:印順法師,《中觀論頌講記》,〈觀十二因緣品〉, pp.515~516:

從佛的緣起本義看:無明、行、識的三支,是總括的。……此三者,一是理智的認識錯誤;一是意志的生存競爭;有此二因,就招感心識為導的生死了。如來敘述緣起,不外這三者的說明。說到詳細的過程,有從愛、取、有、生、老死的逐物流轉觀,有從識到愛的觸境繫心觀。

合為一十二緣起,依十二緣起建立三世因果:無明、行,是<u>過去的因</u>;識、名色、六入、 觸、受,是<u>現在的果</u>;愛、取、有,是<u>現在的因</u>;生、老死,是<u>未來的果</u>。

假使講二世因果,過去與現在的,只從無明到識三支就可以了;現在與未來的,只從<u>愛到</u> 老死的五支,也就可以;無須說十二緣起。經三世的歷程,這才要說他。其實,基本原 則,還是上面說的三大歷程,也有配為惑、業、苦三雜染的。

<sup>304</sup> 參見:印順法師,《唯識學探源》,pp.36~37:

唯識學中,以入胎識作前提,因入胎識所藏的種子,漸漸的生起根身,就是「因心所生」 的唯識。它是根據十二緣起中的<u>識支</u>,和從識到名色、六入的過程。<u>瑜伽派的唯識學</u>,注

### (d) 結說:本論之說合於古義

本論仍從無明說起,所以與唯識說不同。就生死流轉說,唯識者著重種子,即著重從業鳳果;本論著重無明,即著重起惑而鳳果。

從無明為本以說緣起,(p.150) 雖與唯識者的賴耶緣起說不合,但是合於古 典的。

### d、釋義

#### (a) 無明生三相,且相應不離

不覺,泛通一切雜染因,而重在根本無明。「依」此不了一法界「**不覺**」, 「**故生**」起「**三種**」細「相」。

三相雖從不覺生,但「與彼」能生的「不覺相應不離」。

這不是如母生子那樣的子離母體,而是如根發為枝葉花果,枝葉花果與樹根,息息相關而不相離的。

### (b) 據實說:無明非第一因

還有一重要意義:無明緣行,行緣識……,似乎是一個生一個,但佛說緣起時,卻說如環無端。

如生死,從出生、長大、衰老到滅亡,有次第可循,似乎生是最初的。但實際是:死了又生、生了又死,如環無端,生死是無本際的。

所以依不覺而生起的三細六粗,雖可說作次第相生,但究其實,不可說無明 是第一因。

#### (c) 小結

有評《大乘起信論》的三細六粗是豎說的,與唯識八識同時說不合。

不知說有前後,而實不可以前後相來局限的。

#### (B) 詳釋

#### a、無明業相

#### (a) 標文

云何為三?一者無明業相:以依不覺故心動,說名為業。覺則不動,動則有苦,果不離因故。

# (b) 釋義

#### I、無明與業是無先後而同在

「三」種相是:「一者,無明業相」:

十二緣起中,分別說為無明與**行**。(p.151) 行是業,無明是不覺。

現在三相中,著重於業,而總稱為無明業相。

重在業感的果報識。不但《成唯識論》引「識緣名色,名色緣識」,和「有色根身是有執受」,「有異熟心,善惡業感」,證明它的阿賴耶識,是異熟報主和根身的執受者;《顯揚聖教論》,更明白的引識支來證明阿賴耶……「因心所生」的唯識思想,在唯識學者看來,是根據緣起論而建立的。確鑿有據,不消多說的了。

《大乘起信論講記》 〈第四章 大乘法義之解釋〉

不如實知即無明,不覺即有業;業與無明,是沒有先後而同在的。恐誤會 作先有無明,後有業,所以說無明業相。

在唯識學中,無明業相,即攝得種子(動力)為體的賴耶自證分。

業,梵語羯磨,即是作事。305

#### Ⅱ、依不覺心動名業

為了說明無明業相,所以說:「以依不覺故心動,說名為業。」

**動**,是動詞,也可作形容詞說。

不覺所起的妄念,是虛妄浮動不實的。同時,有不覺即有不覺心現前,也必然有動念的表現,此不覺心的活動就是業。

虚浮不實、生滅妄動的心相現前,全因於不覺。

### Ⅲ、釋:覺則不動……果不離因

#### ( I ) 覺則不動

若一旦真「**覺**」,即顯「**不動**」,如說:「常住一心」、「智體不動」。<sup>306</sup>不動,即是超越時間性的;有時間性必有動。

#### (Ⅱ)動則有苦

十二緣起,不外煩惱、業、苦。

現在說:無明的當下即心動,動是行業,作業自然感苦報,所以說「**動則 有苦**」。同時,心動即是心有所受。

依因依緣的所有活動,是無常性的;無常是不自在、不穩定的,所以是

# 305 參見:

(1) 印順法師,《佛法概論》,〈關於有情流轉的業力〉,pp.91~92:

有情的流轉生死,與業有深切的關係。業的梵語為「羯磨」,本為「作事」的意思。如僧團中關於僧事的處理,都稱為羯磨。但從《奧義書》以來,羯磨早已含有深刻的意義,被看作有情流轉生死的動力。……業說,為佛法應有的內容,但在佛世,似乎還沒有重要的地位。這要到《中阿含》與《增一阿含》、《長阿含》,才特別發揮起來。

(2) 印順法師,《華雨集 (-)》,〈大樹緊那羅王所問經偈頌講記〉,pp.88~89:

……但行與業二者之間,也稍有不同之處。<u>只要是一種活動</u>,我們<u>便可說它是行</u>,但 業卻<u>牽涉到道德或不道德的意義</u>上去。任何一個身、語、意的行為,若是善的,我們 便稱之為善業;若是惡的,便稱之為惡業。所以,佛法中所說的業,是牽涉到內心善 惡意識的行動,方可成立。

### 306 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c22-26):

二者、因熏習鏡。謂如實不空,一切世間境界悉於中現,不出不入、不失不壞,<u>常住</u> 一心,以一切法即真實性故;又一切染法所不能染,智體不動,具足無漏熏眾生故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.138~141。

苦。<sup>307</sup>如現實所感受的,無論是樂是苦,終究是諸所有受一切皆苦。<sup>308</sup>

#### (Ⅲ)果不離因故

動是不覺心的動作;凡是動作,必有力量予其他以影響,引生某一 (p.152) 結果。

動必有果,因為「果」是「**不離因**」的。果從動來,動是無常的,因無常,果也是無常;因苦,果也是苦。這一切,都從不覺妄念的妄動而來。

### (c) 别明:「業」之涵義

業,佛教學者間,解說是大大不同的。

### I、有部

有部說:業有表、無表業,身口的表、無表業,都是以物質為體的。 這與本論所說,相差很遠。

#### Ⅱ、經部與譬喻師、大乘一分同

經部說:業以思心所為體,思是意志的推動力。

意力的業相,雖要利用身口的動作而表現出來,但業的實體是思。

不但經部這樣說,譬喻師也如此說,大乘一分義也與此相近。

#### Ⅲ、結説

其實,煩惱中的主要者,為無明及愛,此二與思是不離而相應的。

對世間的真相不知,妄起貪愛執著,說為無明與愛;依此而有的一切身心 活動,是業。

本論依無明不覺的心動,說明為業,是並無不合的。

### b、能見相

#### (a) 標文

二者能見相,以依動故能見,不動則無見。

#### (b) 釋義

<sup>307</sup> 參見:劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·937 經》卷 33(大正 02, 240c10-15):

佛告比丘:「色為是常,為非常耶?」

比丘白佛:「無常。世尊!」

佛告比丘:「若無常者,是苦耶?」

比丘白佛:「是苦。世尊!」

佛告比丘:「若無常、苦者,是變易法,聖弟子寧復於中見是我、異我、相在不?」

比丘白佛:「不也,世尊!」受、想、行、識亦復如是。

<sup>308</sup> 參見:劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·473 經》卷 17(大正 02, 121a3-11):

時,有異比丘獨一靜處禪思,念言:「世尊說三受——樂受、苦受、不苦不樂受,又說諸所有受悉皆是苦,此有何義?」

是比丘作是念已,從禪起,往詣佛所,稽首禮足,退住一面,白佛言:「世尊!我於靜處禪思,念言:『世尊說三受——樂受、苦受、不苦不樂受,又說諸所有受悉皆是苦,此有何義?』」

佛告比丘:「我以一切行無常故,一切諸行變易法故,說諸所有受悉皆是苦。」

「二者」,是「能見相」:即十二緣起中的識。

見,不一定是眼見;凡心識的能了知,都名為見。

**能見相**,是「依」業相的「動」而「能見」的,若「不動」,「則無」有「見」。

此能見相,在唯識學中,應是**見分**,屬於**能分別**的。(p.153)

### (c) 舉喻明義

動,為什麼能見?這似乎難懂,這不妨從睡眠與修定的事實來說明。

如人初睡醒時,睡眼朦朧的,什麼都還不知;若心一動而注意時,眼可以見 色,內心也有所了知。又將睡而未入睡眠狀態時,一動即起警覺。

再如修定者入於深深的定境時,一切相不現前;出定的時候,心念一動,即 漸知一切。

所以不動即不見,動即有見,動與見,也是無先後次第的。

#### c、境界相

### (a) 標文

三者境界相,以依能見故境界妄現,離見則無境界。

#### (b) 釋義

「三者」,是「境界相」:是相分,為所分別的。

「**以依能見**」心的能取,自然會有所取、所見的「**境界妄現**」;沒有心動能 見而沒有所見境的。如此心動,即有如此境現。

當下動,當下見,當下即有境現,彼此展轉相依,不可分別前後的。若「**離**」了能「**見**」,「**則無境界**」妄現。

無境就無見,無見就無動,無動就無不覺。一無一切無,契於真如平等的一 法界性。

### (c) 略辨:境界相與餘二相之關涉

#### I、同於名色與六處

此所說的境界相,在十二緣起中,是**名色**與**六處**。

有部約眾生分位說,名色為肉團凝成而未成根,六處為六根完具。

其實,名是精神界,色是物質界,總即五蘊的境界相。(p.154)

約認識說,六處可含攝於名色中。

#### Ⅱ、唯識說:三相皆是阿賴耶識

如比配於玄奘所傳的唯識說,此三都是賴耶識的內容。

**境界相**,是賴耶所現起的根、塵、山河大地;**能見相**,是賴耶見分;**業**相,是業識種子。

此三者的統一性,都是虚妄分別性所攝,即與不覺不相離。

《大乘起信論講記》 〈第四章 大乘法義之解釋〉

然本論說的三相,**動**即**能見**,能見即有**境現**。每一眾生的根本不覺——無明即業,業即雜染種子,為宇宙一切法的動力。

**能見**,為眾生的細意識,即賴耶見分。**境界相**,依賴耶而現起的根、塵、 山河大地等的器界,為賴耶的相分(然地論師,都攝屬第七識中)。

但此,是微細的心境,是不可思議的。所以《成唯識論》說為「不可知執 受、處、了。」<sup>309</sup>

# B、六粗相

(A) 智相

a、標文

以有境界緣故,復生六種相。云何為六?一者智相,依於境界,心起分別, 愛與不愛故。(p.155)

#### b、略辨:三細相、六粗相

#### (a) 三細相與不覺相應不離

上說的三細,與不覺是相應不相離的;雖說有次第,而實同時存在的。

這如初醒朦朧的心,雖有心境而渾然不明晰;若醒時,境能引心,心緣於境,心境即分明。

所以地論師說:事識——粗心,可分為六識,隨境得名,而妄識(真識) ——細心,是不能以根境分別,但總名為一。<sup>310</sup>

(1) 隋·慧遠撰《大乘義章》卷 3(大正 44,524c7-525a8):

阿陀那者,此方正翻名為無解,體是無明癡闇心故。隨義傍翻,差別有八:一、無明識……二、名業識……三、名轉識……四、名現識……五、名智識,於前現識所現境中,分別染淨違順法故。此乃昏妄分別名智,非是明解脫為智也。六、名相續識……七、名妄識,總前六種非真實故。八、名執識,執取我故,又執一切虚妄相故。阿梨耶者,此方正翻名為無沒,雖在生死,不失沒故。隨義傍翻,名別有八:一、名藏識,如來之藏為此識故。是以經言……二、名聖識……三、名第一義識……四、名淨識,亦名無垢識,體不染故。故經說為自性淨心。五、名真識,體非妄故。六、名真如識……七、名家識,亦名宅識,是虚妄法所依處故。八、名本識,與虚妄心為根本故——名別如是。……

八識並有了別之義,故通名識。云何了別?了別有三:一、事相了別,謂前六識。 二、妄相了別,謂第七識。三者、真實自體了別,謂第八識。了別既通,是故八種俱 名為識。

(2) 隋·吉藏撰《中觀論疏》卷7〈行品 13〉(大正 42,104c7-12):

又舊<u>地論師以七識為虛妄</u>,八識為真實。攝大乘師以八識為妄,九識為真實。又云:八識有二義:一妄、二真;有解性義是真,有果報識是妄用。起信論生滅無生滅合作 梨耶體。楞伽經亦有二文:一云梨耶是如來藏,二云如來藏非阿梨耶。

(3) 隋·智顗說《妙法蓮華經玄義》卷 5(大正 33,744b18-22):

二、類通三識者,養摩羅識即真性軌;阿黎耶識即觀照軌;阿陀那識即資成軌。若<u>地</u>人明阿黎耶是真常淨識攝;大乘人云是無記、無明、隨眠之識,亦名無沒識,九識乃 名淨識——互諍。

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 2(大正 31,7c16)。

<sup>310</sup> 另參見:

### (b) 六相皆有境界緣

今說**六粗相**,即到達心境明顯的境界。前二種,雖屬於粗相,但也還是微細而難知的。

不論是易知、難知, 六粗都是有心、有境, 依心境相待的關係說; 著重於「**有境界**」為「緣」, 與上依不覺而有不同。

#### c、釋義

以有境界為緣所「生」的「六種」粗「相」中,「一者」,是「智相」:

### (a) 智相同於「觸」,境界為名色、六處

智相,等於十二緣起中的觸。

境界,是名色、六處;依此為緣起觸,觸是心境相涉時所起的識觸。

所以,智相不是智慧,而是「**依於境界**」為緣,「**心起分別**」的分別智。

#### (b) 愛、不愛即可意、不可意處

由於心分別境,因而有「**愛與不愛**」。智相的愛與不愛,在十二緣起中,名可意、不可意觸。

心境相觸,不但有認識作用,也有情意作用。所觸的境,適合自己情意的,起可意觸;不合自己情意的,起不可意觸。

此愛與(p.156)不愛,不是嚴重的煩惱,而是心因境起的一種反應;在分別心上,現起的可意、不可意而已。

不過,從此發展下去,自然就會引生貪瞋癡等的煩惱的。

#### d、略辨:智之涵義

在佛典中,智不一定是好的,

#### (a)《大智度論》

如《大智度論》裡的「心想智力」<sup>311</sup>,就是虛妄的想分別心。

#### (b) 《勝鬘經》

又如《勝鬘經》中,於如來藏外說有六識及「心法智」,心法智與前六識都 是虛妄分別的。<sup>312</sup>

於諸法轉觀,是名淺法。譬如人眼清淨無熱氣,如實見黃是黃。如是<u>除內心想智力</u>,<u>慧眼清淨,見諸法實相</u>。譬如真水精,黃物著中則隨作黃色,青、赤、白色皆隨色變;心亦如是,凡夫人內心想智力故,見諸法異相。觀諸法實相,非空非不空,不有非不有。是法中深入不轉,無所罣礙,是名度深法忍。「度」名得甚深法,具足滿,無所礙,得度彼岸,是名為度。

# 312 參見:

(1)劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12,222b14-19): 世尊!若無如來藏者,不得厭苦樂求涅槃。何以故?於此六識及心法智,此七法剎那 不住、不種眾苦,不得厭苦、樂求涅槃。世尊!如來藏者,無前際,不起不滅法,種

<sup>311</sup> 參見:龍樹造·鳩摩羅什譯《大智度論》卷 5 〈序品 1〉(大正 25,99a14-24)。 復次,除內心想智力,但定心諸法清淨實相中住。譬如熱氣盛,非黃見黃;心想智力故, 於諸法轉觀,是名淺法。譬如人眼清淨無熱氣,如實見黃是黃。如是<u>除內心想智力</u>,<u>慧眼</u>

### (c) 唯識學系

心法智,依唯識家說,等於末那識;依地論家說,是妄識。313

# (d) 結說

本論的智相,也許另有根據;但此處,實是虛妄心中(與想相應的)可意、 不可意觸,不可作智慧解。

### (B) 相續相

#### a、標文

二者相續相,依於智故,生其苦樂,覺心起念,相應不斷故。

#### b、釋義

#### (a) 依於智相相續生可樂受

「二者」,是「相續相」:相續,即是次第相續不斷。

它是「**依於智**」相而有的。由於對境起心而有愛與不愛,有分別智生,這才 「**生**」起「**苦樂**」的感受了。

以十二緣起說,這是觸緣**受**。感受的苦樂,源於愛不愛而來——合於己意而喜愛的,起樂受;不合己意而不喜愛的,起苦受。

#### (b) 略辨:本論不說捨受之緣由

### I、標

本論不說第三者的非苦非樂的捨受。

諸苦,得厭苦、樂求涅槃。

- (2) 唐·菩提流志譯《大寶積經》卷 119〈勝鬘夫人會 48〉(大正 1,677c16-20): 世尊!若無如來藏者,應無厭苦樂求涅槃。何以故?於此<u>六識及以**所知**如是七法</u>,<u>剎</u> 那不住不受眾苦,不堪厭離願求涅槃。如來藏者,無有前際無生無滅,法受諸苦。彼 為厭苦,願求涅槃。
- (3) 隋·吉藏撰《勝鬘寶窟》卷 3(大正 37,83b20-29):

小乘及餘大乘人云:妄心自能造於善惡,何須依藏?下對破之,破中有三:一、此六 識及心法智者,牒小乘人七法。二、此七法剎那不住者,第二正破。三、不能種眾苦 下,正明不能起於染淨。於此六識及心法智者,有人言:六識者,六是事識;及<u>心法</u> 智是第七識,迷時名心,解名法智。第八名藏識,是阿[18]利耶。此造疏人,不見攝論 謂:<u>第七識名法智</u>;攝論第[19]八識名阿陀那,此云:無解識豈得稱法智耶! [18]利=梨ィ【原】。[19]八=七ィ【原】、【甲】。

(4) 印順法師,《如來藏之研究》, pp.244~245:

承《勝鬘經》,融攝瑜伽學,《楞伽經》作了進一步的說明。《勝鬘經》沒有說到阿賴耶識,《楞伽經》卻合如來藏與阿賴耶(藏)識為第八識。《勝鬘經》說:「六識及心法智」,唐譯作「六識及以所知」。所知(jñeya),古人每譯為「智」與「應知」的。「六識及心法智」,《楞伽經》是稱為意、意識等七識的。

313 參見:印順法師,《勝鬘經講記》, pp.244~245:

眾生的有漏識有七:即眼識耳鼻舌身意識——六識及心法智。<u>心法智</u>,<u>地論師解說為第七識</u>;<u>嘉祥說是六識的相應心所</u>;唐譯作「所知」境。然依<u>《楞伽經》義</u>,即第七末那識,如說:「其餘諸識,有生有滅,意意識等念念有七」。「七識不流轉,不受苦樂,非涅槃因」。末那,譯為意;真諦三藏每譯為心;本經的<u>心法智</u>,實即<u>第七末那的異名</u>。心法智的智,<u>約凡夫的顛倒智</u>說(《智論》有「心想智力」句),<u>妄想執著</u>,不是真智慧。此七法,是剎那不住的,即念念生滅的。

#### Ⅱ、有三受之學派

以學派說,自有部傳統一直到唯識家,都立有第三者的。

如說心 (p.157) 性,有善、惡、無記的三性;說感受,有苦、樂、捨的三受。

#### Ⅲ、本論主張源於大眾系

本論不然,明善惡,但論覺與不覺;覺是善,不覺是不善,沒有非善非惡的無記法。明感受,不是苦,就是樂,沒有非苦非樂的第三者。

這種思想,是從大眾部來。大眾系不立無記,非善即惡。

**無記**,不過是善、惡的不明顯,其實還是善的歸於善的、惡的歸於惡的, 無有中容性的無記性。<sup>314</sup>

苦、樂也如此,合乎己意的是樂,不合己意的是苦。

一般所說的非苦非樂,實是微細的苦、樂,不出苦、樂以外。這是一邊倒的,不容許有第三者的。

### (c)釋:覺心起念,相應不斷

### I、依智緣境生受(覺)而起心念

「**覺心起念**」的覺,不是覺與不覺的覺。古譯每譯受為覺,所以這裡的 覺,應作**受**講。

依智緣境而生起苦樂的感受時,就生起心所法(「念」),315而與心識相應。

# 314 參見:

(1) 天友造·真諦譯《部執異論》卷 1(大正 49, 20b25-21a6):

……是執義本者,大眾部、一說部、出世說部、灰山住部,此四部是執義本。此諸部 說:一切佛世尊出世……世間無正見;世間無信根;<u>無無記法</u>;若人入正定,一切結 滅……此四部是執義本。

- (2)世友造·玄奘譯《異部宗輪論》卷1(大正49,15b24-16a4): 本宗末宗同義異義,我今當說。此中大眾部、一說部、說出世部、雞胤部,本宗同義 者,謂四部同說:諸佛世尊皆是出世……無世間信根;<u>無無記法</u>;入正性離生時,可 說斷一切結……如是等是本宗同義。
- (3) 印順法師,《唯識學探源》, p.100:

大眾系不像有部那樣建立三性,它是<u>「無無記法」</u>的。它認為一切法不是善就是惡,只是程度上的差別,沒有中容性存在。這點,不但與心性本淨有密切關係,還影響到一切。像有部的「因通善惡,果唯無記」的業感論,在不立無記的見解上,豈不要有大大的不同嗎?分別論者的心性本淨,與大眾系也不同,它承認善惡無記的三性,同時又建立心性本淨。

- (1)世親造·玄奘譯《阿毘達磨俱舍論》卷 4〈分別根品 2〉(大正 29,19a20-21): 念,謂:於緣明記不忘。
- (2) 安慧造·地婆訶羅譯《大乘廣五蘊論》卷 1(大正 31,851c26-27): 云何念?謂:於慣習事,心不忘失,明記為性。慣習事者,謂曾所習行。與不散亂所 依為業。
- (3) 印順法師,《大乘廣五蘊論講記》, pp.69~73。

#### Ⅱ、生死輪迴總是苦

眾生感受生死,永久在果報中。生死的果報,不出人、天等五趣。

人、天的果報體是樂的,三途的異熟總報體是苦的。

其他的異熟生,大抵是苦中帶樂、樂中帶苦的。

### Ⅲ、受是相應不斷

由此,在生死中,不是受苦,即是受樂。苦與樂,或有變化,而受是永久 「**相應不斷**」的。

### (d)智、相續相是粗中之微細相

智相與相續相,以粗細分別,是粗中的微細相。

沒有心則已,有心即有境相;有心有境,即有可意 (p.158)、不可意觸及苦受、樂受。

# (e) 釋:兩層惑、業、苦

凡此都屬於微細心識的活動,而著重於緣起支的感受苦報。

若與三細相合說,本論應有兩層的惑業苦:

### I、細:大乘所斷之微細變異生死

一層是細的,如由**無明業相**而有**能見相、所現境**,依此而起分別及苦樂果:是為大乘所斷的微細變易生死,而為小乘所不能斷的。<sup>316</sup>

#### Ⅱ、粗:二乘共斷之分段生死

一層是粗的,如由依於**執取境界**而起業受苦,是為小乘所共斷的分段生死,而為凡夫所不斷的。

#### Ⅲ、結説

二乘所不斷的變易生死,決非在斷了分段生死以外,又來了一個生死;而 實就是心識中的微細難知的惑業苦相。

緣起論者,或說前生、後生的二世因果,或說過、現、未來的三世因果。 本論約粗細分別,而說有二層因果;約時間說,可通於一世、二世、三世 說。

### (C)執取相

#### a、標文

三者執取相,依於相續,緣念境界,住持苦樂,心起著故。

#### b、釋義

(4) 印順法師,《印度佛教思想史》, p.339:

陳那以為:如沒有自證分,就沒有量果。即使能取境相,但以後的識體,由於沒有自知取境,所以不能自憶心心所了境的情形。對於這一問題,說一切有部

(Sarvāstivāda)等,認為念(smṛṭi)有憶念過去的作用,所以當時雖沒有能知自心,但後念能憶念以前的心。陳那以為:憶念是心所法,念也還是具足三分的,否則後念也不能憶知前念了。

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> 參見:印順法師,《勝鬘經講記》,pp.145~148。

### (a)釋:執取相,依於相續

「三者」,是「執取相」:是對於六識所緣的境界,妄想執取。

以十二緣起說,是受緣愛。**愛**是染著,**取**是執取,愛、取但是程度的差異, 並無實質的不同。

對境染著,是愛相;進而追求,是取相;合而言之,是愛著執取。愛是要求 把握境界,取是要求獵得那境界。

這是「依於」苦樂不斷的「相續」心而來 (p.159)。

### (b) 釋:緣念境界,住持苦樂

依於相續心,「緣念境界」,這是說:心心所於境界中相續的緣慮 317繫念。

對於或苦或樂的覺受,相續不斷的住持它,所以說「住持苦樂」。

**住持**,有安定義,即在時間上可以延續下去的;或是任持意,對於苦樂的感受,生起堅固的執著。

#### (c) 釋:心起著故

不了解它的虛幻性,而不斷的顧戀過去、欣求未來、耽著現在。所以,執取相是「心」在苦、樂受中「**起著**」。

以為有實在的苦受,即心著於苦,生起瞋恨,積極的要求遠離它。以為有實在的樂受,即戀著於樂,懇切的希求永久保持。

或者,苦未來而要求它不來,來了又設法使它離去;樂未來希望它能來,來了又想不再離去。眾生的心,始終著於苦、樂的感受而不斷。

#### (d) 知苦而生出離心

緣起支中(特別是四諦中),著重於苦樂,這是現實所親切感受的。

出離解脫,要從厭苦出發;分別四諦,從知苦出發。所以,苦樂在人生的感 受中,是充滿了內容而又最現實的。

因此,佛所說的緣起論,不以知識為主,知識是抽象的。

### (D) 計名字相

### a、標文

四者計名字相,依於妄執,分別假名言相故。

### b、釋義

### 317 參見:

(1) 印順法師,《攝大乘論講記》, p.193:

心在境界上轉叫行,就是緣慮,故所行,所緣,所取,有同樣的意義。

(2) 印順法師,《大乘廣五蘊論講記》, p.313:

這個有緣、無緣的「緣」,與我們普通講的我和你有緣,兩個人很有緣的「緣」不同。這個緣是「緣慮」的緣,單單一個「緣」字,容易誤解,加個「慮」字——緣慮。<u>心</u>能夠去了別境界,能夠去緣慮境界的,叫做「有緣」;不能夠去緣境界的,就叫做「無緣」。

「四者」,是「計名字相」:這是前六識,特別是第六意識的事。

意識的(p.160)認識境界時,對各各不同的境界,起各各不同的名字相,以 為這是什麼、那是什麼。

不特於外境起名字相,內心所有的對象——概念,也是名字相。一般不了名假安立,於是就計執為實有這個、那個。由此妄執,執假為實。

不問事實內容,「依於妄執」去「分別假名言相」的計名字相,在有情界中,唯人、天有,其他的動物是沒有的,僅有不明顯的。

計名字相,於緣起中,是取。

#### c、別明:四取

經說取有四種,而最根本的,為我語取。我是假名,而眾生卻依此假名,妄 執有實在的自我。

由此根本的我語取,於是起見取、欲取、戒禁取。318

#### d、小結

此三、四的二相,都是第六意識的妄執。

### (E) 起業相

a、標文

五者起業相,依於名字,尋名取著,造種種業故。

#### b、釋義

### 318 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·298 經》卷 12(大正 02,85b9):

云何為取?四取:欲取、見取、戒取、我取。

(2)舍利子說·玄奘譯《阿毘達磨集異門足論》卷8(大正26,399c9-21):

四取者,一、欲取;二、見取;三、戒禁取;四、我語取。

云何欲取?答:除欲界繫諸見及戒禁取,諸餘欲界繫結縛隨眠隨煩惱纏,是名欲取。 云何見取?答:謂四見:一、有身見;二、邊執見;三、邪見;四、見取。如是四見 合名見取。

云何戒禁取?答:如有一類於戒執取,謂執此戒能清淨、能解脫、能出離、能超苦樂 至超苦樂邊。或於禁執取,謂執此禁能清淨、能解脫、能出離、能超苦樂至超苦樂 邊。或於戒禁俱執取,謂執此戒禁俱能清淨、能解脫、能出離、能超苦樂至超苦樂 邊。是名戒禁取。

云何我語取?答:除色無色界繫諸見及戒禁取,諸餘色無色界繫結縛隨眠隨煩惱纏, 是名我語取。

- (3) 大目乾連造·玄奘譯《阿毘達磨法蘊足論》卷 12(大正 26,512b11-19)。
- (4) 印順法師,《中觀論頌講記》, p.323:

諸受,即諸取:一、我語取,這是根本的,內見自我實我而執持他。

- 二、欲取,以自我為主,執著五欲的境界而追求他。貪求無厭,是欲取的功用。
- 三、見取,固執自己的主張、見解,否定不合自己的一切思想。
- 四、戒禁取,這是執持那不合正理、不近人情的行為,無意義的戒條,以為可以生人、生天。

有了這諸取,自然就馳取奔逐,向外追求而造作諸業了。有了業力,就有生老病死的 苦果。 「**五者**」,是「**起業相**」:由於不了苦樂的虛幻,「**依於**」妄執的「**名字**」相,「**尋名**」執實而起計「**取著**」,於是「**造**」作「**種種**」的「**業**」。

### c、辨:執取、計名字、起業相之差異

上二相,從不了解而執假為實,重在認識的錯誤;起業相,不但不知假名無實,反而去追求、去執著,由於追求不捨,而造成種種的善惡業。

此起業相,十二緣 (p.161) 起中,即是**有**;有即業力。所以,三有實由愛取 而來的;沒有愛取,也就沒有有——業及果報。

### (F) 業繋苦相

#### a、標文

六者業繁苦相,以依業受果,不自在故。

#### b、釋義

「**六者**」,是「**業繁苦相**」:繫是繫縛,苦是苦果,總指三界繫的生死苦報。 以十二緣起說,這是有緣生、生緣老死。

因為,「依業受果」,果是「不自在」的;不自在,所以名為業繫苦相。

#### C、結說:依三細、六粗相而明十二緣起

如上所說,可知從根本不覺而生起的三細、六粗,都順於十二緣起支的次第。

### (3) 結歸根本

#### A、標文

當知無明能生一切染法,以一切染法皆是不覺相故。

#### B、釋義

這是總結,是不覺相的總結。不覺的根本,是無明。

此「**無明**」,「**能生一切染法**」;一切染法,即所說的三細六粗,也即是惑、業、苦的三雜染。

約特義說,無明不覺是煩惱;約誦相說,一切雜染法相,都是無明相。

因為一切雜染法,是依於無明而有的;所以說:「以一切染法皆是不覺相。」

#### C、舉喻

如從麥種,生起(p.162)麥芽,開出麥花,結成麥果。此芽、此花、此果,一切無不從麥而來。

約能生說,名為麥;約所生說,一切不出麥外。

### D、法合

因此,從無明不覺而生起一切,十二緣起——一切雜染法,也都是不覺相。

總之,本論說覺與不覺,是包括一切覺、一切不覺的。

雖有本覺與始覺,但決不可作差別說,離卻本覺說始覺;始覺是同於本覺的。 雖有根本不覺與所生的枝末,但一切不離根本不覺,而為不覺所統攝的。

#### 4、覺與不覺之同異

### (1) 標列

#### A、標文

復次,覺與不覺有二種相。云何為二?一者同相,二者異相。

#### B、釋義

上來已別說覺與不覺,這裡再說到覺與不覺的同異相。

本論說:眾生是本覺的,但無始來又是成為不覺的。雖是不覺的,而實際仍是 覺的,所以又必然要轉向於覺的。所以應說「**覺與不覺**」的相關性。

這「**有二種相**」,「**一者、同相**」,約共同性說;「**二者、異相**」,約差別性說。 (p.163)

### (2) 同相

#### A、標文

言同相者,譬如種種瓦器,皆同微塵性相。如是,無漏、無明種種業幻,皆同 真如性相。是故修多羅中,依於此真如義故,說一切眾生本來常住,入於涅 繫。菩提之法,非可修相,非可作相,畢竟無得。亦無色相可見,而有見色相 者,唯是隨染業幻所作,非是智色不空之性,以智相無可見故。

#### B、釋義

先說「同相」:為了易於理解起見,舉喻來說明。

#### (A)釋:譬如種種……微塵性相

#### a、色法雖有顯、形異,但皆由微塵所成

「譬如種種瓦器,皆同」是「微塵性相」。

燒成各式各樣的瓦器,形色方面,有大小方圓的不同;顯色方面,有青黃赤 白的不同。

雖有這種種的不同,但都是由泥土所燒成的;說得微細一點,都是由微塵所成的。從微塵性相說,此一瓦器與彼一瓦器,並沒有什麼不同。

### lb、「喻」取自《楞伽經》,但「法合」稍有差異

此喻,《楞伽經》中也有。除此,經中又舉金與莊嚴具的譬喻。

本論雖取《楞伽經》喻,而經以此比喻轉識與賴耶識的同異,<sup>319</sup>本論以此喻 覺與不覺的同異,所喻略有差別。

### (B)釋:如是無漏·····真如性相

### 319 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a26-b3):

大慧!<u>譬如泥團微塵</u>,<u>非異非不異</u>。<u>金莊嚴具</u>,<u>亦復如是</u>。大慧!若泥團微塵異者, 非彼所成;而實彼成,是故不異。若不異者,則泥團微塵應無分別。如是,大慧!<u>轉</u> 識、藏識真相若異者,藏識非因;若不異者,轉識滅藏識亦應滅。而自真相實不滅。 是故,大慧!非自真相識滅,但業相滅。

- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,522a12-19)。
- (3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b25-c2)。

#### a、明覺、不覺之業相

「如是,無漏」與「無明」的「種種業幻,皆同」是「真如性相」。

無漏是覺,無明是不覺。

從無明不覺而起的,有種種的業 (p.164) 幻,如上所說的**三細六粗**等。<sup>320</sup> 無漏覺體,也可說有業幻,如前所說的**不思議業相**,<sup>321</sup>以及**遍照眾生心、隨** 念示現,<sup>322</sup>都是業幻的作用。

### b、從生滅門有覺、不覺相之異,但皆以真如為體性

無漏與無明,所有的種種業相,一覺一不覺,一真一妄,雖然是差別的,但那不過從生滅門中,約如來藏所起的德相妙用及無明所起的雜染相用而說。

若推究它的究竟而會歸真如,這都是以真如為體性的。無漏,當體是真如 性;虛妄相,也不離真如性。

真如是絕對的,在真如界內,一切無差別。所以從真如的立場說,一切的一切,無不是真如。

#### (C)釋:是故修多羅·····畢竟無得

「**是故**」下,引證大乘經說:

#### a、本來涅槃

一、本來涅槃說:「**修多羅中**」,「依於此真如」的意「義」,「說一切眾生」雖 在生死流轉,而實「本來常住,入於涅槃」。這即生死是涅槃的意義。

「依於此真如義故」,腎首疏中沒有「真如故」323三字,但意義還是一樣。

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a7-21)。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.148~162。

# 321 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c16-19):

不思議業相者,以依智淨,能作一切勝妙境界,所謂無量功德之相,常無斷絕。隨眾 生根,自然相應,種種而[18]見,得利益故。

[18]見=現【宋】【元】【明】【宮】【金】。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.134~135。

# 322 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,576c28-29): 四者、緣熏習鏡,謂依法出離故,遍照眾生之心,令修善根,隨念示現故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.143~144。

<sup>323</sup> 參見:唐·法藏撰《大乘起信論義記》卷 2(大正 44, 263c29-264a4):

是故脩多羅中,<u>依於此義</u>,說一切眾生本來常住入於涅槃。菩提之法,非可修相,非可作相,畢竟無得。引證中<u>依於此義</u>乃至涅槃者,依此同相門,如上本末不覺,本來即真如,故說一切眾生性自涅槃,不更滅度。

<sup>320</sup> 參見:

如《般若經》<sup>324</sup>、《解深密經》<sup>325</sup>等,都說一切眾生本來常住,自性涅槃,本來寂靜;這是大乘經的通義。

#### b、菩提本有

二、菩提本有說:菩提的本來如此,大乘經中也處處有文。

如《金剛經》說:「是法平等,無有高下,是名阿耨多羅三藐三菩提。」<sup>326</sup>既 然聖凡平等,凡夫也應本具菩提法。

所以說:「**菩提**(p.165)」「**非可修相,非可作相,畢竟無得**」。本來如此的,當然是不可修集的、不可造作的。

無修、無作,即是畢竟無所得的。

#### c、本論之真如,著重真如與心、覺性之統一

此約一切法同真如性說,若約生滅門中隨染還淨說,由凡夫到聖者,從雜染到清淨,不但菩提從修而得,涅槃也可說證入。

約法性平等說,不生不滅,寂滅常住;眾生本來是佛;因為這都是以真如性 為體的。所以,唯識家說:約此義,也可說菩提法是非可修、非可作的。

但本論的真如說,著重於真如與心、真如與覺性的統一。所以,約真如義, 不但是理法性,而也是心與覺的無為本具。

這所以為唯識學者所不能承認。

#### (D)釋:亦無色相·····無可見故

此下,遣疑執。

#### a、亦無色相可見

上說無漏種種業幻、不思議業相,也許以為佛有色相,如眾生可見的。

不知如來法身不可以三十二相、八十種好見的,法身是絕待的、不可以相取的,所以說「**無色相可見**」。

#### b、有見色相是隨染業所作

「**而**」經說眾生見如來有三十二相、八十種好,似乎「**有見色相**」的,那「**是隨染**」所起,「**業幻所作**」的;即所說覺體隨染而有的色相。

離染污的不淨色,所以說得無染的淨色;見佛時,因眾生機感,即見佛的相 好如何。

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> 另參見:唐·玄奘譯《大般若波羅蜜多經》卷 394(大正 06, 1038b7-12):

隨有情所樂差別,於樹林等內外物中,常有微風互相衝擊,發起種種微妙音聲,彼音聲中說:「一切法皆無自性,無性故空,空故無相,無相故無願,無願故無生,無生故無滅,是故諸法本來寂靜自性涅槃,若佛出世、若不出世法相常爾。」

<sup>325</sup> 另參見:唐·玄奘譯《解深密經》卷2〈無自性相品 5〉(大正16,695b11-14): 善男子!如來但依如是三種無自性性,由深密意,於所宣說不了義經,以隱密相說諸法要,謂一切法皆無自性、無生、無滅、本來寂靜、自性涅槃。

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> 參見:後秦·鳩摩羅什譯《金剛般若波羅蜜經》卷 1(大正 08,751c24-25)。

### c、非是智色不空性,因智相無可見

其實,這「**非是**」法身自體的「**智色不空**(p.166)」的真「**性**」,因為真實的、淳淨的「**智相**」是「**無可見**」的。

真如體即如來藏,以淨智為性。法身的不思議色,性即淨智,所以名為**智** 色;智色即如來藏不空性的顯發。既即智為性,所以是不可見的。

#### d、舉經結說

不空性的智色,《楞嚴經》中,即說為性水真空、性空真水等。327

所以究竟圓滿的大智中,無漏、無明同為真如性相,沒有差別。

而無漏業幻,同真如性而即智為性,與無明業幻的同真如性而與智不相應, 還是有著不同的。

### (3) 異相

#### A、標文

言異相者,如種種瓦器,各各不同。如是,無漏、無明,隨染幻差別,性染幻 差別故。

#### B、釋義

再從生滅門的觀點,說覺與不覺的「異相」:

「**如種種**」的「**瓦器**」,雖都是微塵所作成的,但彼此形色作用是「**各各不同**」的。

「如是」,「無漏」與「無明」,雖同一真如性相,但無漏智性由於「隨染幻」,而似有「差別」;有漏無明由於體「性」即是「染幻」,而有種種的「差別」。 所以,不 (p.167) 特無漏與無明是彼此差別的;但約無漏或無明說,也是各各千差萬別的。

#### (4) 結說真如法性——本論與唯識學者之爭論

#### A、唯識學者

真如法性中,一切是平等的。

無漏智、有漏無明(識),唯識學者雖說同一法性,而從染、淨依他起中以明差 別。

在染依他中說有漏、無明、雜染事;淨依他中說無漏、正智、清淨事。

#### B、本論

本論明覺與不覺,也是同一真如性的。

但無漏清淨覺性,是即真如為體,是菩提本有的。

<sup>327</sup> 另參見: 唐·般刺蜜帝譯《大佛頂如來密因修證了義諸菩薩萬行首楞嚴經》卷 3(大正 19, 118a15-18):

<sup>……</sup>汝尚不知如來藏中,<u>性水真空、性空真水</u>,清淨本然周遍法界;隨眾生心應所知量, 一處執珠一處水出,遍法界執滿法界生,生滿世間寧有方所,循業發現。……

作差別的說明時,依真心隨染以明無漏,依無明性染以明有漏。

#### C、結

這是兩家諍論的焦點。

# (二)生滅(心)因緣

### 1、藏心為依之諸識生起

#### (1) 總標

#### A、標文

復次,生滅因緣者,所謂眾生依心、意、意識轉故。

#### B、總釋

「生滅因緣」, 即生滅心的因緣, 這如經中所說的「眾生依心、意、意識轉」。

這裡說的**因緣**,是泛指依此而有彼的因緣義。生滅的心是怎樣生起的?

大乘經一致說:依心、意、意識為因緣而生起;轉即生起義。

心、意、意識,舊(p.168)譯的《楞伽經》,即如此; 328唐譯作心、意、識。329

### C、本論順於一意識

唯識學派中,有一意識師。在一意識師看來,前六識都可以稱為意識。<sup>330</sup>這因

# 328 另參見:

(1)劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4(大正 16,512b6-14): 大慧!善不善者,謂八識。何等為八?謂如來藏,名識藏。心、意、意識、及五識

大意! 音不音者, 調八識。何等為八! 調如來臧, 名識臧。心、意、意識、及五識身, 非外道所說。大慧! 五識身者,心、意、意識俱。善不善相, 展轉變壞, 相續流注。不壞身生,亦生亦滅。不覺自心現, 次第滅餘識生。形相差別攝受,意識五識, 俱相應生, 剎那時不住, 名為剎那。大慧! 剎那者, 名識藏, 如來藏意俱生識習氣剎那。無漏習氣非剎那, 非凡愚所覺。

(2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷7〈佛性品 11〉(大正 16,556b29-c5): 大慧!阿梨耶識者,名如來藏,而與無明七識共俱,如大海波常不斷絕身俱生故,離無常過、離於我過自性清淨,餘七識者,心、意、意識等念念不住是生滅法,七識由彼虚妄因生,不能如實分別諸法。……

### 329 另參見:

- (1) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 3〈集一切法品 2〉(大正 16,601b12-14): 大慧!諸修行者,<u>轉心、意、識</u>,離能所取,住如來地自證聖法,於有及無不起於想。
- (2) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 5〈剎那品 6〉(大正 16,619b29-c9): 大慧!諦聽!諦聽!當為汝說。大慧!如來藏是善不善因,能遍興造一切趣生。譬如 伎兒變現諸趣離我我所,以不覺故,三緣和合而有果生。外道不知執為作者,無始虚 偽惡習所熏,名為<u>藏識</u>,生於七識無明住地。譬如大海而有波浪,<u>其體相續恒注不</u> <u>斷,本性清淨,離無常過、離於我論。其餘七識:意、意識等念念生滅</u>,妄想為因、 境相為緣和合而生,不了色等自心所現,計著名相起苦樂受,名相纏縛。

### 330 參見:

(1)無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 2(大正 31, 138c21-29):

此中有頌:**唯識二種種,觀者意能入,由悟入唯心,彼亦能伏離。** 又於此中,<u>有一類師說一意識</u>,<u>彼彼依轉得彼彼名</u>,如意思業名身語業。又於一切所依轉時,似種種相二影像轉:謂唯義影像,及分別影像。又一切處亦似所觸影像而轉,有色界中,即此意識依止身故,如餘色根依止於身。 為:一、雖依眼等根緣色等境,而實為一意識的隨根而得,不過依名不同。

二、依意而生名意識,六識都依意而生,所以六識都可名意識。

本論下文所說的意識,即是總約六識而說;本論是順於一意識師的。

依此,譯為心、意、意識;與多識論 331者的譯為心、意、識不同。

### D、依心、意、意識而生諸識之二說

**依心、意、意識轉**,即是說:依心有意生起,依心、意有意識生起。

論到諸識的生起,有二說:

### (A) 本末相生說——豎說 (本論界說)

一、本末相生說:如本論的依心有意,依心、意有意識。

但這非本論所特有,《成唯識論》說:「阿賴耶為依,故有末那轉;依止心及

(2) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.210~214:

……一意識師,並不是不說前五識,主要的諍論,在五識有否離意識而獨立的自體。依一意識師看,五識只是意識多方面的活動。本來是一意識,但由「彼彼」眼等根為「依」止而「轉」起時,就「得彼彼」眼等識的「名」字;雖有不同的名字,其實還是一個意識,不過隨所依的根而了不同的境,所以給它不同的名字罷了。……

(3) 印順法師,《永光集》,〈《起信論》與扶南大乘〉, pp.147~148:

「一心論」與「多心論」,在部派佛教中,成為對立的學派。「一心論」與《大毘婆沙論》的「一心相續論者」相近。依「一心論」,依根對境不同而說為六識,其實只是一意識的相續。《攝論》所說的一意識師,引經也還是《法句經》與《阿含經》。但真諦譯《攝大乘論釋》說:「諸師,謂諸菩薩」。《攝大乘論》所引述的一意識師,顯然是當時的大乘學的一流。

玄奘譯的《攝大乘論(世親)釋》說:「非離意識別有餘識,唯除別有阿賴耶識」。真諦譯作「此中更無餘識異於意識,離阿黎耶識。此本識入意識攝,以同類故」。阿黎耶識含攝在意識中,真諦的見解,是偏向一意識師的。這類大乘的一意識師,也是成立唯識的。

《攝大乘論》是多心論者,又引述一意識師,並存而沒有加以抉擇取捨,這是很不尋常的!這可能是:八識差別是《瑜伽師地論·本地分》的傳統,而一心論的唯識學者,是《阿毘達磨大乘經》的一流。

從論文的內容看來,在一意識師成立唯識下,引用《阿毘達磨大乘經》的「四法相應,能尋能入一切識無塵」,一意識說極可能是《阿毘達磨大乘經》的。

# 331 參見:

(1) 無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 2(大正 31,138c13-21):

復次,云何安立如是<u>諸識成唯識性</u>?略由三相:一、由唯識,無有義故;二、由二性,有相有見二識別故;三、由種種,種種行相而生起故。所以者何?此一切識無有義故,得成唯識。有相見故,得成二種:若眼等識,以色等識為相,以眼識識為見;乃至以身識識為見;若意識,以一切眼為最初,法為最後諸識為相,以意識識為見。由此意識有分別故,似一切識而生起故。

(2) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.205~209:

……這一段是從多識論的見地,解說三相來成立唯識。在能受識方面,有六識的差別,不是一意識的隨根得名,這叫<u>多識論者。「一切」諸「識」,「無有」實「義」</u>,都是依名言而安立的,所以「得成唯識」。雖沒有實義,然「有相見」俱時現前,所以又「得成二種」;二種就是二性。……

意,餘轉識得生」332,即與此相同。

《瑜伽論·本地分》說:六識依意及阿賴耶種子識生;意依阿賴耶種子識生, <sup>333</sup>這也與本論相近。

# 332 參見:

- (1) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 4(大正 31, 20c22-23)。
- (2) 明·廣莫參訂《楞伽經參訂疏》卷 1(新卍續藏經 18,9b11-15):

#### 大慧!現識及分別事識,此二壞不壞,相展轉因。

(唐譯云:現識與分別事識,此二無異,相互為因。○壞不壞者,如前二種生住滅相, 剎那生滅名壞;自性無垢,畢竟[1] [清]淨,名不壞也。又如六識,得壓即滅,是 壞;熏入第八識為種,是不壞。**展轉因**者,成唯識云:「阿賴耶為依,故有末那轉;依 止心及意,餘轉識得生。」即展轉之因也。此釋前文流注及相生義也。蓋壞者屬相, 不壞屬流注。約麤細邊,論壞不壞耳)。

[1]清疑剩字。

# 333 另參見:

(1)彌勒說·玄奘譯《瑜伽師地論》卷 1(大正 30, 280b6-11):

云何意自性?謂:心、意、識。<u>心</u>,謂:一切種子所隨依止性、所隨依附依止性;體能執受,異熟所攝<u>阿賴耶識。意</u>,謂:<u>恒行意</u>,及六識身<u>無間滅意。識</u>,謂:現前了 別所緣境界。

彼所依者,等無間依,謂:意。種子依,謂:如前說一切種子阿賴耶識。

(2) 印順法師,《如來藏之研究》, p.189:

……《瑜伽師地論》說:阿賴耶(ālaya)是「一切種子所隨依止性,所隨依附依止性,體能執受,異熟所攝阿賴耶識」;「由八種相,證阿賴耶識決定是有」,說「諸識俱轉」,是<u>重於阿賴耶現行識</u>的。《唯識三十論》也是這樣,所以說三種(能)變。《攝大乘論》重於阿賴耶識為種子性;依阿賴耶為種子而現似一切,所以有「一能變」說。

瑜伽唯識學系,對廣義的說一切有,取捨不同:或立本有種子,或說種子由熏習而有;或說依心現似心所,或說心所別有;依他起性,或重從種子生,或重於雜染清淨性不成;或立無漏依他起(正智是依他起性),或說無漏是圓成實,所以立「四種清淨」。……

(3) 印順法師,《印度之佛教》,〈虛妄唯識論〉,pp.255~257:

《瑜伽·本地分》,初不明唯識。其說識以現行為本,自現行而達於種子心。先明五識;次攝餘為一意,分別之,則了別境者為<u>(意)識</u>,無間滅及恆行意為<u>意</u>,一切種子阿賴耶識為<u>心。五識以賴耶心為種子依</u>,五根為俱有依。於<u>意</u>則但曰「彼所依者,種子依,謂一切種子阿賴耶識」。為唯了境識有種子依,為恆行意及心亦有之數?又何不說俱有依耶?推瑜伽論主之意,則實唯一意,以其了境(或間斷)為識,具一切種子為心,固未可機械分析之也。

瑜伽論主採現行識論而觸發種子心,攝論主即據種子心而立唯識學。即<u>識之種為心</u>; 轉起者為意及識。意識以恆行意為俱有依,恆行意以賴耶為種子;阿賴耶識為種子, 更不論種子及俱有依,但依轉識之熏習而起耳。《攝論》初成之唯識,乃自種子心以達 現行識,與〈本地分〉之說明異。

〈攝決擇〉與《三十唯識論》大成分別識變,即依《攝論》心、意、識之唯識學,綜合於〈本地分〉之現行識論。以是,於意及識之轉識外,別有持種受熏之現行阿賴耶識;恆行意與賴耶俱轉,乃亦有俱有依矣。言唯識變,則明三類分別識變,於種子識變分別、所分別,其義漸疏。言現識,則〈本地分〉、《攝論》唯七識,〈決擇分〉別立八識也。

支那內學院說《大乘起信論》豎說諸識違瑜伽,這是大大誤解的!

#### (B) 種現依生說——橫論

二、種現依生說:此賴耶心,依何而起?即說轉識熏習賴耶。

### a、賴耶、轉識互為依——熏習種子說

賴耶與轉識相互為依,如說:「諸法於識藏,識於法亦爾 (p.169),更互為果性,亦復為因性。」<sup>334</sup>此互為因果義,與本論少有不同。

但轉識為賴耶依,還是約熏習種子說。335

### b、現行識更互為依

其後,《成唯識論》以為:五識生起,必有意識、意、賴耶;意識生起,必依 末那、賴耶;末那必依阿賴耶;阿賴耶又必依末那。

這著重於現行識的更互相依;在說明上,但是平等的橫論,而缺本末的豎 說。<sup>336</sup>

# 334 參見:

(1)無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 1(大正 31,135b13-16)。 如是二識更互為緣,如《阿毘達磨大乘經》中說伽他曰:「諸法於識藏,識於法亦爾, 更互為果性,亦常為因性。」

- (2) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 2(大正 31,8c5-6)。
- (3) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.105~107:

除賴耶以外,「其餘」諸識,總名為「轉識」。轉,是生起現起的意思。轉識都是由本識生起,所以陳譯作「生起識」。轉識「普於」三界「諸趣」所有的「一切自體」,是能受用者。賴耶攝受自體熏習,因業感成熟,現起五趣的一切生命自體。……

「諸法」就是轉識,「於識藏」就是轉識望於種子阿賴耶識的攝藏,現行諸法皆從賴耶種子所生,所以是賴耶的所生果,賴耶就是諸法的因。反之,阿賴耶「識」望於現行諸「法」的熏習,那賴耶為現行諸法的果,諸法又是賴耶的因了。所以說:「更互為果性,亦常為因性」。

### 335 參見:

- (1) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.58~62。
- (2) 印順法師,《華雨集(四)》,〈佛學大要〉, pp.300~301。

# 336 另參見:

(1) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.74~75:

【附論】三相的解說,是唯識學上重要的主題。無性依〈攝決擇分〉,已側重本識種子差別的見地,……他雖保留種子是賴耶的一分,但別有從種所生的現行識,是異熟的,也就是能攝持種子的。本識與種子兩者的合一,是賴耶的自相;種識的生起現行是因相;雜染法「熏習所持」,也就是依染習而相續生的是果相。

從這種見地而走上更差別的,是《成唯識論》。它要把三相完全建立在現識上,不但果相的異熟與種子無關,因相的一切種,也是持種的現識。自相的互為攝藏,基師解說為現行賴耶與雜染現行的關係;而賴耶的特色,被側重在末那所執的第八見分。……

- (2) 印順法師,《華雨集(五)》,〈遊心法海六十年〉, pp.41~42:
  - ·····《攝大乘論講記》的「附論」中,列舉唯識經論對唯識變的說明,條理出:重於 阿賴耶種子識的,成為「一能變」說;重於<u>阿賴耶現行識</u>的,成為「三能變」說。
- (3) 印順法師,《印度佛教思想史》, pp.274~275:

······《解深密經》說明有情身分最初生起,所以沒有提到器世間,但說到了執受名言 戲論習氣。在阿賴耶識的執受了別中,有種子,可見這是著重賴耶現行的。阿賴耶與

#### E、本論「心、意、意識」之界説

本論明心、意、意識,大體同於古代地論師,與真諦、玄奘不同。

#### (A) 同於地論師之界說

地論師分心識為三類:(一)、事識,即前六識。(二)、妄識,即第七識。(三)、 真識,即第八識。<sup>337</sup>

真與妄,眾生位中實是不相離的,但指妄識中的真心為第八;不離真心的妄識——以無明為主的妄心為第七識。

第七妄識中,所含的作用極多;本論分意為五種,實與地論師的妄識相近。

### (B) 融攝其他之學說

論到本論的心意識說,應說明二點:

#### a、參考《楞伽經》之術語

一、本論所說心、意(中有五識)、識的名字,差不多全出於魏菩提流支所譯的《楞伽經》。

如業識、轉識,是魏譯《楞伽經》中的業相識、轉相識省去「相」字的變名。

智識一名,唯是魏譯《楞伽經》所有的。338

唯**真識**(真心)一名,見於宋譯《(p.170)楞伽經》。<sup>339</sup>

由此,可見本論是參考了《楞伽經》的。但本論雖採用了《楞伽經》的術語,而沒有採用它的意義。

這一點,賢首也是知道的。

#### b、受錫蘭佛學之影響

#### (a) 《解脫道論》 之心識豎論

二、本論受有錫蘭佛學的影響。西元五百十年左右,有從南方來的僧伽婆羅,譯《解脫道論》。

《解脫道論》即《清淨道論》所依據,錫蘭是盛傳此論的。《解脫道論》,明

前七識,同樣是現行識,那就阿賴耶與七轉識一樣,應有自性,所依,所緣,助伴 (心所相應),作業等。世親所造的《唯識三十論》頌,正是依據《解深密經》,〈攝決 擇分〉,《辯中邊論》頌,可說是繼承彌勒的唯識說。

重於阿賴耶種子識,重於阿賴耶現行識,義理相通而說明未免差別。……

<sup>337</sup> 另參見:隋·吉藏撰《中觀論疏》卷 7(大正 42, 104c7-12):

又<u>舊地論師以七識為虛妄</u>,八識為真實。攝大乘師以八識為妄,九識為真實。又云:八識 有二義:一妄,二真;有解性義是真,有果報識是妄用,起信論生滅、無生滅合作梨耶 體。楞伽經亦有二文:一云:梨耶是如來藏,二云:如來藏非阿梨耶。

338 参見:元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷2〈集一切佛法品 3〉(大正16,521c29-522a1): 大慧!識有三種。何等三種?一者、轉相識;二者、業相識;三者、智相識。

339 參見:劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a14-15): 諸識有三種相:謂轉相、業相、真相。 心識是腎論的。340

玄奘所傳的九心輪,即是由心識的發動到止息,最多凡經歷九位;<sup>341</sup>這與 《解脫道論》的說法相同。

### (b) 本論諸識與《解脫道論》相似

本論諸識的名字,也與《解脫道論》大體相似。

### I、第一識:有分

如《解脫道論》第一識名為有分,是生死的根本心;本論稱之為阿黎耶識,雖不名為有分,然作用相近。

唯識學者,早就說過:阿賴耶識又名有分識。342

<sup>340</sup> 參見:優波底沙造·僧伽婆羅譯《解脫道論》卷 10(大正 32,449b7-c11):

……從有分心,轉、見心,所受心,分別心,令起心,速心,彼事心。於是,有 $^{[1]}$ 分心者,是於此有根心如牽縷。 $^{[2]}$ 轉心者,於眼門、色事夾緣故,以緣展轉諸界。依處有分心成起、有分心次第。彼為見色事成轉,生轉心。轉心次第依眼應轉,現得見,生 $^{[3]}$ 見心。見心次第已見,以心現受,生 $^{[4]}$ 受心。受心次第,以受義現分別,生 $^{[5]}$ 分別心。分別心次第,以分別義現令起,生 $^{[6]}$ 令起心。令起心次第,以令起義,由 $^{[7]}$ 業心速行。速行心次第,以速行義,不以方便生彼事 $^{[8]}$ 果報心。從彼更度<u>有分心</u>。……

# 341 參見:

(1) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 3(大正 31, 15a14-24):

如莊嚴論頌此義言:先不記俱行,非餘所行境,極成有無有,對治異文故。 餘部經中,亦密意說:阿賴耶識有別自性,謂:大眾部阿笈摩中,密意說此名根本 識,是眼識等所依止故。譬如樹根是莖等本,非眼等識有如是義。上坐部經分別論 者,俱密意說此名有分識。有,謂三有;分,是因義,唯此恒遍為三有因。化地部說 此名窮生死蘊。

(2) 唐·窺基撰《成唯識論述記》卷 4(大正 43, 354a25-b3):

#### 論:上座部經至為三有因。

述曰:分別論者,舊名分別說部,今說假部:說有分識,體恒不斷,周遍三界,為三 有因。其餘六識時間斷故,有不遍故。故非有分。世親攝論無文;唯無性釋有九心 輪。此是阿賴耶識,九心者:一、有分,二、能引發,三、見,四、等尋求,五、等 觀徹,六、安立,七、勢用,八、反緣,九、有分心。餘如樞要說。

- (3) 唐·窺基撰《成唯識論掌中樞要》卷 2(大正 43,635b18-29): 上座部師立九心輪:一、有分,二、能引發,三、見,四、等尋求,五、等貫徹, 六、安立,七、勢用,八、返緣,九、有分。然實但有八心,以周匝而言總說有九, 故成九心輪。且如初受生時未能分別,心但任運緣於境轉名<u>有分心</u>;若有境至心欲緣 時便生警覺,名<u>能引發</u>;其心既於此境上<u>轉見</u>照矚彼;既見彼已,便<u>等尋求</u>察其善 惡;既察彼已,遂<u>等貫徹</u>識其善惡;而安立心起語分別說其善惡;隨其善惡便有動作 勢用心生;動作既興將欲休廢遂復<u>返緣</u>前所作事;既返緣已遂歸有分任運緣境,名為 九心。
- (4) 印順法師,《印度佛教思想史》, p.75:

赤銅鍱部立有分識:有分識是死時、生時識;在一生中,也是六識不起作用時的潛意識:一切心識作用,依有分識而起;作用止息,回復於平靜的,就是有分識。眾生的心識活動,起於有分識,歸於有分識,這樣的循環不已,所以古人稱之為「九心輪」。

- (5) 印順法師,《唯識學探源》,〈下編 部派佛教的唯識思想〉, pp.110~115。
- (6) 印順法師,《佛法概論》,〈佛法的心理觀〉, pp.113~117。

#### Ⅱ、第二識:轉

第二名為轉,即與本論的轉識相當。

然依西藏所傳,轉是動的意思,即應與業識相當。343

#### Ⅲ、第三識:見

第三名為見,似與本論所說的現識相當;

然與轉識(即三細相中的**能見相** 344)相近。

#### Ⅳ、第四識:所受

第四名所受,即三相中的境界相345;應與現識相近。

- (1)無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 1(大正 31,134a26-b1): 阿賴耶如是所知依,說阿賴耶識為性,阿陀那識為性,心為性,阿賴耶為性,根本識 為性,窮生死蘊為性等;由此異門,阿賴耶識成大王路。
- (2)世親釋·真諦譯《攝大乘論釋》卷 2 〈釋依止勝相品 1〉(大正 31,160c5-10): 論曰:是應知依止阿陀那、阿梨耶,質多、根本識、窮生死陰等。 釋曰:此三是大乘中所立名,質多是通大小乘所立名;根本識是摩訶僧祇部所立名; 窮生死陰是彌沙塞部所立名。等者,正量部立名果報識;上座部立名有分識。
- (3)無性造·玄奘譯《攝大乘論釋》卷 2(大正 31,386b7-18): 釋曰:等,謂聖者上座部中,以有分聲亦說此識,阿賴耶識是有因故。如說六識不 死、不生,或由有分。或由反緣而死,由異熟意識界而生。如是等能引發者,唯是意 識故作是言……如是等分別說部,亦說此識名有分識。由如是等諸部聖教為定量故, 阿賴耶識如大王路。
- (4) 印順法師,《攝大乘論講記》,p.66:

「窮生死蘊為性等」的等字,是等於正量部的「果報識」,<u>上座部分別論者的「有分</u> 識」。「由此」阿賴耶識到窮生死蘊等種種「異門」,證明一切所知法種子依的存在。阿 賴耶緣起的理論,也就「成大王路」了!……

### 343 參見:

- (1)無著造·呂澄譯《西藏傳本攝大乘論》卷 1(CBETA, B09, no. 35, p. 153, a12-13): 聖上座部教中,亦說名曰[30]:有分及見,分別及行,動及尋求,第七能轉。 [30]諸本均無此上座部教一段·惟無性釋中見有此意。
- (2) 印順法師,《唯識學探源》, pp.111~112:

西藏所傳無著論師的《攝大乘論》,也有有分識的記載,但只有七心:「聖上座部教中,亦說名曰:有分及見,分別及行,動及尋求,第七能轉」。

此七心或九心的見解,在漢譯《解脫道論》(卷一〇)中,有較為詳確的說明:「於眼門成三種,除夾上中下。於是上事,以夾成七心,無間生阿毘地獄。從有分心、(生)轉(心)、見心、所受心、分別心、令起心、速心、彼事心,……從彼更度有分心」。 九心的次第演進(除有分唯有七心),是依五識最完滿的知意活動而說。五識的中、下,意識的上、下,雖不出此九心的範圍,但都是不完具的。

### 344 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a10-11): 二者、能見相,以依動故能見,不動則無見。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.152~153。

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577a11-12): 三者、境界相,以依能見故境界妄現,離見則無境界。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.153~154。

#### V、第五識:分別

第五名分別,即本論能分別染淨法的智識。

### VI、第六識:令起

第六名令起,即前六相相中的起業相 346,為本論意識的作用之一。

### (c) 九心輪之對應

今列九心輪如下:(p.171)

玄 奘 傳:有分 能引發 尋求 安立 勢用 反緣 有分

解脫道論:有分一轉——見—所受—分別—令起一速—彼事—有分

西藏傳:有分動 見尋求分別行 能轉

這是約心識發展的過程而豎說的。

### (d) 小結

《成實論》明識想受行,也是豎說的。<sup>347</sup>心識的從細到粗、從認識到作事, 都有此發展的意義。

本論約心、意、意識而豎說,與《解脫道論》相合;本論也應該是參考過 《解脫道論》的。

### F、結説

#### (A) 真諦所傳二派:多心、一心論

真諦所譯的《攝大乘論》,有二派:(一)、多心論者,(二)、一心論者。

多心論者, 近於北方所傳的, 橫說六識或八識。

一心論者,即一意識師,從細到粗,是前後豎說的。348

#### (B) 本論界說不同於玄奘所傳

本論明心意識,與玄奘所傳的多少不同,這不要以為希奇。佛法本是無量無邊,非一家一說所能盡的。

本論不是傳襲一家一派,而是綜合眾說而自成一完整體系的。

# 346 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577a18-19): 五者、起業相,依於名字,尋名取著,造種種業故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.160~161。

# 347 參見:

- (1) 訶梨跋摩造·鳩摩羅什譯《成實論》卷 5〈非相應品 67〉(大正 32,277c16-19): 凡夫識造緣時,四法必次第生:識次生想,想次生受,受次生思。思及憂喜等,從此 生貪、恚、癡。
- (2) 印順法師,《印度佛教思想史》, p.223。

- (1)無著造·真諦譯《攝大乘論》卷 1(大正 31,119a1-22)。
- (2)無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 2(大正 31, 138c13-139a6)。
- (3) 印順法師,《攝大乘論講記》,pp.205~216。

### (C) 諸識之豎、橫說並非衝突

更應該知道:諸識的豎說與橫說,不一定是衝突的。

如一棵樹,由根而幹而枝而葉而花而果,是豎的發展。

但也可横論,如一眼望去,根幹枝葉花果,都同時的呈現,這不是同時存在嗎?可是,雖同時現前,而根幹枝葉還是有(p.172)它的前後性。

所以,眾生的心識,可約先後發展的生起次第說,也可約一時同在展轉相依 說。橫豎都可以說,不可偏宗橫論八識而誹撥本論。

#### (D) 小結

賢首疏中,為了融會,常與唯識宗所說的諸識相配屬,實也是難得恰當!

#### (2) 依心起意

# A、別明五意

#### (A) 總列:依心而起之五種意

#### a、標文

此義云何?以依阿黎耶識說有無明,不覺而起、能見、能現、能取境界、起念相續,故說為意。

#### b、釋論義

先說依心起意。

# (a) 依阿黎耶識(心) 而有無明

心即眾生心;於生滅門中,即阿黎耶識。「**依阿黎耶識**」,「**說有無明**」,點出 有漏雜染心的根本。

阿賴耶識,依覺、不覺(或明、無明)不一不異的統一而存在。所以說:依 阿黎耶識說有無明。此無明,是阿賴耶識(心)中的無始無明住地。

宋譯《楞伽經》,有與此相近的文義,如說:「如來之藏……無始虛偽惡習所 熏,名為識藏,生無明住地,與七識俱。」<sup>349</sup>

# 349 參見:

(1)劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4(大正 16,510b4-8):

如來之藏,是善不善因,能遍興造一切趣生。譬如伎兒,變現諸趣,離我我所。不覺彼故,三緣和合方便而生。外道不覺,計著作者。<u>為無始虛偽惡習所薰</u>,<u>名為識藏</u>,生無明住地,與七識俱。

(2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 7(大正 16, 556b22-c4):

佛告大慧:「如來之藏是善不善因故,能與六道作生死因緣,譬如伎兒出種種伎,眾生依於如來藏故,五道生死。大慧!而如來藏離我我所,諸外道等不知不覺,是故三界生死因緣不斷。大慧!諸外道等妄計我故,不能如實見如來藏,以諸外道無始世來虚妄執著種種戲論諸熏習故。大慧!<u>阿梨耶識者</u>,<u>名如來藏</u>,而<u>與無明七識共俱</u>,如大海波常不斷絕,身俱生故,離無常過、離於我過、自性清淨。餘七識者,心、意、意識等,念念不住是生滅法。……」

(3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 5(大正 16,619b29-c6):

大慧!如來藏是善不善因,能遍興造一切趣生。譬如伎兒變現諸趣離我我所,以不覺故,三緣和合而有果生。外道不知執為作者,無始虛偽惡習所熏,名為<u>藏識</u>,生於七

阿賴耶識是如來藏為無始虛妄所熏染而成,即有無始無明。

#### (b) 意(末那)之五種相

賴耶識有無明分,所以「**不覺而起、**(p.173)**能見、能現、能取境界、起念相續**」。

不覺而起,即三細六粗中因無明而動起的業相;能見,即能見相;能現,即境界相;<sup>350</sup>能取境界,即智相;起念相續,即相續相。<sup>351</sup>

依根本無明——識藏心所起的這些,在心意識中,即「說」名「為意」。

#### c、小結

本論以五相為意,意即末那,攝義極廣大;而阿賴耶心,但攝得根本的不覺 分。意的五相,與三細及六組中前二相,對列如下:

#### (B) 略釋五種意

#### a、業識

#### (a) 標文

此意復有五種名。云何為五?一者名為業識,謂無明力不覺心動故。

### (b) 釋義

「意」有五種相,即說「有五種名」。

「**一者,名為業識**」:根本無明——不覺,阿黎耶心所攝;所以雖有無明不 覺處即有業,而意中但說為業識。

業識,即由於賴耶心的「**無明力不覺**」知一法界性而起的「**心動**」。妄心現起即是動,動即是業。動即有生滅心,即為業識。

# 350 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a8-12):

### 351 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a13-15): 一者、智相,依於境界,心起分別,愛與不愛故。二者、相續相,依於智故,生其苦樂,覺心起念,相應不斷故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.154~158。

<sup>&</sup>lt;u>識</u>無明住地,譬如大海而有波浪,其體相續恒注不斷,本性清淨,離無常過、離於我論。

一者、無明業相,以依不覺故心動,說名為業。覺則不動,動則有苦,果不離因故。 二者、能見相,以依動故能見,不動則無見。三者、境界相,以依能見故境界妄現, 離見則無境界。

<sup>(2)</sup> 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.150~154。

《楞伽經》中的業相,為賴(p.174)耶識中虛妄熏習的種子。352

#### b、轉識

### (a) 標文

二者名為轉識,依於動心能見相故。

### (b) 釋義

「二者,名為轉識」:即三相的能見相。轉,生起義。

《楞伽經》的轉相,約一切現行識說;353或如唯識者所說的七轉識。354

# 352 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a21-b5):

大慧!若覆彼真識,種種不實諸虛妄滅,則一切根識滅。大慧!是名相滅。大慧!相續滅者,相續所因滅,則相續滅,所從滅及所緣滅,則相續滅。大慧!所以者何?是其所依故。依者,謂無始妄想薰。緣者,謂自心見等識境妄想。大慧!譬如泥團微塵,非異非不異。金莊嚴具,亦復如是。大慧!若泥團微塵異者,非彼所成;而實彼成,是故不異。若不異者,則泥團微塵應無分別。如是,大慧!轉識藏識真相若異者,藏識非因;若不異者,轉識滅藏識亦應滅。而自真相實不滅。是故,大慧!非自真相識滅,但業相滅。若自真相滅者,藏識則滅。大慧!藏識滅者,不異外道斷見論議。……

- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,522a19-21)。
- (3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b21-c4)。

大慧!阿賴耶識虛妄分別種種習氣滅,即一切根識滅,是名<u>相滅</u>。大慧!相續滅者,謂所依因滅及所緣滅,即<u>相續滅。所依因者,謂無始戲論虛妄習氣。所緣者</u>,謂<u>自心所見分別境界</u>。大慧!譬如泥團與微塵非異非不異,金與莊嚴具亦如是。大慧!若泥團與微塵異者,應非彼成,而實彼成,是故不異。若不異者,泥團微塵應無分別。大慧!轉識、藏識若異者,藏識非彼因;若不異者,轉識滅藏識亦應滅;然彼真相不滅。大慧!識真相不滅,但業相滅,若真相滅者,藏識應滅;若藏識滅者,即不異外道斷滅論。

(4) 印順法師,《印度佛教思想史》,〈如來藏與「真常唯心論」〉, p.305: 在所引的下一節經中,可見阿賴耶識有業相(karmalakṣaṇa)與真相(jāti-lakṣaṇa)二分(通二分)。<u>業(karman),《楞伽經》是泛稱一切熏習——動能的</u>。藏識所攝藏的業相,也就是藏識之所以被稱為藏識的,是應該淨除的。但真相不能滅,如滅除真相,那就藏識自體也被滅,這是什麼也沒有的了邪見。這裡的真相,是如來藏別名。

(5) 印順法師,《唯識學探源》, p.145:

業,雖剎那間過去,而招感後果的力用還是存在。這「業力的存在」,是身口行為所引起的,是生起後果的功能。業力的存在,就是動力的存在。在這些上,它與種子或熏習,比細煩惱與種習的關係更密切。可以說,<u>業力生來就含有種子的意味</u>。我們只要稍微考察一下各派關於業力存在的說明,就很容易看出它是怎樣的向種子說前進。像《楞伽阿跋多羅寶經》的「<u>業相」與「心能積集業」的業</u>,簡直<u>就是種子的異名</u>。要研究種習,是不能忽略業力的。

#### 353 另參見:

- (1) 宋·寶臣述《注大乘入楞伽經》卷 2(大正 39,443c15-16): 轉相者,依前業相,轉成能緣及所緣境,生七轉識,同名轉相。
- (2) 印順法師,《印度之佛教》,〈真常唯心論〉, pp.276~277: 若論其體相,則唯三:真識為「真相」(實體界);無始來之虛妄熏習,「心能積集業」, 曰「業相」(種子界);染熏真而展起一切, 曰「轉相」(現行界)。

# 354 另參見:

但《解脫道論》,有分識下,名為轉;<sup>355</sup>轉是內心動發(近於警心令動的作意<sup>356</sup>)的階段。

(1) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 4(大正 31, 20b13-18):

……由此彼說理、教相違。是故應言:前五轉識,一一定有二俱有依,謂五色根、同時意識。第六轉識,決定恒有一俱有依,謂:第七識;若與五識俱時起者,亦以五識為俱有依。第七轉識,決定唯有一俱有依,謂:第八識。唯第八識恒無轉變,自能立故,無俱有依。

(2) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》 券 7(大正 31,40a20-28):

所說種、現緣生分別,云何應知此緣生相?緣且有四:一因緣,謂:有為法親辦自果。此體有二:一、種子,二、現行。

**種子**者,謂:本識中善、染、無記、諸界、地等功能差別,能引次後自類功能,及起同時自類現果——此唯望彼是因緣性。

現行者,謂:<u>七轉識</u>及彼相應所變相、見、性、界地等,除佛果善極劣無記,餘熏本 識生自類種——此唯望彼是因緣性。……

(3) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.106~107:

「緣識」是種子阿賴耶識。

「受者」是從本識現起的能取能受用者。這其中又分為三類:一、「能受用」,是前五識,五識依於五根,受用五塵境界,感受的意義特別明顯。二、「分別」,是第六識,意識不但有自性分別,而且有隨念計度二種分別,所以分別是第六識的特色。三、「推」,是第七識。推者推度,第七推度,妄執第八為我,所以名推。此三,固然都是受用的轉識,但望於賴耶心王,它就是心所;從心所生名為心所,<u>七轉識是由本識現起的各種作用</u>,所以是本識的心所法。在轉識的本位上,也還稱之為識,它又即現起心所現的貪等信等的心所。

355 參見:優波底沙造·僧伽婆羅譯《解脫道論》卷 10(大正 32,449b7-c11):

……從有分心,轉、見心,所受心,分別心,令起心,速心,彼事心。於是,有 $^{[1]}$ <u>分心</u>者,是於此有根心如牽縷。 $^{[2]}$ 轉心者,於眼門、色事夾緣故,以緣展轉諸界。依處有分心成起、有分心次第。彼為見色事成轉,生轉心。轉心次第依眼應轉,現得見,生 $^{[3]}$ 見心。……

# 356 參見:

- (1)世親造·玄奘譯《阿毘達磨俱舍論》卷 4〈分別根品 2〉(大正 29,19a21): 作意,謂:能令心警覺。
- (2)塞建陀羅造·玄奘譯《入阿毘達磨論》卷1(大正28,982a12-13): 作意,謂:能令心警覺,即是引心趣境為義;亦是憶持。
- (3)安慧造·地婆訶羅譯《大乘廣五蘊論》卷1(大正31,851c11-12): 云何作意?謂:令心發悟為性。令心、心法現前警動,是憶念義。任持攀緣心為業。
- (4) 印順法師,《大乘廣五蘊論講記》, pp.58~59:

作意是「令心發悟為性」,「發」就是警動的意義,「發悟」就是激發這個心,引去那個境界,使心發悟,這是作意的體性。下面加以解釋,「令心、心法現前警動,是憶念義。」「警」字的意義,就是「警覺」一樣,一下子心裡警覺。這個地方的「憶念」,並不是想從前、想什麼的,而是和「念」心所的意義差不多,就是繫縛在境界上、繫念到境界上的意思。警覺、激發我們的心繫念到境界上面去。

「任持攀緣心為業。」「持」,能夠執持的意義。「任持」,我們普通說任持有擔當的意義。這個「攀緣」,佛法裡應該叫做「所緣」,心去瞭解這個境界,這一種作用叫做「所緣」。這個「緣」,在心理方面叫做「能緣」,能夠去緣慮的,能夠去瞭解的,境界就是所緣。佛法裡有能緣、所緣這許多名字。一個心,不管什麼心,不管怎麼樣子,心到境界上去的,就是叫做「緣」,這個地方叫做「攀緣」。這個攀緣和我們普通講的攀緣不同,其實就是去緣境界的意思。「任持攀緣」,它有一種力量,能夠支持這個心

本論即解說為:「依於動心」而有「能見相」現起。內心動發,雖還不曾能 及外境,但已轉起了能見分別心。

#### c、現識

## (a) 標文

三者名為現識,所謂能現一切境界,猶如明鏡現於色像。現識亦爾,隨其五 塵對至即現,無有前後,以一切時任運而起常在前故。

## (b) 釋義

## Ⅰ、釋:三者名為現識……現愉色像

「**三者,名為現識**」:此名出《楞伽經》,<sup>357</sup>即是阿賴耶識異名,賴耶是現 起一切根塵器界的。但本論,著重於境界相,解說為「能現一切境界」。 **動心**有能見的力量;有能分別見,當下即於動心的能見中,現起一切境 界。

《楞伽經》約能現得名,本論約不離自心的所現說。

「**如明鏡現於色像」**, 色像在鏡中(p.175), 喻說不離內心而有境界。

## Ⅱ、釋:現識亦爾……常在前故

明鏡能一時頓現,細心的妄現境界也是頓現,與六識緣境次第各別不同。 所以說:「現識」也如此,「隨」色聲香味觸——「五塵對至即現,無有前 後 | 。

**對至**,即現為境界義。現識的現起一切境界,是頓起而無有前後的,如明 鏡而頓現色像一樣。

所以無前無後的頓現,因為「一切時」中,都隨業力成熟「任運而起」, 「常在」心識中現「前」。

## Ⅲ、別釋:一時頓現

唯識者說:阿賴耶識如受人身(五趣都如此)時,人趣的一切**根身器界**即 一時變現。

本論但約五塵說;依《楞伽經》,實頓現十八界事。

去攀緣境界,這就是它的作用。

# 357 參見:

- (1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a15-18): 大慧!略說有三種識,廣說有八相。何等為三?謂真識、現識,及分別事識。大慧! 譬如明鏡,持諸色像;現識處現,亦復如是。
- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,522a1-4): 大慧!有八種識,略說有二種。何等為二?一者、了別識;二者、分別事識。大慧! 如明鏡中見諸色像,大慧!了別識亦如是見種種鏡像。
- (3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1〈集一切法品 2〉(大正 16,593b16-18): 大慧!識廣說有八,略則唯二,謂現識及分別事識。大慧!如明鏡中現諸色像,現識 亦爾。

說頓現一切境界,約因緣成熟而說;如趣生異熟不同的、因緣不具足的, 或受對治了的,都不現前。

山河大地等境界,不因個人的認識而存在,是恒時任運而變現不失;但還 是唯心的,即由於此。

## d、智識

## (a) 標文

四者名為智識,謂分別染淨法故。

# (b)釋義

「四者,名為智識」:由轉識的能見,而有現識的一切境界,心境相關,即有分別境界的能力;《解脫道論》即名此為分別,358今名為智識。

「分別染淨 (p.176) 法」, 有二義:

- 一、境界有染有淨,所以分別為染淨。
- 二、心識緣境,而心起染或起淨,名為分別染淨。

## e、相續識

# (a) 標文

五者名為相續識,以念相應不斷故;住持過去無量世等善惡之業,令不失故;復能成熟現在未來苦樂等報無差違故。能令現在已經之事,忽然而念; 未來之事,不覺妄慮。

## (b) 釋義

#### Ⅰ、釋:相續識——念相應不斷

「**五者,名為相續識**」: 既心境相關而起分別,任何分別,都有一種影像留在心識中。不斷的分別,即不斷的保存心像下來。

由於過去分別的熏習,現在又能生起;生起後又熏集。「**以念相應不斷**」, 所以名**相續識**。

**念相應**,指分別心緣量境界,即不斷起念;念是相應的心所法。凡心起分別,即有種種差別影像;此影像於心中現,即是念。

不斷的分別,即不斷的念,即由認識而有種種概念積留在心識中。359世間

# 359 參見:

(1)世親造·玄奘譯《阿毘達磨俱舍論》卷 4〈分別根品 2〉(大正 29,19a20-21): 念,謂:於緣明記不忘。

(2) 安慧造·地婆訶羅譯《大乘廣五蘊論》卷1(大正31,851c26-27): 云何念?謂:於慣習事,心不忘失,明記為性。慣習事者,謂曾所習行。與不散亂所 依為業。

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> 參見:優波底沙造·僧伽婆羅譯《解脫道論》卷 10(大正 32,449b7-c11):

<sup>……</sup>從有分心,轉、見心,所受心,分別心,令起心,速心,彼事心。於是,有 $^{[1]}$ <u>分心</u>者,是於此有根心如牽縷。 $^{[2]}$ <u>轉心</u>者,於眼門、色事夾緣故,以緣展轉諸界。……轉心次第依眼應轉,現得見,生 $^{[3]}$ <u>見心</u>。見心次第已見,以心現受,生 $^{[4]}$ <u>受心</u>。受心次第,以受義現分別,生 $^{[5]}$ <u>分別心</u>。……

的心識分別,都不能離念,一切都與念相應而來。

# Ⅱ、保存善惡業,成熟苦樂體

由於念相應不斷,所以能「往持過去無量世等」的「善惡」「業,令不失」壞。無量百千萬世的善業惡業,都由此念的相續而住持不失。

還有,「**能成熟** (p.177) **現在未來苦樂等報無差違**」。現在及未來的苦報樂報,由某種業,得某種報,決無錯亂,這也是相續識中的念力。

受熏而業力不失,所以業種能增長成熟,發現為苦樂報的總體。前六識的 異熟,也是依相續識中的業力而發生出來的。

業的熏集增長,和由業而招感異熟果,都依此相續識而有。

#### Ⅲ、延續現在

還有,住持業力而感果,與過去的事情能記憶一樣。

所以,由相續識中念相應不斷,「**能令現在**」對於「**已經**」的「**事**」情,無意中「**忽然而念**」起。

曾經的事情,現在能忽然的浮現在心中,即因為過去曾經的時候,當下有一影像(念)保留下來。這種保存經驗而不失,也是相續識的力量。

## Ⅳ、影響未來

還有,「未來」的「事」情,眾生在不知「**不覺**」間,每要去「妄」想思「**慮**」它。

未來的事情還沒有來,而無意間要預想這樣、那樣。這由於相續識中,含 藏了過去的種種見聞熏習的緣故。

時間是前後相的,依於現在想到從前,即成過去;依於現在推到將來,即 成未來。一切虛妄法,都是有前後性的。

想到未來,不是到了未來,只是過去的經驗推衍而用於未來。

# V、小結

一切業果的建立,和記憶過去、設想未來,都因有此 (p.178) 相續識而成立。

#### (C) 別明五意之要義

# a、類似於其他教說

五意說,約緣起支說,與行、識、名色、六處、觸、受支相當。

……「念」,是一種心所作用,對於從前經歷過的事情能夠記得,平常叫做憶念、回憶。……念心所力量夠的話,心理上能夠重新現起曾經經歷過的事情,就是<u>記憶</u>。如果念的力量很差的話,就想不出來了。假使沒有念的話,那就忘記了。所以,這個地方說「於慣習事」,這就是別境心所「念」的境界。這個「慣習」,不一定說什麼習慣的,而是過去所曾經經歷過的,說過的、聽過的、想過的、做過的,都是一種慣習的事情。心不會忘失,能夠「明記為性」,明明白白的記得,這是「念」的體性。……

<sup>(3)</sup> 印順法師,《大乘廣五蘊論講記》, pp.69~73:

約九心輪說,與轉、見、所受、分別、令起相當。

## b、與《瑜伽師地論》五心之關涉

## (a) 五心與五意

然五意的綜為一組,為本論特有的教說,有深切注意的必要。

五意說,是合著次第生起過程的,與《瑜伽論》者五心說,應有關係。

**率爾心**,即不覺而起的業識。**尋求心**,以心趣境而著重能邊;**決定心**,以心 了境而著重於境相的明確。這二者,與**轉識、現識**相當。

智識的分別染淨,即染淨心。相續識的念相應不斷,即等流心。<sup>360</sup>

五意的合為一組,應與《瑜伽論》的五心說有關。

## (b) 真諦之譯詞

五心說, 出於《瑜伽論》(第三卷)(意地)中。

考真諦三藏,曾譯出《十七地論》初五卷。一般的心意識,真諦譯《攝大乘論》中,作意心識。

所以《瑜伽師地論》的五心,真諦可能是譯作五意的。361

## 360 參見:

(1) 彌勒說·玄奘譯《瑜伽師地論》卷 1(大正 30, 280a22-27):

復次,由眼識生,三心可得,如其次第,謂:[1]率爾心、[2]尋求心、[3]決定心。初是眼識;二在意識。決定心後,方有[4]染淨。此後乃有[5]等流眼識善、不善轉,而彼不由自分別力;乃至此意不趣餘境,經爾所時,眼、意二識,或善或染,相續而轉。

(2) 印順法師,《佛法是救世之光》,〈美麗而險惡的歧途〉,pp.320~321:

從心理方面來說,一般是:率爾心、尋求心、決定心、染淨心、等流心——五心次第生起。如是慣習了的,每從率爾心(突然的觸境生識)而直接引起染淨心,或者直接引起等流心(同樣的心境,一直延續下去)。我們對於事理的考察,法義的決了,經過相當時期,大都造成思想的一定方式。等到思想定了型,總是在這樣的心境下去了解,去思考,去行動,很難超出這個圈子。又如專心想念什麼久了,就是談話、吃飯、走路、做工,什麼時候,內心都離不了那種境界。連自己要丟開他,也不容易做到,(如這是貪瞋癡慢等雜染心,心理就會失常,或者顛狂)。

從生理方面來說,一般是:審慮思、決定思、發動(身)思——三思次第的生起。但如是慣習了的,就不必經審慮與決定的過程,直接發為身體的動作。

- (3) 印順法師,《佛法概論》,〈佛法的心理觀〉, p.115~116。
- <sup>361</sup> 參見:印順法師,《永光集》,〈《起信論》與扶南大乘〉,p.148:

《攝論》一意識的唯識大乘,對《起信論》作者,是有啟發性的。《起信論》的心——阿黎 耶識,意——業識、轉識、現識、智識、相續識,意識(六識)——分別事識。這些名 詞,是從魏譯《楞伽經》來的,然作為先後次第的生起,意趣與一意識師相同。我曾聯想 到:

一、僧伽婆羅(Saṅghapāla)所譯的《解脫道論》,有九心輪說:如有分與阿黎耶識相當;轉(動)與業識,見與轉識,所受與現識,分別與智識,令起與相續識,也有相類似的意義。

二、《瑜伽師地論》卷一(真諦曾譯《十七地論》五卷,佚)的五心說:如率爾心與業識, 尋求心與轉識,決定心與現識,染淨心與智識,等流心與相續識。從細到粗,從認識到動 作,各論都有此前後發展的傾向。

# (c) 小結

這樣,本論的五意說,是有著明確的淵源了。當然,本論是攝取一切資料而 成為獨創完整的體系,不必與古說完全一致。

## c、唯識學系之關涉

## (a) 前三(細相)

## I、本論義

五意中的初三,依**動心**而有**分別**,即分別而**現所分別**。

這三者,是極微細(p.179)的心境,而成渾然不離的妄識。

## Ⅱ、玄奘傳之唯識學

比對於玄奘傳的唯識說:**業識**為攝得虛妄熏習的賴耶自證分;**見識**為賴耶的見分;**現識**為賴耶的相分。

這三者,為不可知的賴耶心境。

## (b) 後二(粗相)

## I、本論義

依於微細的心境而到達心境相關,心境分明的境地,即是粗相。

而粗中之**細**的:**智識**著重於分別染淨的執著,相續識著重於受熏、持種、執持根身。

## Ⅱ、地論師

地論師以此為第七阿陀那識的事用。

#### Ⅲ、攝論師

攝論師以為:除分別染淨的一分我執而外,其他都是執相黎耶與果報黎耶 的事用。

#### IV、唯識師

唯識師以為:執取是第七末那,而受熏、持種等屬於賴耶。

#### (c) 小結

其實,虛妄的細意識,是諸識和集名為一意。

後代學者的分為二類,各有分類的標準,所以不能一致,而內容都是這些。

# (D) 別釋:相續識之要義

## a、關要:念相應不斷

本論的相續識:「念相應不斷」,為主要特性;

#### b、保持業與報

而無量百千劫的業力不失,即唯識者受熏、持種的種子(因相)賴耶;

住持業報,即受熏成熟而變的果報(果相)賴耶。

### c、忽然與不覺

所說的忽然而憶過去、不覺而慮未來,這不是說明意識的追念過去、預計未

魏譯《楞伽》,不是《起信論》的唯一依據;可說《起信論》是博采眾說,而自成體系的。

來,而著重那「忽然」,「不覺」。

無意間會忽然如此,實由過去經驗的熏習保持。過去經驗的重現,以現在望過去,即成記憶;以現在望未 (p.180) 來,即成預計。

#### d、結說

經驗的保持,實與業力的保持同一原理,這都由於念。對**分別心**說,念即心 上所有的種種心所作用。對**境界**說,念即心上所起的境象,即概念。

從三世說,憶念過去、想念未來,實即曾習的心念的重現。**念相應不斷**,為 相續識的重要內容。

# (E) 結說

此五意,大體說,是從相依生起的立場,而為裝傳第八識與第七識的內容。

# B、結成唯心

## (A) 標文

是故三界虛偽,唯心所作,離心則無六塵境界。此義云何?以一切法皆從心起妄念而生。一切分別即分別自心,心不見心,無相可得。當知世間一切境界,皆依眾生無明妄心而得住持。是故一切法,如鏡中像,無體可得。唯心虚妄,以心生則種種法生,心滅則種種法滅故。

## (B) 釋義

上說依心所起的五意,此結成唯心說。

#### a、釋:是故三界……六塵境界

#### (a) 三界唯心所作

前說一切法依心而有,目的在說明三界唯心。

所以承上文說「**是故**」可以證成:「**三界**」所有的一切事,都是「**虛偽**」不實,「**唯**」是自「**心所**」造「**作**」的。

三界事,不外能緣的心,所(p.181)緣的諸境,以及有情的活動。由過去的業, 鳳現在的果;由現造的業,鳳未來的果;記憶過去,預慮未來。

這一切,審細的推究起來,不外是唯心所作,虛妄不實的。

#### (b) 離心則無六塵境

既唯心所作,所以「**離心則無六塵境界**」。並不像一般的錯誤認識,以為有 離心的外境。心外無境,即成唯心說。

唯心,是攝境從心,總括精神與物質的現象,而解為一心所現的二面,與一 般單指認識作用為心不同。

以十八界說,沒有六塵境,還有六根、六識。但六根也是所認識的;六識,自體是識,而也是所知境攝。

所以,此中所說的**六塵境界**,概括了自心妄現的一切。

### b、釋:此義云何……無相可得

#### (a) 從心起妄念而生一切法

唯心所作,離心無境——「此義」還要略為解釋。

「以」三界「一切法」,「皆」是「從」無明妄「心」所「起」的「妄念而生」的。

本論上文說:「不覺心起而有其念」,362即妄念。

此處的**妄念**,即無明業相、業識。有妄念心即有妄境現起,也即有心境分別、熏習而有一切。

### (b) 一切分别皆由自心所生,實則無相可得

#### I、所分別皆由自心生

一般以為認識到的是離心外在的,不知「**一切分別**」都「即」是「**分別 自**」己的「心」念,並不是真有什麼外境可為自心所分別。

如蜘蛛吐絲成網,而又往來於網上一樣。

### Ⅱ、別明:自心分別自心

自心分別自(p.182)心,見於《解深密經》,如魏菩提流支譯的《深密解脫經》說:「世尊!若彼心境像不異於心,云何心即能觀於心?佛言:彌勒!彼處無有一法能觀一法,而彼心生如是現見。」<sup>363</sup>

真諦譯的《攝大乘論》,也引有此文。364

裝譯《解深密經》的〈分別瑜伽品〉,說得更明白:「世尊!若彼所行影像,即與此心無有異者,云何此心還見此心?善男子!此中無有少法能見少法,然即此心如是生時,即有如是影像顯現。」<sup>365</sup>

#### Ⅲ、心不見心,無相可得

境從心生;心分別境,實是分別自心。似乎自心是有取的、有所見的,其實無有少法能見少法。所以說:「心不見心,無相可得。」

#### c、釋:當知世間……無體可得

#### (a) 世間一切境界,皆由妄心住持

自心分別自心,實是自心現分別時,即有所分別於自心中現,並非自心對於 自心確有所見、所取相可得。

# 362 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c29-577a2):

所言不覺義者,謂不如實知真如法一故,不覺心起而有其念,念無自相不離本覺。

- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.144~146。
- <sup>363</sup> 元魏·菩提流支譯《深密解脫經》卷 3(大正 16,674c25-27)。

# 364 參見:

(1)無著造·真諦譯《攝大乘論》卷 1 〈應知勝相品 2〉(大正 31,118b29-c2): 世尊!若定境界色相與定心不異,云何此識取此識為境?佛世尊言:彌勒!無有法能 取餘法,雖不能取,此識如此變生顯現如塵。

(2)世親造·真諦譯《攝大乘論釋》卷5〈釋應知勝相品 2〉(大正 31,182c25-183a8)。

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> 唐·玄奘譯《解深密經》卷 3〈分別瑜伽品 6〉(大正 16,698b2-5)。

但常人,不覺分別自心,總以為是分別外境、實有外境相可得了。所以, 「**當知世間**」的「**一切**」六塵「**境界」**,都是「**依眾生**」的「無明妄心而得 **往持**」的。

一切境界,依妄心而住持,即依妄心為依止、依妄心而安立的意義。

## (b) 如鏡中像,無體可得

依無明妄心而有的,並沒有它的實自性,所以「**一切法,如鏡中像**」一樣,「無體可得」。

鏡中的像,不是實有的,而是依鏡而安立 (p.183) 的,影現於鏡中的。見鏡像時,似乎見到鏡中有像,實是自見面貌的假相。

裝譯的《解深密經》說:「如依善瑩清淨鏡面,以質為緣,還見本質,而謂 我今見於影像,及謂離質別有所行影像顯現。」<sup>366</sup>

由此,本論所說的**唯心、自心分別自心、如鏡中像**,都是引用《解深密經》的。

#### d、釋:唯心虛妄……種種法滅

諸法是唯心的,但一般人,總覺心外的境界是真實有的。因此,成立唯心, 必須說明:心外的境界,似乎離心外在,而實是不離心的。

這樣,一切是「**唯心**」的,「**虚妄**」的「**心生則種種法生,心滅則種種法滅」**。如此心生,如此法生;如此心滅,如此法滅。

法是依心而存在的;本無外境而現似外境,全出於妄心的幻現。

#### (C) 略釋三類唯心之涵義

唯心,我向來說要經過三個層次才能圓成自說:

#### a、主觀唯心論——攝所從能

一、六識的認識境界時,了解得境無實體,唯是認識心中所現的影像相。所取相是無實的,而能取相是有的。以心奪境,此為主觀的唯心論。

我國理學者,有主觀唯心論的性質。如這朵花是心識所現起的,不見這花時,有沒有這朵花存在?

有人就說:在我注意時,就有這花相現起;若不注意時,這花相就隱而不現了。

若唯作此說 (p.184),即不圓滿。因有眾多的境相,在不認識它時,還是存在而不容否認的。

#### b、客觀唯心論——攝現從種

二、虛妄唯識者的阿賴耶識說,為客觀的唯心論。有妄心即有妄境,山河大 地等的一切境相,都是賴耶頓變頓現的。

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> 唐·玄奘譯《解深密經》卷 3〈分別瑜伽品 6〉(大正 16,698b6-8)。

六識去分別時,依這境相為本質而現影像相;不起六識分別時,也還是有這 些境相存在的。

賴耶識的執受境界,對於六境的分別,是客觀存在的。賴耶所變的境界,對 於賴耶,還是唯心所現的。

## c、真常唯心——攝事從理

三、客觀唯心論,還是不徹底的;因為清淨的、無為的,不是此妄識所顯現的。要進一步的達到一切唯是真實心,方是唯心的極致。

不但妄境依於妄心,妄境妄心又都是不離真心而現起的。一切的事相與理性、雜染與清淨,統攝於真常心中。

## (D) 明本論之唯心義

### a、以眾生心綜合三類唯心

本論從眾生心有覺與不覺義說起,能綜合主觀(攝所從能)、客觀(攝現從種)、真常(攝事從理)的三類唯心說。

#### b、入真如性:絕對唯心論

《楞伽經》也是貫徹此三者而說唯心的。所以真能悟入真如理性時,唯一真心,而到達絕對唯心論的實證。

#### c、現一切:相對之二元論

但唯心論的證明方法,始終是不離主觀唯心的立場。

或以憶念渦未無體說,或以定心境界說,證明境依心起、心生法生。

賴耶唯心或真常唯心,決非一般所能(p.185)信受解了的。

#### d、結說

所以,本論在思想體系中,屬於絕對的真常唯心論;而說明唯心的理由,與 客觀唯心論,其實與主觀唯心論者,並無差別。<sup>367</sup>

#### (3) 依意意識轉

## A、標文

# 367 參見:

(1) 印順法師,《印度之佛教》,〈真常唯心論〉,p.273:

「真常唯心論」,以真常淨為一切之本體,而立相對之二元:一、清淨真心,二、雜染妄習。真常淨乃一切之實體,一切依之而成立。本來常淨,究何事而為雜染所染乎? 為雜染所染而實不變其淨性,似有二元矣。此雜染與清淨,「不相攝,相離」;自有情 迷亂而生死邊,多立此無始來相對之二元。

然達本情空,知妄即常,實無所捨而一切常淨,則無不歸結於絕對之一實。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.139~140:

真常唯心者,說明一切,是有二種論法的:一、從現起一切說,建立相對的二元論,如說雜染與清淨,真實與虛妄。不能但說真淨,如從真起妄,佛應還成眾生。若但說妄,眾生應沒有成佛的可能。本論在這方面,所以說有覺與不覺,生滅與不生滅義。二、從究竟悟入真如實性說,建立絕對的一元論。……

## 愛煩惱增長義故。

## B、釋義

再說依意意識轉。

## (A)釋:意識即是相續識

#### a、以意識攝前五識,皆由意而生——相續識(妄念)

「意識」,不但是第六意識,而是前六識的總名,六識都是依意而生起的。

本論的立場,是一意識師。<sup>368</sup>實唯一意識,由於隨所依根而了不同的所緣境,才名為眼等的五識。

其實,五識只是意識的多方面活動。就是所說的五種意,也不過是粗細不同 而已,並沒有判然不同的五意。

如海水的波平如鏡,有小風即有小浪,有大風即有大浪;大小浪也不是隔開的,大浪中也含有微波。

所以,這裡說的意識,不在五意以外,而是「**即此**」五意中的「**相續識**」。不 但是**相續識**,也即是無明妄念。

#### b、別明:本論之心識說——妄念相續

## (a) 眾生無始妄念相續不斷

本論依一意識的發展次第,說有(p.186) 五意,以「念相不斷」的相續識為第五(等流)。 $^{369}$ 

然眾生從無始以來,即是這樣的妄念相續不斷,所以妄念與相續決不限於這 一階段。

## (b) 念貫徹虛妄生滅心

# 368 參見:

(1) 印順法師,《唯識學探源》, p.112:

《解脫道論》是上座銅鍱者的論典,依銅鍱者的看法:意識是一切心理作用的根本, 一切心識作用,不外意識的不同作用,所以他是一意識師,一心論者。

(2) 印順法師,《永光集》,〈《起信論》與扶南大乘〉, pp.147~148:

「一心論」與「多心論」,在部派佛教中,成為對立的學派。……《攝大乘論》所引述的一意識師,顯然是當時的大乘學的一流。

玄奘譯的《攝大乘論(世親)釋》說:「非離意識別有餘識,唯除別有阿賴耶識」。 真諦譯作「此中更無餘識異於意識,離阿黎耶識。此本識入意識攝,以同類故」。阿黎 耶識含攝在意識中,真諦的見解,是偏向一意識師的。這類大乘的一意識師,也是成 立唯識的。

《攝大乘論》是多心論者,又引述一意識師,並存而沒有加以抉擇取捨,這是很不尋常的!這可能是:八識差別是《瑜伽師地論·本地分》的傳統,而一心論的唯識學者,是《阿毘達磨大乘經》的一流。

# 369 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b12-16):

五者、名為相續識,以念相應不斷故;住持過去無量世等善惡之業令不失故,復能成熟現在未來苦樂等報無差違故,能令現在已經之事忽然而念,未來之事不覺妄慮。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.176~178。

如說:「一切諸法,唯依妄念而有差別」。370

「離念境界,唯證相應」。371

「從本來念念相續,未曾離念」。372

「不覺心起而有其念」。373

念是貫徹於虛妄生滅心的。

#### (c) 相續,即依無明而起之妄識

如說:「滅相續心相,顯現法身」。374

「無明滅,相續則滅」。375

# 370 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576a8-10): ……心真如者,即是一法界大總相法門體,所謂心性不生不滅。一切諸法唯依妄念而有差別,若離妄念,則無一切境界之相。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.68~70。

# 371 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b5-7):

所言不空者,已顯法體空無妄故,即是真心常恒不變,淨法滿足,[9]故[10]名不空。 亦無有相可取,以離念境界,唯證相應故。

[9]〔故〕-【宫】,明註曰疏本無故字,故=則【金】。

[10](則)+名【宋】【元】【明】【宮】。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.83~84。

# 372 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b29-c1): 是故一切眾生不名為覺,以從本來念念相續,未曾離念故,說無始無明。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.121~122。

# 373 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c29-577a6):

所言不覺義者,謂不如實知真如法一故,<u>不覺心起而有其念</u>;念無自相,不離本覺。 猶如迷人,依方故迷;若離於方,則無有迷。眾生亦爾,依覺故迷;若離覺性,則無 不覺。以有不覺妄想心故,能知名義,為說真覺;若離不覺之心,則無真覺自相可 說。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.144~147。

# 374 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c7-9): 智淨相者,謂依法力熏習,如實修行,滿足方便故。破和合識相,<u>滅相續心相</u>,<u>顯現</u> 法身,智淳淨故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.126~128。

# 375 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c9-16): 此義云何?以一切心識之相皆是無明,無明之相,不離覺性,非可壞,非不可壞。如 大海水,因風波動,水相、風相不相捨離,而水非動性。若風止滅,動相則滅,濕性 不壞故。如是眾生自性清淨心,因無明風動,心與無明俱無形相,不相捨離,而心非 動性。若無明滅,相續則滅,智性不壞故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.129~133。

相續,也是和合識中依無明而起的妄識之流。

# (d) 小結

所以,意識,即此相續識的粗分別;而以前的業識等等,也不外妄念相續識 的某一形態、某一特徵。

這是對於本論心識說,所必須了解的。

## (B)釋:依諸凡夫……分別六塵

意識即是這相續識,但約作用不同而立名。

## a、釋:依諸凡夫

「**依諸凡夫**」的認識說,起心動念,都是意識的境界。心與意的境界,凡夫是不了解的。

凡夫,約二乘說:沒有證得聖果以前,發趣聲聞或緣覺行的凡夫。

約大乘說:菩薩發心住以前,未離意識境界,名發趣菩薩行的凡夫。

除此,一般沒有趣求出世的凡夫。

## b、釋:取著轉深,計我我所,種種妄執

這裡所說,通於這三類凡夫。凡夫於相續識中,於所緣的境界,計「**取**」執「**著**」(p.187),展「轉」加「**深**」。

五種意,通於三乘聖者,但計執輕微。凡夫的取著,如心起執著的**執取相**, 分別名言的**計名字相**,<sup>376</sup>都是這計著轉深的意識境界。

取著時,「計」執內在的為自「我」;執與己相對的為「我所」。

除這計我我所的重要妄執外,還有無邊的妄執——執常執斷、執有執無等 「**種**養執」。

#### c、釋:隨事攀緣,分別六塵

這我我所為首的種種妄執,都是「隨」所緣的境「事」而「攀緣」。

**攀緣** <sup>377</sup>,約認識說,是緣慮境界;約情意說,是追求境界、愛著境界。

總之,無非「分別六處」而起種種的妄執。

#### (C) 意識三名——釋:名為意識······分別事識

# 376 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a16-18): 三者、執取相,依於相續,緣念境界,住持苦樂,心起著故。四者、計名字相,依於 妄執,分別假名言相故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.158~160。
- <sup>377</sup> 參見:印順法師,《大乘廣五蘊論講記》, p.58:

這個「攀緣」,佛法裡應該叫做「所緣」,心去瞭解這個境界,這一種作用叫做「所緣」。這個「緣」,在心理方面叫做「能緣」,<u>能夠去緣慮</u>的,能夠去<u>瞭解</u>的,<u>境界就是所緣</u>。佛法裡有能緣、所緣這許多名字。一個心,不管什麼心,不管怎麼樣子,心到境界上去的,就是叫做「緣」,這個地方叫做「攀緣」。這個攀緣和我們普通講的攀緣不同,其實就是去<u>緣</u>境界的意思。

#### a、意識

這「名為意識」, 意識, 即含得一般所說的六識。

#### b、分離識

此意識,也「名分離識」。分離識的名稱,經論中還待尋考。

識是了別義,於一合相的境界中,區分差別,是此非彼、是彼非此,這才能 構成認識。

意識有綜合作用也有分析作用,而必有與他區分的認識,所以名為分離識。

#### c、分別事識

此意識,「又」「名分別事識」,見於《楞伽經》中。378

事,是六塵境界;於六塵境界,或作總相分別,或作別相分別,所以立名**分 別事識**。

## d、小結

**意識**──六識,是依根了境各各差別的。此三,是意識的異名。(p.188)

## (D)釋:此識依見愛煩惱而增長

#### a、依見愛煩惱而增長

從意而起意識,於微細妄識中而起粗顯的妄分別。「此」名為分別事識的意「識」,與心、意不同,是「依見、愛煩惱」而「增長」的。

#### b、別明:煩惱

# (a) 見、愛煩惱

煩惱,是內心的染污作用;<sup>379</sup>能使身心煩動,惱亂不安,現在、未來感受苦報。煩惱雖多,而以見、愛煩惱為主。

# 378 參見:

(1)劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a15-19): 大慧!略說有三種識,廣說有八相。何等為三?謂真識、現識,及分別事識。大慧!

譬如明鏡,持諸色像;現識處現,亦復如是。大慧!現識及<u>分別事識</u>,此二壞不壞, 相展轉因。

(2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,521c29-522a3):

大慧!識有三種。何等三種?一者、轉相識;二者、業相識;三者、智相識。大慧! 有八種識,略說有二種。何等為二?一者、了別識;二者、<u>分別事識</u>。

(3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b15-17): 諸識有三相,謂轉相、業相、真相。大慧!識廣說有八,略則唯二,謂現識及<u>分別事</u> 識。

(4) 宋·寶臣述《注大乘入楞伽經》卷 2〈集一切法品 3〉(大正 39,444a24-27): 此譯即云:現識屬賴耶,<u>分別事識屬前六識</u>。不言第七者,謂第七末那計內為我,屬賴耶;計外為我所,屬前六識。

<sup>379</sup> 參見:印順法師,《唯識學探源》, p.22:

無明,就是無知。但它不是木石般的無知,它確是<u>能知的心用</u>,不過因它所見的不正確, 反而<u>障礙了真實的智慧</u>,不能通達人生的真諦。無明,是從它不知與障礙真知方面說的; 若從它所見的方面說,就是錯誤與倒執。因不真知的無知倒執,愛、見、慢等煩惱,就都 紛紛的起來,發動身、口、意或善、或惡的行為。 **見**,是深刻堅固的認識,通於正見;但此處約邪見、倒見說,有**執著性**,重 於**認識**的。

愛,是**染著性**,即心染於境,為境所動而不得自主,重在**情意**的。

由愛而起貪取,由見而生諸見;煩惱雖多,可以見、愛統攝一切。380

# (b) 見、修所斷惑

或說:對於真理的障礙,不能見真理,為**見惑**;對於事相的染著,不能於事用無礙,為**愛惑**。

此二惑依斷除說,即分為見所斷的與修所斷的。

見理是一悟即徹底的,所以見道所斷惑,總名**見惑**。

愛是生活事相的染著,要慢慢的淨化過來。

所以得見道後,要依悟境去如實修行,從實踐的過程中,次第斷除。381

約三界的愛煩惱說,分為欲愛、色愛、無色愛。

見理,是思想的搞通;但還要從工作的體驗中去完滿的表現出來。

## (c) 證法性後,不作惡業、不墮惡趣

聲聞初果的見道,禪宗的破本參,都是見理。然因愛煩惱未斷,仍會為事相 所蒙惑而墮落。

不過,曾經法性的正悟,三惡道的惡業,(p.189)是不作了的;生死已作界限,不久終是要了脫的。

#### c、小結

**意識,依見愛煩惱**而得**增長**;而二煩惱,也是依意識而得生起。

二、約煩惱說,也可分二種,即屬於見的,與屬於愛的。<u>見惑是思想的錯誤</u>,如執我執常等。愛是事行的染著,如貪瞋等。……

<u>見有執著性</u>,<u>堅定的認為如此</u>。《瓔珞經》分為七見,即我見、常見、斷見、邪見、見取見、戒禁取見、疑見,此即見道所斷的屬見的一切。《阿含經》說:斷三結,得須陀洹果; 三結就是我見,戒禁取,疑——七見的重要者。

屬於愛的,又分為三種,這因為修道所斷惑,是三界分斷的:欲界的修所斷惑,色界的修所斷惑,無色界的修所斷惑。欲愛住地,即欲界的一切修所斷煩惱;色愛住地,是色界的一切修所斷煩惱;有愛住地,是無色界的一切修所斷煩惱。這都是愛所攝的,所以都名為愛。外道誤認無色界為涅槃,不知這仍在生死中,所以名為有——生死的存在愛。……

<sup>381</sup> 參見:印順法師,《勝鬘經講記》, pp.151~152:

一、約修行斷煩惱說:可分為二種,即見道所斷的,與修道所斷的。

見是證見諦理。見諦時所斷的,為迷理的,即迷於真理,障礙正智的煩惱。…… 然見道雖能斷迷理的煩惱,但還有未斷的——修道所斷惑;這是迷事而起的。……

例如鴉片,嗜好的如以為是有益的,這是顛倒是非;如了解它是毒品,不再以為好的,即顛倒想除。此如見斷的見諦所斷。可是,雖知鴉片是毒品,癮來了仍不免要吸它,這是事的染著;如修道所斷惑,要逐漸的捨除它。所以說:「理必頓悟,事則漸消」。證見的悟道,不是一切都成就了,還得從現實生活去不斷練磨(修),消除不合理的染著。

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> 參見:印順法師,《勝鬘經講記》,pp.152~153:

由意識生二煩惱,由二煩惱增長意識,意識與二煩惱,展轉相引而又彼此相互依存。

此見愛煩惱,即聲聞法中常明的煩惱。

# 2、無明為依之染心還滅

## (1) 略明緣起甚深

## A、標文

依無明熏習所起識者,非凡夫能知,亦非二乘智慧所覺。謂依菩薩,從初正信發心觀察;若證法身,得少分知;乃至菩薩究竟地不能盡知,唯佛窮了。

## B、承上啟下:染心因緣生死不斷,斷盡無明而顯真心

依心起意,依心意起意識,重在雜染心識的依因緣而生起。現在,即明染心的 因緣不具而離滅。

上文說:「此識依見愛煩惱增長」,實則不但意識依煩惱增長,五意也因微細的 煩惱而增長。心、意、識,都是雜染的,處妄分別為性的。

從虛妄分別所起識,即與染惑根本的無明不離。必須斷盡妄心的無明,淨智的真心才可以顯現,才名為轉識成智。

這一科,應與上文連合去了解。(p.190)

## C、明緣起甚深:無明為緣而起

這說明緣起甚深;《攝大乘論》也有說明緣起甚深處,<sup>382</sup>然與本論極不相同。

# 382 參見:

(1)無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 1(大正 31,134c27-135a5):

如是緣起,於大乘中極細甚深。又若略說有二緣起:一者、<u>分別自性緣起</u>,二者、<u>分</u> <u>別愛非愛緣起</u>。此中依止阿賴耶識諸法生起,是名分別自性緣起,以能分別種種自性 為緣性故。復有十二支緣起,是名分別愛非愛緣起,以於善趣惡趣能分別愛非愛種種 自體為緣性故。

- (2)世親釋·真諦譯《攝大乘論釋》卷 2(大正 31, 164a6-b24)。
- (3)世親造·玄奘譯《攝大乘論釋》卷 2(大正 31, 328c18-26)。
- (4) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.86~89:

·····一、分別自性緣起:為什麼會有一切事物這樣的現象?要知其所以然,必須探研它的原因,從它的原因上,就可以「分別」它差別現象的所以然。「自性」,就是一一法不同的自體。「阿賴耶識」為諸法的因緣性,「依止」賴耶中各各不同的諸法因性的存在,所以有種種「諸法生起」。假若說宇宙間唯有一法為因,那就無法說明這現實種種法的差別現象。阿賴耶不這樣,它在無始以來,就受種種諸法的熏習,所以能為種種法自性現起的緣性。它能「為緣性」,所以「能分別」,就是能現起各各不同的「種種自性」。······

二、分別愛非愛緣起:「自體」,就是名色所構成的生命體。這名色的自體,在「善趣惡趣」之中,可以分為可「愛」的和「非愛」的。可愛的就是由善業所感得的善趣自體;不可愛的,就是由惡業所感得的惡趣自體。分別說明這種種差別自體的原因,就是「十二支緣起」,所以十二緣起「名分別愛非愛緣起」。因十二有支緣起的業感差別,所以有三界五趣四生的種種差別自體不同。

平常多把分別自性緣起叫做賴耶緣起,十二支緣起叫做業感緣起。實際不然,這二種緣起,在唯識學上,都是建立在賴耶識中的。不過,一在名言熏習上說,一在有支熏

## (A)釋:依無明熏習所起識

無明,根本的、微細的,是阿賴耶識中的不覺分。

**意識**,依見愛煩惱而增長;**依心起意**——五種意是依無明不覺而生起。

**熏習**,是給與力量。由無明妄動力所引的識,名「依無明**熏習所起識**」。

今約此差別義說;若約無明妄染的貫徹始終說,凡依根本無明熏習所起的,不 但**五意,分別事識**也是無明熏習所起的。

## (B) 釋:非凡夫能知,亦非二乘智慧所覺

然無明熏生的意識境界,二乘是能斷能知的。

今依無明(直接)所生起的微細妄識,即依心所起意,所以「**非凡夫能知**」,也「**非二乘**」的「智慧所覺」。

聲聞、緣覺志在了生死得解脫,不求一切種智,所以不知根本。

## (C)釋:謂依菩薩,從初證信發心觀察

菩薩求一切種智,一切種智以徹了一切法為境,所以唯有「依菩薩」行者,「從」最「初」於大乘起「**正信**」時起,即「發心觀察」無明熏習所生識。

正信心未成就以前,名十信;既成就正信,即進入初發心住。

初入正信發心住的菩薩,於無明所起的微細妄識,即能起觀察:或從意識的比 觀類推而得,或依經論中所說的觀察而知。雖起類似的了知,但還不能真知。

### (D)釋:若證法身……不能盡知

「若」登初地以上菩薩,能「證 (p.191) 法身」,這才能「得少分知」。少分知,即證知一分。

這樣的分分了知,一直到「**菩薩究竟地**」——第十法雲地,也還「**不能盡知**」。

## (E) 釋:唯佛窮了

「**唯**」有成了「佛」,才能徹始徹終的「窮」盡明「**了**」。

所以《法華經》說:「唯佛與佛,乃能究盡諸法實相。」383

《涅槃經》也說:「菩薩見終不見始,佛見終亦見始。」384

#### (F) 結說

<u>習</u>上說。一切法皆依賴耶,就在這阿賴耶上建立二種緣起的差別。雖有二種緣起,但 它們是統一的,不是對立的。……

## 383 參見:

- (1) 姚秦·鳩摩羅什譯《妙法蓮華經》卷 1(大正 09,5c10-11)。
- (2) 隋·闍那崛多共笈多譯《添品妙法蓮華經》卷 1(大正 09, 138c7-8)。

### 384 參見:

- (1) 北涼·曇無讖譯《大般涅槃經》卷 27〈11 師子吼菩薩品〉(大正 12,524a22-24): 十住菩薩惟見其終不見其始,諸佛世尊見始見終。
- (2) 隋·慧遠撰《大乘起信論義疏》卷 2(大正 44, 193b11-13):
  - ……唯如來能知故也,故大經言:十住菩薩見終不見始,佛乃窮了見始見終。

有一分無明,即有一分不能了解;離一分無明,即得一分智慧。到成佛,一切 煩惱盡離,真智全顯,才能徹了依無明熏習而起的底裡。

無明為緣而起的,是這樣的甚深!

# (2) 廣顯緣起生滅

# A、無明由起

## (A) 標文

何以故?是心從本已來,自性清淨而有無明;為無明所染,有其染心;雖有染心而常恒不變,是故此義唯佛能知。所謂心性常無念故,名為不變;以不達一法界故,心不相應,忽然念起,名為無明。

## (B) 釋義

#### a、引經釋:無明染清淨心

緣起的根元為無明,無明是怎樣染污自心?這裡給予解說。

這是引用《勝 (p.192) 鬘經》說。385

## b、釋:是心從本以來……唯佛能知

#### (a) 自心本淨,被無明而染

「是」眾生「心」,「從本已來」,是「自性清淨」的。然而,自性清淨 「而」從本以來又「有無明」。

自性清淨心與無明俱,所以自性清淨心「**為無明所染,有**」「**染心**」的妄起。

自性清淨心,即覺;無明,即不覺。眾生無始以來有阿賴耶識,即無始來是 不生不滅(淨)與生滅(染)的和合統一。

此和合識中的根本無明,也無始來成就,所以不能說從真心生妄心。

## 385 參見:

- (1)劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷1(大正12,222c2-7): 勝鬘夫人說是難解之法問於佛時,佛即隨喜:「如是如是!<u>自性清淨心而有染污</u>,難可了知。有二法難可了知,謂<u>自性清淨心難可了知</u>,彼心為煩惱所染亦難了知。如此二法,汝及成就大法菩薩摩訶薩乃能聽受,諸餘聲聞,唯信佛語。」
- (2) 唐·菩提流志譯《大寶積經》卷 119〈勝鬘夫人會 48〉(大正 11,678a2-7): 爾時世尊歎勝鬘夫人言:「善哉善哉,如汝所說。性清淨心隨煩惱染,難可了知。復次 勝鬘!有二種法難可了知。何等為二?謂性清淨心難可了知,彼心為煩惱染亦難了 知。如此二法,汝及成就大法菩薩乃能聽受,諸餘聲聞由信能解。」
- (3) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.255~256:

……分別的說,「有二法難可了知」:一、「自性清淨心」——如來藏,「難可了知」。 二、根本的無明住地煩惱等,也是難可了知的。而說「彼」自性清淨「心,為」無明 住地等「煩惱所染」,染淨二法的互相關係,更是「難可了知」。眾生的心自性,本是 清淨的,但為煩惱所染,雖為煩惱所染,而自性還是清淨的。論到這真妄的根源,以 及真妄相關處,真是難可了知!

賢首家說的「隨緣不變,不變隨緣」,即可為此義的說明。為煩惱所染是隨緣,雖隨緣 而自性清淨不變;雖不失自性清淨,而確是隨染緣,為生死依,起一切虚妄法。矛盾 而統一,統一中存有矛盾,真妄的相關處,是如此。

#### (b) 雖有染心,心性常恆不變

自性清淨心,為無明所染而現為染心,**染心**即業識等。

「雖」無始來即「有染心」,「而」自性清淨心,還是「**常恒不變**」,照樣的 清淨。

#### (c) 深義唯佛能知

「故此」「不染而染,染而不染」<sup>386</sup>的心識緣起「義」,「唯佛能知」,不是凡夫二乘所能了解的。

## (d) 與其他經教異同

#### I、《楞伽經》

如《楞伽經》說:「我於勝鬘經中,為利根人曾說此義。」387

#### Ⅱ、火燒虛空喻

這自性清淨而有染心,有染心而自性常恒清淨,古德以火燒虛空為喻。

虚空本來是沒有熱性的,由於火燒,虛空也是熱的;實則,虛空還是沒有 熱相的。

虚空經火燒而似有熱相,喻自性清淨心為無明所染而有染心;虚空似有熱 相而自性不熱,喻自性清淨心雖現有染心而自性仍為清淨。

#### Ⅲ、不同於唯識家

唯識家但承認真實不變,所以與本論的思想有(p.193)差別。

## Ⅳ、賢首家

## 386 參見:

(1) 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 9(大正 36,65b2-18):

疏:但是真如隨緣成立者,第三真如隨緣不變,別中通隨緣義也。《楞伽經》云:「如來藏為無始惡習所熏,名為藏識。」又云:「如來藏受苦樂,與因俱若生、若滅」皆明隨緣成一切法也。《起信》亦云:「自性清淨心,因無明風動,成其染心等。」……即由此[11]我經中說言:真如隨緣。若不能隨緣,體則不遍緣中。緣中既無,何成不變?是以二義[12]及覆相成。故《勝鬘經》云:「不染而染,難可了知;染而不染,難可了知。」此經二對:上對即不變隨緣,下對即隨緣不失自性也。[11]我=義【甲】【乙】。[12]及=反【甲】【乙】。

(2) 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 32(大正 36,247b11-17): 疏:又法性本無生不空如來藏等者,上約不變隨緣;今約二空,即以<u>能隨緣</u>者,為<u>不</u> 空藏故,有種種即上半也。<u>隨緣不失自性名為空藏</u>,以妄法不染故,即是下半。又約 二藏體,即是<u>一性不礙隨緣</u>,故<u>有種種</u>;<u>不空</u>即是<u>一性空藏</u>,即不相知。

#### 387 另參見:

- (1)劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4(大正 16,510c4-9): 大慧!我於此義,以神力建立,令勝鬘夫人及利智滿足諸菩薩等,宣揚演說如來藏及 識藏名,與七識俱生。聲聞計著,見人法無我。故勝鬘夫人承佛威神,說如來境界, 非聲聞、緣覺及外道境界。如來藏識藏,唯佛及餘利智依義菩薩智慧境界。
- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷7(大正16,557a6-10): 我依此義依勝鬘夫人,依餘菩薩摩訶薩深智慧者,說如來藏阿梨耶識,共七種識生名 轉滅相,為諸聲聞辟支佛等示法無我,對勝鬘說言,如來藏是如來境界。

這即是賢首家所說的:「不變隨緣,隨緣不變」388義。

## (e) 小結

唯一淨心而不妨有染相的差別,所以覺與不覺,有著矛盾而統一,統一中有 矛盾的意義。

這是難理解的, 唯佛能知。

# c、釋:所謂心性常無念……名為無明

從佛現證而方便安立,即無始來有此相關而又相對的二元。

## (a) 心性常無念,名為不變

一、「心性」:是「常無念」的,所以「名為不變」,是常是恒。

**無念**,即沒有妄心所起的名言相——概念。**法性**,都是離言絕相的。

眾生心的當體,也是自性清淨而無念的,染也好淨也好,起也好滅也好,而 眾生的心性總是沒有變易的,無念而不曾障礙有念的。

## (b) 因不能體證一法界, 名為無明

二、無明:心性雖本來離言絕相,而眾生從無始來,「**不**」能如實通「**達一 法界**」。

眾生「心不」能與法界「相應」,而「忽然」有「念」現「起」,這即「名為無明」。

心所以不與一法界相應,即由於妄念現前;由於妄念現前,所以不與法界相應;迷真起妄,本是同一內容的分別解說。

所以說**忽然**,不是無緣無故的突然生起,是形容眾生於不知不覺間的任運生起。也因為心性是常恒不變的,所以說**念起**為**忽然**,其實是無始來成就的。

不了一法界相而起妄念,即名為無明;無明也即念的別名。(p.194)

#### (C) 別明:煩惱

這裡順便一論煩惱:

#### a、聲聞佛法之煩惱

#### (a) 三乘共斷——起、隨眠煩惱

上來說到見、愛二煩惱,但見與愛煩惱中,還有二類:

一、起煩惱,二、隨眠煩惱。

起煩惱,即心生起時,有煩惱與心同時現起。

心起的時候,有的煩惱並沒有生起,但不是斷盡沒有了,不過沒有成為現

# 388 參見:

(1) 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 9(大正 36,65b2-18)。

- (2) 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 32(大正 36, 247b11-17)。
- (3) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.255~256。
- (4) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.97, pp.138~139。

行,煩惱還是潛在的。

這沒有生起現行的潛在煩惱(或名煩惱種子),名為隨眠。

## (b)大乘所斷——習氣

現起與隨眠的二煩惱,聲聞和緣覺,都是要斷盡的。但煩惱(起、隨眠)以外,還有**習氣**,這是不障礙二乘得解脫的。

如經律中說:阿羅漢有習氣,過去如欲心重的,證得阿羅漢,為人說法時,還是先望望聽眾中的女人。<sup>389</sup>

大乘所明的煩惱,即從此義開合而成。有些大乘經,將隨眠與習氣統一了。

## b、大乘佛法之煩惱——五住煩惱

## (a) 五住煩惱

見、愛、無明,《阿含經》常是連在一起說的。

大乘經即分別見、愛(三)、無明為五住煩惱。

住地,即是習氣——習地的意思。<sup>390</sup>

## I、見所斷惑

見道所斷煩惱,即:(一)、見一處住地。

## Ⅱ、修所斷惑

修道所斷煩惱,約三界為三,即:(二)、欲愛住地,(三)、色愛住地, (四)、無色愛住地。

這見、修所斷的二類四煩惱,二乘是可以斷的。

## 389 參見:

(1) 東晉·瞿曇僧伽提婆譯《增壹阿含經》卷9〈慚愧品 18〉(大正 02,591b5-592c8)。

(2) 龍樹造·鳩摩羅什譯《大智度論》卷 27(大正 25, 260c9-19):

……如是諸餘賢聖雖能斷煩惱,不能斷習。

如難陀婬欲習故,雖得阿羅漢道,於男女大眾中坐,眼先視女眾,而與言語說法。 如舍利弗瞋習故,聞佛言舍利弗食不淨食,即便吐食,終不復受請。……

如摩訶迦葉瞋習故,佛滅度後集法時,勅令阿難六突吉羅懺悔,而復自牽阿難手出: 「不共汝漏未盡不淨人集法。」……

# 390 另參見:

(1) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 8(大正 31, 45a14-24):

生死有二:一、分段生死……二、不思議變易生死……或名意成身,隨意願成故。如契經說:如取為緣,有漏業因續後有者,而生三有。如是<u>無明習地</u>為緣,無漏業因,有阿羅漢、獨覺、已得自在菩薩,生三種意成身。

- (2) 唐·良賁述《仁王護國般若波羅蜜多經疏》卷 2(大正 33,461a27-29): 所知障即無明。夫人經云:無明住地。慈恩譯云:無明習地,從無始來由無明故,數 熏習也。
- (3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.96~97:

……地,發生義。**住地**,玄奘譯為<u>習地</u>,即是<u>習氣</u>。眾生無始來的妄熏根本習地,名無始無明。考羅漢所不能斷的習氣,有部解說為不染污無知。然不染污無知(無知即無明),於大乘卻是染污的。根本的染污的無明,即是無始無明住地;這即是熏染本淨的如來藏而名為阿賴耶的。

#### Ⅲ、無明住地

(五)、無明住地。

無明也有起與習(實等於隨眠)二類;如無明起,名為過恒沙上上煩惱。

## (b) 大乘經等之配釋

#### I、天台宗

天臺宗分煩惱為 (p.195) 三大類:見思、塵沙、無明。391

#### Ⅱ、《勝鬘經》等

然依《勝鬘》、《仁王》、《瓔珞》等經,前四煩惱有起有住,無明也有起有住。<sup>392</sup>無明的**起**煩惱,即是**塵沙**煩惱。

#### c、本論之詮釋——相應與不相應

#### (a) 無明住地是不相應

這裡所說的無明,即是無始無明住地,是煩惱中最極微細的,是一切煩惱的 根源。

本論說此為二:相應的,不相應的。無始無明住地,是不相應的。

## (b) 引用經說,但不取「種現」義

《勝鬘經》的本義,凡是現起的煩惱,即名為心相應;凡隨眠潛在的習氣

# 391 參見:

(1) 隋·智顗說《妙法蓮華經玄義》卷 4(大正 33,731b10-17)。

(2) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.156:

天臺宗說:煩惱有見思、塵沙、無明的三惑。見思惑即四住地,塵沙惑即從無明起的 過恒沙煩惱,無明惑即無明住地,這實依本經而立。然應大分為二,別分為四:一、 四住地,二、無明住地。此二類各有它的起煩惱。

## 392 參見:

- (1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4(大正 16,512b16-18,513a25-27)。
- (2)劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12,220a2-8): 煩惱有二種。何等為二?謂:住地煩惱及起煩惱。住地有四種。何等為四?謂:見一處住地、欲愛住地、色愛住地、有愛住地。此四種住地,生一切起煩惱。起者剎那心剎那相應。世尊!心不相應無始無明住地。世尊!此四住地力,一切上煩惱依種,比無明住地,算數譬喻所不能及。
- (3) 姚秦·竺佛念譯《菩薩瓔珞本業經》卷 2〈大眾受學品 7〉(大正 24,1022a1-8): ……因此二善惑為本,起後一切善惑,從一切法緣生善惑名……起欲界惑,名欲界住地;起色界惑,名色界住地;起心惑故,名無色界住地。以此四住地,起一切煩惱故,為始起四住地。其四住地前更無法起故,故名無始無明住地。
- (4) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.154:

依上文說,煩惱有二種:(一)、住地,(二)、起。住地有四,從四住地生起的是起。 起煩惱是心相應,心不相應的,名為無始無明住地……依本經所說,四住地而外,別 有無始無明住地。所以一般所說的五住煩惱,實以本經所說為本。

在本經譯者——求那跋陀羅所譯的《楞伽經》(卷四)中,每說「四住地無明住地」。 雖對校魏唐的《楞伽》譯本,只說四種熏習,四種地,或四種習。

但依本經及《瓔珞經》,四住地外,應別有無始無明住地。所以依本經辨析,<u>起煩惱有</u> 二:(一)是四住地所起的——恒沙上煩惱;(二)是無始無明住地所起的——過恒沙上 煩惱。住地煩惱也有二:(一)是四住地,(二)是無始無明住地。 (住地),沒有現起於六識中的,名為**不相應**。393

而本論引用《勝鬘經》,所說卻不取種現義。

## (c) 本論之相應、不相應之詮釋

依心起意的(三細意)微細妄心,名為不相應染。

依意的後二及意識中,名為相應染。

## I、不相應

本論不從種子現行立說,約煩惱與微細妄心雖可分別而渾融如一,所以名 **不相應**。

## Ⅱ、相應

如依心取境而生分別,心境分離而於心上起念(心所有法)分別;妄心與 染污心所明顯的差別,而同時同緣,共作一事,即名為**相應**。

到意識,相應的意義更為明顯。

#### (d) 結說

本論說煩惱染心,明相應不相應,與唯識學的**種現**說不同,也與《勝鬘經》 說不合。

# B、染心(生起) 還滅 (p.196)

(A) 依無明而起之「染心」有六

#### a、標文

染心者有六種。云何為六?

#### b、釋義

無明與染心是有分別的。無明,約不了一法界的根本不覺說;

「染心」是依無明而起的,共「有六種」。

起是什麼意思?「起者,剎那心剎那相應」。剎那是生而即滅的一念的別名;心是剎那剎那的,名為剎那心。煩惱剎那生起,與剎那心相應,名<u>剎那心剎那相應</u>。煩惱是心所,心是心王,王所是相應的。如眼識了別色境,與之相應的煩惱,也在色境上轉。心與煩惱,所緣同,行相同,同時的相應而合作,名為相應。

但住地,是不與心相應的,如心起善時,並無起煩惱相應,而<u>住地煩惱還是潛在</u>的; 它不與剎那心同緣同事。這「心不相應」的,為「無始無明住地」。

<sup>393</sup> 參見:

<sup>(1)</sup> 劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12, 220a2-8)。

<sup>(2)</sup> 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.153~154:

這裡的無明與六種染心,和上面的**心、意、意識**,<sup>394</sup>三細、六粗,<sup>395</sup>都是同一的。

不過約緣起的惑業苦,說為三細六粗;約心識的次第開展,說為心、(五) 意、意識;約惑障,說為無明與染心。

#### (B) 詳釋

#### a、執相應染

#### (a) 標文

一者執相應染,依二乘解脫,及信相應地遠離故。

## (b) 釋義

從無明所起的六染心,從粗到細來說。

「一者,執相應染」: 意識相應染;即六粗相中的執取相、計名字相。<sup>396</sup>意 識與見、愛煩惱的染心俱起,外取計著,所以名執相應染。

约二乘說,此「依二乘」的「解脫」,得無學解脫時,能遠離斷盡。

約大乘說,登初發心住的「信相應地」,即能「遠離」。

二乘所勤於斷除的,**初住**菩薩即可斷除;所以《華嚴經》中,初住也說為悟不由他。<sup>397</sup>

# 394 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a7-21):

復次,依不覺故生三種相,與彼不覺相應不離。云何為三?一者、<u>無明業相</u>……二者、<u>能見相</u>……三者、<u>境界相</u>,以依能見故境界妄現;離見則無境界。以有境界緣故,復生六種相。云何為六?一者、<u>智相</u>……二者、<u>相續相</u>……三者、<u>執</u>取相……四者、<u>計名字相</u>……五者、<u>起業相</u>……六者、<u>業繫苦相</u>,以依業受果不自在故。當知無明能生一切染法,以一切染法皆是不覺相故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.148~161。

#### 395 參見

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b3-27)。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.167~189。

# 396 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a16-18): 三者、執取相,依於相續,緣念境界,住持苦樂,心起著故。四者、計名字相,依於 妄執,分別假名言相故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.158~160。

#### 397 參見:

(1) 東晉·佛馱跋陀羅譯《大方廣佛華嚴經》卷 8(大正 09,445a2-18): 諸佛子!何等是菩薩摩訶薩<u>初發心住</u>?此菩薩見佛三十二相……此菩薩因初發心得十 力分。……彼菩薩應學十法。……欲令菩提心轉勝堅固,成無上道,有所聞法,即<u>自</u> 開解,不由他悟。

(2) 隋·慧遠撰《大乘義章》卷 17(大正 44,810c20-26): 次約解緣分別三位,所解之法有證、有教。外凡位中,於佛教法,假他開道,能方悟解,不能自知,是故判為四依弟子,於深證法,但能信順。內凡位中,於佛教法能自開解,不假他教。故《華嚴》中說:十住等,隨所聞法,即自開解,不由他悟。不由 真諦傳說十解能斷我執,398也與此相合。

#### b、不斷相應染

## (a) 標文

二者不斷相應染,依信相應地修學方便,漸漸能捨,得淨心地究竟離故。 (p.197)

## (b) 釋義

「二者,不斷相應染」:這是與相續識相應的煩惱,<sup>399</sup>也是六粗的相續相 <sup>400</sup>。相續識的煩惱,二乘是不能捨的。

大乘「依」初住——「**信相應地**」——起,「**修學**」六度、四攝、止觀等「**方便,漸漸**」地「**能捨**」此**不斷相應染**。

一直到「得淨心地」,即初歡喜地菩薩,才能「究竟」的捨「離」。

他人,能自解故,堪為初依。

(3) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.318:

此下說信成就發心的殊勝功德:「菩薩發」起這樣的菩提「心」,即「得少分見於法身」。證見法身,在初地以上。初住菩薩,能少分見法身。如《華嚴經》說:初住菩薩,悟不由他,也即是見法身義。此菩薩少見空義(未能證見如來藏的不空),所以說見法身。

# 398 參見:

(1)世親釋·真諦譯《攝大乘論釋》卷7〈釋應知入勝相品 3〉(大正 31,202a23-27): 復次,遠離所聞及所思法我及我所執,此中,但執法體及用為有,說名我我所,不執 人我我所。何以故?此人我執,前十解中已滅除故;唯法我,未除故。

(2) 印順法師,《如來藏之研究》,pp.224~225:

凡位與聖位,陳譯《攝大乘論釋》這樣說:「菩薩有二種:一、在凡位,二、在聖位。從初發心,訖十信以還,並是凡位;從十解以上,悉屬聖位」。「菩薩有二種,謂凡夫,聖人。十信以還是凡夫,十解以上是聖人」。十解,就是十住位。依真諦所傳,從十解以上的菩薩,就是聖者,因為「此人我執,前十解中已滅除故,唯法我未除」。十解位菩薩,已滅除人我執,能悟入人空真如,就到達聖位。從凡入聖,就轉捨阿梨耶識(中我執)——凡夫依,轉得我空真如性。「聖人依」,是聞熏習與解性梨耶和合,也就是聞熏習依於梨耶的心真如性,成為一切聖道的生起因。

#### 399 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b12-16): 五者、名為相續識,以念相應不斷故;住持過去無量世等善惡之業,令不失故;復能成熟現在未來苦樂等報無差違故。能令現在已經之事,忽然而念;未來之事,不覺妄慮。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.176~180。

#### 400 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a14-15): 二者相續相,依於智故,生其苦樂,覺心起念,相應不斷故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.156~158。

〈第四章 大乘法義之解釋〉

**淨心**,聲聞即見道時的四證淨,<sup>401</sup>菩薩是初地時的證見真如。<sup>402</sup>此時,清淨的信解心,能捨離不斷相應染。

二乘所斷的**分別、俱生**二種我執,<sup>403</sup>菩薩在初住時已經斷除;而二乘所不斷

## 401 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·833 經》卷 30(大正 02,213c26-214a9): 爾時,世尊告離車難陀言:「若聖弟子成就四不壞淨者,欲求壽命,即得壽命,求好 色、力、樂、辯、自在即得。何等為四?謂佛不壞淨成就,法、僧不壞淨,聖戒成 就。我見是聖弟子於此命終,生於天上,於天上得十種法。……我說彼多聞聖弟子<u>不</u> 由他信、不由他欲、不從他聞、不取他意、不因他思,我說彼有如實正慧知見。」

- (2)劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·1127經》卷 41(大正 02,298c15-18): 世尊告諸比丘:「若有成就四法者,當知是須陀洹。何等為四?謂於佛不壞淨,於法、 僧不壞淨,聖戒成就,是名四法成就者,當知是須陀洹。」
- (3)後秦·佛陀耶舍共竺佛念譯《長阿含經》卷8〈9 眾集經〉(大正1,51a9-11)。
- (4)舍利子說·玄奘譯《阿毘達磨集異門足論》卷6〈5四法品〉(大正26,393b7-9): 四證淨者,如契經說:「成就四法說名預流。何等為四?一、佛證淨,二、法證淨, 三、僧證淨,四、聖所愛戒。」
- (5) 印順法師,《初期大乘佛教之起源與開展》,pp.307~310。
- (6) 印順法師,《華雨集(四)》,〈道在平常日用中〉, p.278: 淨信,是於佛不壞信,於法不壞信,於僧不壞信;性善戒,是聖所愛戒成就。成就這 信戒為內容的「四不壞信」,決不退墮,決定向三菩提(正覺)。如進修定慧,那現生 就能得解脫。在佛法中,淨信是入佛之門,戒善是學佛之基,更深一步的定慧修證, 是不能離信戒而有所成就的。

## 402 參見:

- (1) 唐·玄奘譯《大般若波羅蜜多經》卷 490〈善現品 3〉(大正 07,490b13-c4): 佛告善現:「諸菩薩摩訶薩<u>住初地</u>時,應善修治十種勝業。何等為十?一者、以無所得 而為方便,應善修治淨勝意樂業,利益事相不可得故。二者、以無所得而為方便…… 善現當知!諸菩薩摩訶薩住初地時,應善修治此十勝業,由斯初地速得圓滿。」
- (2)無著造·達磨笈多譯《金剛般若論》卷1(大正25,759a10-13): 何者地?此地有三種,謂:信行地、<u>淨心地</u>、如來地。於中十六住處顯示信行地;證 道住處是淨心地;究竟住處是如來地。
- (3) 印順法師,《般若經講記》, pp.46~47: 實信,在聲聞法中,即證須陀洹,得四不壞信——四證淨;大乘在見道<u>淨心地</u>。這是 般若相應的證信,非泛泛的仰信可比。由信順而信忍,由信忍而達到信智一如的證 信。
- (4) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.11。

# 403 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 2(大正 16,495a2-12):

大慧!<u>身見有二種</u>,謂:<u>俱生</u>及<u>妄想</u>。如緣起妄想,自性妄想。譬如依緣起自性,種 種妄想自性,計著生。以彼非有、非無、非有無,無實妄想相故。愚夫妄想,種種妄 想自性相計著。如熱時炎,鹿渴水想。是須陀洹妄想身見,彼以人無我攝受無性,斷 除久遠無知計著。

大慧!<u>俱生</u>者,須陀洹身見,自他身等四陰,無色相故。色生造及所造故,展轉相因相故,大種及色不集故。須陀洹觀有無品見,身見則斷。如是身見斷,貪則不生,是名身見相。

(2)彌勒說·玄奘譯《瑜伽師地論》卷 58(大正 30,621b6-10): 薩迦耶見者,於五取蘊,心執增益,見我我所,名薩迦耶見。此復二種:一者、俱 的,屬於分別的法執,菩薩於十住中漸捨,到淨心地時能究竟離。

初地證見法空,證知如來藏性,即可遠離此不斷相應染。

#### c、分別智相應染

#### (a) 標文

三者分別智相應染,依具戒地漸離,乃至無相方便地究竟離故。

## (b) 釋義

#### I、二地起離染

「**三者,分別智相應染**」:是智識相應的煩惱,<sup>404</sup>也是六粗中的智相<sup>405</sup>。

智識,對境生心而起分別,分別染淨。與分別心相應的煩惱,即名分別智相應染,這要「依具戒地漸離」。

**具戒地**,即第二離垢地;二地戒波羅蜜多圓滿,所以特名具戒地。<sup>406</sup>

# Ⅱ、無相方便地(七地)究竟遠離

從二地起,能漸離此分別智相應染;一直到「無相方便地」,才(p.198)能「究竟」遠「離」。

**無相方便地**,即第七遠行地;七地以前為有相地,還不能一向顯示無相真實。第七地能純無相觀而還有功用;**有功用**,即是要假方便而起無相觀。

生,二、分別起。<u>俱生</u>者,一切愚夫異生乃至禽獸並皆現行。<u>分別起</u>者,諸外道等計度而起。

(3) 印順法師,《成佛之道》(增注本), p.356:

眾生的世俗心境,都是執我的(俱生我執)。但這是直覺來的,極樸素的實我,到底我 是什麼,大都不曾考慮過。

這到了宗教家,哲學家手裡,就推論出不同樣的自我來 (分別我執)。

(4) 印順法師,《如來藏之研究》, p.42:

有身心活動的眾生,是世間的事實;自稱為我,釋尊也沒有例外。在世俗語言法中, 「我」是常識的真實,沒有什麼不對的。但眾生直覺得自己的真實存在,而不知認識 中含有根本的謬誤,我見是生死流轉的根本,人間苦亂的根源。

宗教學者,依直覺到的自己,進而探求「我」究竟是什麼,引出神秘的真我說,雖所 說不完全一致,而都出於思辨與想像(分別我執)。

釋尊為了破除神學及一般人的迷執,所以宣說「無我」。

#### 404 參見

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577b11-12): 四者、名為智識,謂分別染淨法故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.175~176。

# 405 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577a13-14): 一者智相,依於境界,心起分別,愛與不愛故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.154~156。

# 406 另參見:

- (1) 姚秦・鳩摩羅什譯《十住經》卷 1〈離垢地 2〉(大正 10,505c20-506a5)。
- (2) 東晉·佛馱跋陀羅譯《大方廣佛華嚴經》卷 24〈十地品 22〉(大正 09,550a8-21)。

第八地才不假功用而入無相。407

**無相**,體證離言法性而不為法相所惑亂;七地雖有功用而能現觀無相,所以名**無相方便地**。到此,**分別智相應染**,能究竟遠離。

#### d、現色不相應染

## (a) 標文

四者現色不相應染,依色自在地能離故。

## (b) 釋義

## I 、釋:現色不相應染

「現色不相應染」,即雜染的現識,408也是六相中的境界相409。

#### 407 參見:

(1) 無著造、玄奘譯,《攝大乘論本》卷 3(大正 31, 146a25-b2):

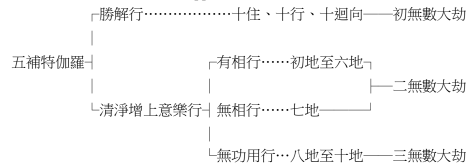
有五補特伽羅,經三無數大劫: 謂勝解行補特伽羅,經初無數大劫修行圓滿;清淨增上意樂行補特伽羅及有相行,無相行補特伽羅,於前六地及第七地,經第二無數大劫修行圓滿;即此無功用行補特伽羅,從此已上至第十地,經第三無數大劫修行圓滿。

(2)無著造、波羅頗蜜多羅譯,《大乘莊嚴經論》卷 12(大正 31,655a9-15):

偈曰:信行及淨行,相行、無相行,及以無作行,差別依諸地。

釋曰:菩薩有五人差別:一、信行人,謂:地前一阿僧祇劫。二、淨心行人,謂:入 初地。三、相行人,謂:二地至六地。四、無相行人,謂:第七地。五、無作行人, 謂:後三地。

(3) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.400~402:



(4) 印順法師,《華雨集(一)》,〈辨法法性論講記〉, p.345:

菩薩地中,從初地到六地,名<u>有相有功用</u>地;七地名<u>無相有功用地</u>;八地到十地,名<u>無相無功用地</u>。前有相,所以初地到六地菩薩,無分別智悟入真如,一切相都不現。當然清淨了;但後得無分別智起,相又現起,有相與無相間雜,一下子有相,一下子無相,所以名未淨六地。

八地菩薩以上,無相無功用,二諦並觀,真俗無礙。七地菩薩以上,才是純無相觀, 八地、九地、十地,名三清淨地。

第七地無相而有功用,在清淨與未淨之間,如在兩國中間一樣。可說清淨;約有功 用,也可說未淨。修道位菩薩的地地加行,是修習加行。

# 408 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b8-11): 三者、名為現識,所謂能現一切境界,猶如明鏡現於色像。現識亦爾,隨其五塵對至即現,無有前後,以一切時任運而起常在前故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.174~175。

# 409 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a11-12):

現識能現一切境界,如淨明鏡的現眾色相,所以說現色。

現識,不是心境相待,而是內心任運能現一切境相;微細的現識心境,沒 有心心所差別,所以名**不相應**。

現識所有的煩惱,即名現識不相應染。

## Ⅱ、釋:依色自在地能離

此「**依色自在地能離**」。**色自在地**,即第八不動地;八地以前,不能於境得 自在。

第八地菩薩,能從無相無功用心,起如幻三摩地;從如幻三摩地中,能自 在顯現色法,如虹霄的幻現。

這樣的於色得自在,所以能任運的現無量神變,如於一微塵中現一切世界、一切世界攝於一塵 (p.199) 等。

#### Ⅲ、小結

依心起意的現識, 能現一切境界, 而展轉相礙。到不動地, 能夠離此**現色 不相應染**; 所以反顯得現一切色相無相, 而無礙自在。

# e、能見心不斷相應染

## (a) 標文

五者能見心不相應染,依心自在地能離故。

今約發展的生起次第,所以分別的說斷除先後。

# (b) 釋義

「**五者,能見心不相應染**」:即雜染的**轉識**,<sup>410</sup>也即是六粗的**能見**相<sup>411</sup>。妄心動時,有心有境,當下動即當下能見能現,三細心本是不可分離的。

此**能見心不相應染**,即能現根身器界的能見心,此要「**依心自在地能離」**。 **心自在地**,即第九善慧地。九地菩薩,於心而得自在,有四無礙解,能為眾

色法的微細障,八地能離;心法上的微細障,第九地能離。

#### f、根本業不斷相應染

生說法無礙。

## (a) 標文

三者、境界相,以依能見故境界妄現,離見則無境界。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.153~154。

# 410 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577b7-8): 二者、名為轉識,依於動心能見相故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.174。

## 411 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577a10-11): 二者、能見相,以依動故能見,不動則無見。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.152~153。

六者根本業不相應染,依菩薩盡地,得入如來地能離故。

# (b)釋義

「六者,根本業不相應染」:即雜染的業識,412也即是無明業相413。

這是依心起意、妄心初動的根本,所以名**根本業不相應染**。

此要「**依菩薩盡地**」,即第十法雲地;從十地末心,「**得入如來地**」時, 「**能**」究竟遠「**離**」。

到如來地 (p.200) 時已無可離,而第十地又不曾離;離此根本業不相應染,應在**金剛喻小**。414

前一念心滅為無間道、斷惑;後即如來地心現起,為解脫道,而證得染心的永離。

# C、無明還滅

## (A) 標文

不了一法界義者,從信相應地觀察學斷,入淨心地隨分得離,乃至如來地能究 竟離故。

# (B) 釋義

## a、釋:不了一法界義——無明不覺

「**不了一法界義」**,即是和合識中的無明不覺;<sup>415</sup>由此而起一切粗細妄染。

# 412 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577b6-7): 一者、名為業識,謂無明力不覺心動故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.173。

# 413 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a8-10):

一者、無明業相,以依不覺故心動,說名為業。覺則不動,動則有苦,果不離因故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.150~152。

# 414 參見:

(1) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.488~489:

……到了「金剛喻定」現前,「破滅微細難破」最微細一分的煩惱所知二「障」,就從「此」金剛喻「定無間」一剎那中,「離一切障」,「轉依」證得法身。

金剛喻定在十地後心的一剎那,即等覺位。這定最為堅固,能破最微細的二障,一切所知境相的微細著,微細礙,所以喻如金剛。離障轉得的法身,具一切功德。

(2) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.204~205:

出世間上上智,即第一義智,約名義不同,所以別說。「金剛喻」定,或金剛喻智,即「是第一義智」。以金剛喻智慧的能破一切煩惱,斷盡無餘。金剛喻,本為三乘所共。 如證阿羅漢的前一念心,起金剛喻定(智),斷煩惱,證無學果。

然約破盡一切煩惱的金剛喻智說,聲聞緣覺是不配稱金剛喻智的。金剛喻智,要到等 覺後心。這時,頓斷一切煩惱,即引起佛智。所以說:「非聲聞緣覺不斷無明住地初聖 諦智是第一義智」。這意思說,聲聞緣覺的初聖諦智,但斷四住地,不能斷無明住地, 所以不應名為金剛喻智;也就不配稱為第一義智。

(3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.118~119。

## 415 參見:

此根本**無明**,極深細的,為一切染心的根源;而又最廣大的,遍於一切染心。

一切染心,各有特殊的染執用,而又與不覺的通相——無明不離。

無明與染心,成為平行的事理二障。所以在染心斷時,不了一法界義的無明 也分分捨離。<sup>416</sup>

## b、初住觀察學斷

「從」登住的「**信相應地**」,即「**觀察學斷**」。**信相應地**,能斷意識中的**執相 應染**。

執相應染雖不離無明不覺,而還不能說捨離無明,因為要悟證法性、分破微 細意中煩惱,始能斷除。這是微細妄意的煩惱,所以二乘不斷不知。

地(p.201) 前菩薩雖不能斷,而依大乘教聞思修學,能觀察學習斷除它,即已能分分的治伏。

## c、初地隨分離,如來地究竟離

到「入」初「淨心地」,能「隨分得離」。

一直到「**如來地**」,「**能究竟離**」。這可見意地染心分分地斷除時,此無明也即分分的斷除。成佛時所斷盡的煩惱,即是這極微細的理障與事障。

## d、對應唯識學

如與唯識學者對論:意地的微細惑,地地漸斷,如二十二重無明。不了一法 界的無明,從初地起漸斷,如二十二愚的粗重。<sup>417</sup>

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b7-11): 心生滅者,依如來藏故有生滅心,所謂不生不滅與生滅和合,非一非異,名為阿梨耶識。此識有二種義,能攝一切法、生一切法。云何為二?一者、覺義,二者、不覺義。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.84~106。

# 416 參見:

(1) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.150:

不覺,泛通一切雜染因,而重在根本無明。「依」此不了一法界「不覺,故生」起「三種」細「相」。三相雖從不覺生,但「與彼」能生的「不覺,相應不離」。

(2) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.156:

《瓔珞經》說見(七)愛(六)的四住地,以見煩惱為生得一住地,愛煩惱為作得三住地。由於無明不了一法界相,無始來即存在,名無始無明住地。依《瓔珞經》意,不了一法界的無明,是無始而有,極難理解。

## \*\*\* 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《相續解脫地波羅蜜了義經》卷 1(大正 16,715b10-26): 佛告觀世音:「有二十二種愚,十一種所治過。初地眾生,及法計著愚、惡趣煩惱愚,彼即所治過。第二地微細犯戒行愚、種種業趣愚,彼即所治過。第三地欲愛愚、滿足聞持愚,彼即所治過。第四地正受愛愚、及法愛愚,彼即所治過。第五地一向生死向背思惟愚、一向涅槃向背思惟愚,彼即所治過。第六地現前觀察諸行生愚、多行相愚,彼即所治過。第七地微細相行愚、一向無相思惟方便行愚,彼即所治過。第八地無相無開發愚、相自在愚,彼即所治過。第九地無量說法無量法字句上上智慧樂說總

# D、料簡

# (A) 相應不相應

#### a、標文

言相應義者,謂心、念法異,依染淨差別,而知相、緣相同故。不相應義者,謂即心不覺,常無別異,不同知相、緣相故。

#### b、結前啟下

料簡,是對於上文所敘述的,加以抉擇。先說相應不相應義:

以六種染心說,前三是相應,後三是不相應的;

以三細六粗說,三細為不相應的,六粗為相應的;

以五種意說,前三為不相應,後二為相應的。

#### c、略明:相應、不相應之涵義

相應與不相應,古來的(p.202)異說極多。

## (a) 唯識學說與《勝鬘經》

一、唯識學者說:種子為不相應,現行是相應的。這是繼承大眾分別說系, 以隨眠為心不相應,以纏為心相應而來。<sup>418</sup>

持自在愚、樂說自在愚,彼即所治過。**第十地**大神通愚、入微細祕密愚,彼即所治過。**佛地**一切爾焰<u>微細正受愚、障礙愚</u>,彼即所治過。觀世音!是名二十二愚、十一種所治過。於彼諸地建立,不與無上菩提相應。」

- (2) 唐·玄奘譯《解深密經》卷 4〈地波羅蜜多品 7〉(大正 16,704b4-c4): 善男子!此諸地中有二十二種愚癡、十一種麁重為所對治。謂於初地有二愚癡:一 者、執著補特伽羅及法愚癡,二者、惡趣雜染愚癡……於如來地有二愚癡:一者、於 一切所知境界極微細著愚癡,二者、極微細礙愚癡,及彼麁重為所對治。
- (3) 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 52〈十地品 26〉(大正 36,413c2-21):於地地中雙斷二愚者,謂:開上十障,一各成二,故有二十愚;若兼等覺,有二十二愚。今約十地,故說二十。下說分中,亦皆別說,今當略示:初地斷二愚者:一、執著我、法愚是惑,二、惡趣雜染愚是業。二地二者……十地二者:一、大神通愚,二、悟入微細祕密愚——至說分中,地地之初,各辯其相。然唯識此後更有二愚,障於佛地位,謂:一、於一切所知境極微細著愚,即是此中第二智障;二、極微細礙愚,即是此中,一切任運煩惱障種。
- (4) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.162:

二、菩薩也能斷無明,這是大乘的通義。如說斷十一重無明(或斷二十二重愚)—— 十地各斷一分,等覺斷一分而成佛。<u>天臺宗說四十二分無明</u>,初住以上能斷。<u>賢首宗 說五十二分</u>,從初信起就能斷無明了。無明住地,即是所知障,而本經說此障唯如來 菩提智能斷,當知這是約究竟斷盡而得般涅槃說的。若約分斷說,初地等菩薩也能 斷。

<sup>418</sup> 參見:印順法師,《唯識學探源》,pp.131~134:

#### 三、大眾分別說系的心不相應說

大眾系分別說系,一致以隨眠為心不相應行,與纏不同。……要理解大眾分別說系的隨眠,應記得它是心性本淨論者,它怎樣重視性淨塵染的思想。……覆障淨心的客塵,就是隨眠。它說隨眠是三不善根,但裝門的傳說(見《成唯識論義蘊》卷二),隨眠與纏一樣,也有十種。據《順正理論》(卷四六)的記載,分別論者的隨眠,只許七種。或許分別論者立七隨眠,大眾部等以三不善根為隨眠吧!……眾生的心性本淨,又沒有貪等煩惱現起,

《勝鬘經》的起煩惱為心相應,住地煩惱為心不相應,419也與此相合。

#### (b) 有部論師

二、有部論師說:心所為心相應的,得等為心不相應行的。420

#### (c) 流支譯之《唯識論》

三、菩提流支譯的唯識論:以真心為不相應,虛妄分別心為相應。421

然而還是凡夫,不是聖人,歸根是隨眠在作障。

……大眾部的見解,不思不覺間也有隨眠存在(見《順正理論》卷四五),它不像相應心所的纏,要在心識活動中出現。它雖不與心相應,卻也展開它的黑影,影響那清淨的心性,使它成為有漏。隨眠與纏,確是種子,現行的關係……隨眠是現行貪等種子,可說毫無疑問。但勿以為它是種子,就輕視它的力量。它雖沒有積極的活動到精神界去,它在不生現行的時候,還是染污淨心的。隨眠比較心性,雖說是客塵,但無始以來就有,隨眠也該是本有的。……

# 419 參見:

- (1)劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12,220a2-6): 煩惱有二種。何等為二?謂:住地煩惱及起煩惱。住地有四種。何等為四?謂:見一處住地、欲愛住地、色愛住地、有愛住地。此四種住地,生一切起煩惱。<u>起者剎那心</u>剎那相應。世尊!心不相應無始無明住地。
- (2) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.150~156:

……煩惱剎那生起,與剎那心相應,名剎那心剎那相應。煩惱是心所,心是心王,王 所是相應的。如眼識了別色境,與之相應的煩惱,也在色境上轉。心與煩惱,所緣 同,行相同,同時的相應而合作,名為相應。

但住地,是不與心相應的,如心起善時,並無起煩惱相應,而住地煩惱還是潛在的; 它不與剎那心同緣同事。這「心不相應」的,為「無始無明住地」。……

又《阿含經》中說煩惱有纏與隨眠的二類;聲聞學者,大抵以為纏是心相應的,隨眠 是心不相應的。心不相應的隨眠,是潛在而沒有現起的,經部師等即解說為種子或熏 習。所以見一處與三界愛煩惱,約種習與現起說,即四住煩惱(隨眠),及起煩惱 (纏)。這都是二乘所能斷的——四住及起;而不能斷的,是無始無明住地。

<sup>420</sup> 參見:印順法師,《唯識學探源》,pp.130~131:

#### 二、有部的心相應行說

薩婆多部的見解,未來還要生起煩惱,這是因為煩惱沒有得到非擇滅。過去的煩惱,因有不相應的「得」的力量,使煩惱屬於有情,沒有和它脫離關係。在這樣的思想下,過去煩惱的勢力,或能生煩惱的功能,老實說用不著。它有了「三世實有」,再加上「得」和「非得」,凡聖縛解的差別就可以建立。……

依經典(轉引《俱舍論》卷一九)的明文,很可以看出纏和隨眠的分別。「起欲貪纏」,「為欲貪纏纏心而住」,纏是煩惱的現起而與心相應的。此外別有隨眠,除有部以外,一切學派都把它看成與現纏不同。唯有有部學者,認為隨眠是纏的異名,也是與心相應的心所。……

## 421 參見:

(1) 天親造·瞿曇般若流支譯《唯識論》卷 1(大正 31,64b24-29):

心有二種,何等為二?一者、相應心,二者、不相應心。

**相應心**者,所謂:一切煩惱、結、使受想行等諸心相應,以是故言:心意與識,及了別等,義一名異故。

**不相應心**者,所謂:第一義諦、常住不變、自性清淨心,故言:三界虚妄,但是一心 作。

- (2) 印順法師,《印度佛教思想史》,〈如來藏與「真常唯心論」〉,p.297。
- (3) 印順法師,《華雨集(五)》,〈論三諦三智與賴耶通真妄〉,pp.120~121:

#### (d) 本論

四、本論說:心**王**與心**所**有**別體**的,可名**相應**;若唯心而王所渾然不分的, 即名**不相應**。

#### d、本論之相應義

## (a) 釋:言相應義……緣相同故

所以,「**相應義**」是「心」與「念法」別「異」的。心,是虛妄分別識; 念,是心上所有了別境界時的種種心所,也即各式各樣的觀念。

心約體說,心所約用說。心境相關,就有一印象,而成為差別不同的念;所 以心與念是不同的。

此心與心所的差別,「依」雜「染」與清「淨」而有「差別」。

這所起的心心所法,雖依染淨而各各的不同,「**而**」由心心所的「**知相、緣相**」相「**同**」,所以名為**相應**。

## (b) 別釋:相應——知相同、緣相同

相應,古代論師,有說四種平等的、有說五種平等的;本論主要的說二種相同,知相相同與緣相相同。

## I、緣相同

**緣相同**,約所緣法的共同說。

如心在青色的境界上轉,心所也就在這青色的境上轉。

#### Ⅱ、知相同

知相同,(p.203)是指能緣的共同。這在古代,本有多種解說:

- (一)、心了總相,心所了別相;
- (二)、心緣總相,心所緣總相、別相;
- (三)、心、心所法,各緣總相、別相;
- (四)、心所緣總相,心緣別相。

唯識家取第二說:心緣總相,心所緣總、別相。

本論可能是取第三說的,心與心所法,同樣的能緣總相、別相,所以說知 相同。

#### Ⅲ、小結

心與念差別,而能、所緣是共同的,這名為相應。

## e、本論之不相應義

# (a)釋:不相應義……不同知相緣相故

「不相應義」,指業識、轉識、現識三細心。因為,這唯是「即心不覺」的

流支所譯的《唯識論》說:相應心是「心意識了」,即一般的虚妄分別心;不相應心 是:「第一義諦常住不變自性清淨心」。所以真如,法界,是心的法性,本性清淨,也 是可以稱為「心」的。

《大乘起信論講記》 〈第四章 大乘法義之解釋〉

不覺心,不覺心是一,「常」常時、恒恒時,「無」有「別異」相可得。

沒有王、所的別異,也就說不上知相、緣相的相同,所以說「不同知相、緣相」。

不同,是沒有同相可說,不是差別。

#### (b) 別釋:心與心所之關涉

#### I、唯識學者

唯識學者承有部說:有心必有心所。

#### Ⅱ、經部

但經部說:平常心中,有心必有心所相應;但入滅盡定時,唯有微細心識的相續現起,而沒有心所——受、想等活動。

## Ⅲ、本論

本論承一意師說,略與經部相近。

業識、轉識、現識,與唯識者的阿賴耶識相當,這是極微細的心,如《三十頌》說:「不可知執受、處、了。」<sup>422</sup>

執受與處的所知境,固是不可知,就是能了知的心,(p.204) 也是不可知的。<sup>423</sup>

# 422 參見:

(1) 世親浩·玄奘譯《唯識三十論頌》卷 1(大正 31,60b5)。

(2) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 2(大正 31, 10a11-11b5):

此識行相、所緣云何?謂:不可知執受、處、了。

[1]了,謂:了別,即是行相。識以了別為行相故。

[2]處,謂:處所,即器世間,是諸有情所依處故。

[3]**執受**有二,謂:<u>諸種子及有根身</u>。諸種子者,謂:諸相、名、分別習氣。有根身者,謂:諸色根及根依處。此二皆是識所執受,攝為自體,同安危故。……

[1]故識行相即是了別,了別即是識之見分。

[2]所言**處**者,謂:異熟識由共相種成熟力故,變似色等器世間相,即外大種及所造 色。雖諸有情所變各別,而相相似,處所無異,如眾燈明,各遍似一。……

[3]**諸種子**者,謂異熟識所持一切有漏法種,此識性攝,故是所緣。無漏法種雖依附此識,而非此性攝,故非所緣。雖非所緣而不相離,如真如性,不違唯識。

**有根身**者,謂:異熟識不共相種成熟力故,變似色根及根依處,即內大種及所造色,有共相種成熟力故,於他身處亦變似彼。不爾,應無受用他義。

**不可知**者,謂:此行相極微細故,難可了知;或此所緣內執受境,亦微細故;外器世間量難測故,名不可知。

- (3) 唐·窺基撰《成唯識論述記》卷 3(大正 43,315b7-327c23)。
- <sup>423</sup> 參見:印順法師,《大乘廣五蘊論講記》,pp.271~273:

在「心」來講,八種識都可以叫做心,都有心的意義,但是以特殊的意義上來講,這個心就是阿賴耶識,就是第八識。阿賴耶識為什麼特別叫做「心」呢?「此能採集諸行種子故」,它能夠採集一切諸行的種子,藏在阿賴耶識裡面。所以,講唯識宗,講阿賴耶識,就要講種子。……

我們在認識境界的時候,比方用眼睛看的時候,青、黃、赤、白,起個眼識,青、黃、赤、白的影像就潛藏在阿賴耶識裡面,成為青、黃、赤、白的種子。眼識起了這個作用,

雖唯識家說有觸等與它相應,也只是以前六識為例而已,並不曾從一味相 續的細心中有所辨別。

## (c) 小結

本論立足於一意識說,所以粗相的心境交涉,可建立心與心所的相應;細相的心境運融中,唯說即心不覺,而無王所的差別,也就無所謂相應了。

## (B) 煩惱礙智礙

## a、界說:染心為煩惱礙,無明為智礙

## (a) 標文

又染心義者,名為煩惱礙,能障真如根本智故。無明義者,名為智礙,能障 世間自然業智故。

# (b) 釋論義

再說煩惱障與智障:惑染雖多,本論總分為無明與染心。

#### I、釋:又染心義……根本智故

此「**染心義**」,又「**名為煩惱礙**」——障,因它「**能障**」礙「**真如根本智**」的緣「故」。

根本智,對後得智說;即無分別智,是超越能所而內證諸法真如性的,所 以又名如如智。<sup>424</sup>本論稱為**真如根本智**,即真如智與根本智的合稱。

煩惱礙的唯一力能,是障礙真如根本智的現起,因此為生死解脫的障礙。

就叫「<u>現行</u>」。現在起來的活動,剎那過去,剎那滅了,就成為眼識的「種子」,將來青、黃、赤、白之類,再從這裡面現起出來。所以,這個<u>種子識</u>,用現在的話來講,叫做<u>潛</u>能,一種潛在的能力。……

我們的眼識看到什麼東西,耳識聽到什麼聲音,這部分我們可以瞭解,可以分析得出來的。但是,阿賴耶識的「行相」,它對於境界去瞭解,行於境界的相,「不可分別」的。為什麼不可分別呢?「前後一類相續轉故」。……

這個微細的心識也是這樣,前前後後一直不斷的相續流轉,不斷的變化,可是「一類相續轉故」,前後是一類,看起來好像還是一模一樣的。《成唯識論》裡面講「不可知執受」,「不可知」,就是這個地方「此行相不可分別」的意思。那麼,既然說不可知,怎麼曉得呢?仔細研究起來,這個東西非有不可的,都是很微細很微細的潛藏在我們心識裡面。

- <sup>424</sup> 參見:
  - (1) 唐·義淨譯《金光明最勝王經》卷 2〈分別三身品 3〉(大正 16,408b26-29): 善男子!云何菩薩摩訶薩了知法身?為除諸煩惱等障,為具諸善法故,唯有如如、如 如智,是名法身。
  - (2) 陳·真諦譯《轉識論》卷 1(大正 31,63c3-5): 由修觀熟,亂執盡,是名無所得,非心非境,是智名<u>出世無分別智</u>,即是境智無差 別,名如如智,亦名轉依。
  - (3) 印順法師,《華雨集(一)》,〈辨法法性論講記〉,p.346: 佛以無分別智證真如,真如最清淨,無分別智最究竟為體性。如如、如如智無二無別,名為法身;法身是智法身,是以無分別智圓滿顯發清淨法性為體。
  - (4) 印順法師,《以佛法研究佛法》,〈論真諦三藏所傳的阿摩羅識〉, p.282: 約無漏現證來說,這是「境智無差別」的。<u>境是無分別法性</u>,是無二無別的。<u>智是無</u> <u>分別智</u>,與法性也不可說有差別相。雖方便安立而稱之為智,為如,而實如智不二 (不要想像為一體)。

## Ⅲ、釋:無明義者……自然業故

「無明義」,又「名為智礙」——所知障,這是「能障」礙「世間自然業智」的緣「故」。

聖者通達真(p.205)如性,得根本智;了世間的種種事相,得世間自然業智——後得智、方便智。

### Ⅲ、二智配釋智淨相、不思議業相

就佛位說,真如根本智,是**智淨**相<sup>425</sup>;世間自然業智,是**不思議業**相<sup>426</sup>。

因為,大聖佛陀證得**真如淨智**,能了達世間的種種事相,能不加功用的現 起三業大用,教化眾生,所以名**世間自然業智**。

障礙此智現起的,是所知障的力量。

分證的菩薩,能分得二智,分斷二障。

# (c) 詳明大乘之斷惑論

# I、聲聞法之見、修所斷惑

煩惱障與智障,雖是聲聞三藏所不談的,而實從三藏法推闡得來。

聲聞法中的見所斷惑、修所斷惑,大概的說,即一為迷於諦理的,一為染 於事相的。

迷理的**見惑**,為障於真諦的、礙於生死解脫的。斷了見惑,生死即有邊際;充其量,也只是七返生死而已。

修惑實為依見惑而起的、染於事相的微惑。

### Ⅱ、開演而成之大乘斷惑論

統論起來,三藏所說,可有三類:

- 一、見所斷惑,是辦於直理的。
- 二、修所斷惑,是染著事相的。
- 三、習氣,是昧(劣慧無能,與染著不同)於境相的。427

# 425 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c7-9): 智淨相者,謂依法力熏習,如實修行,滿足方便故,破和合識相,滅相續心相,顯現 法身,智淳淨故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.126~128。

### 426 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c16-19): 不思議業相者,以依智淨,能作一切勝妙境界。所謂無量功德之相,常無斷絕。隨眾 生根,自然相應,種種而見,得利益故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.134~135。

<sup>427</sup> 另參見:印順法師,《唯識學探源》,pp.139~140:

《順正理論》卷二八,對不染無知,提出兩個大同小異的解說:

一、不染污無知,是「於彼味等境中,數習於解無堪能智,此所引劣智,名不染無知。即

### Ⅲ、述大乘學派之主張

依此而推闡為大乘的斷障說, 428 即成三類:

# ( I ) 中觀學派

一、中觀者說:見、修所斷惑,通於煩惱障與所知障,二障約三乘共斷 說;習氣不屬於二障。這與藏教說,最為接近。<sup>429</sup>

見修(p.206)所斷惑,通於二障,即是迷於真理、染著事相的別名。

### (Ⅱ)唯識學派

二、唯識者說:三乘共斷的見、修煩惱,為煩惱障,可有迷理、染事的二

此俱生心心所法,總名習氣」。這是說習氣是有漏劣慧與它俱生的心心所法。

二、是「所有無染心及相續,由諸煩惱間雜所熏,有能順生煩惱氣分;故諸無染心及眷屬,似彼行相差別而生」。這是說習氣是有漏劣智和同時的身心相續。

依順正理論主的見解,煩惱引起不染無知,是非常複雜的。一切聖者,雖都已經斷盡,但 有行與不行的差別。

# 428 參見:

(1) 印順法師,《印度佛教思想史》, p.365:

……能通達無我——我空的,也能通達無我所——法空。反之,如有蘊等法執的,也就有我執。這樣,<u>大乘通達二無我</u>,<u>二乘也能通達二無我</u>。不過二乘在通達人無我時,不一定也觀法我(如觀,是一定能通達的),「於法無我不圓滿修」。經說二乘得我空,大乘得法空,是約偏勝說的。……

什麼是所知障呢?《入中論釋》說:「彼無明、貪等習氣,亦唯成佛一切種智乃能滅除,非餘能滅」。二乘斷煩惱,佛能斷盡煩惱習氣(所知障),確是「佛法」所說的。 月稱的見解,與龍樹《大智度論》所說,大致相同。

(2) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.383~388:

……上面所談的十種「無明」,都是所知障,而不是煩惱障。「<u>聲聞」緣覺</u>「等」<u>斷煩</u> <u>惱障證生空理</u>,入無餘涅槃。這十種無明不障礙他們的解脫,在他們的立場說,是 「非染污」的。

若在「<u>菩薩</u>」,不但要斷煩惱障證生空理,同時還要<u>斷所知障證法空理</u>。這「<u>所知障」</u> 十種無明是覆障法空理的,所以在菩薩的立場說,它「是染污」的。因之,這無明在 小乘只是無覆無記的不染污無知,在大乘則屬有覆無記性了。……

(3) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.160~161:

本經的無明住地,即所知障;四住地及上煩惱,為煩惱障。<u>煩惱障是以我我所執為本</u>的,由我我所執而起貪等煩惱,由此而招三界分段生死苦。<u>所知障</u>,<u>是迷於一切法空性</u>,而不能徹了一切所知的實事實理;為一切法空智的障礙。

煩惱障是人執,所知障是法執。我執必依於法執,煩惱障是依所知障的;所知障或法執,是煩惱障或我我所執的所依,即此處無明住地為上煩惱及四種煩惱所依的意義。 429 參則:

- (1) 宗喀巴造·法尊譯《菩提道次第廣論》卷 23(CBETA, B10, no. 67, p. 767, b1-11): 是故龍猛菩薩諸論,明顯宣說聲聞、獨覺亦證一切諸法無性,以說解脫生死要由無性 空見乃成辦故。……不修對治諸所知障,唯修能斷諸煩惱障所有方便,故說聲聞、獨 覺證法無我,無圓滿修。《入中論釋》云:「聲聞、獨覺,雖亦現見此緣起性,然而彼 等於法無我未圓滿修,有斷三界煩惱方便。」由是因緣,餘中觀師許為法我執者,在 此論師許為染污無明。又雖斷彼修法無我,然法無我無圓滿修,當知如前及此所說。
- (2) 宗喀巴造·法尊譯《辨了不了義善說藏論》卷 4(CBETA, B10, no. 48, p. 51, a1-3): 若爾,何為所知障耶?《入中論釋》云:「無明習氣能障決了所知,貪等習氣亦是身語如是轉因,以彼無明、貪等習氣,亦唯成佛一切種智乃能滅除,非餘能滅。」

分。

大乘不共所斷的,為所知障,也有迷理、染事的二分。

斷所知障的智慧,即有根本無分別與無分別後得智。這是對於被稱為無明住地的習氣也分為二類了,又以二障別配三乘共斷與大乘不共。<sup>430</sup>

### (Ⅲ)本論

三、如本論說,以障根本真如智的理障為煩惱障,以障世間自然業智的事 障為所知障。

以理、事二障,稱煩惱、所知二障,與中觀者同。

但本論專以大乘不共所斷的,配屬二障;以三乘共斷的見、修惑,攝屬於 煩惱障中。

依同一教源而演為不同的教說,實是不能偏執、武斷是非的!

#### (d) 結說

### I、二障依菩薩智境說

本論的二障說,依菩薩智境說。

迷於如來藏實性而妄現時,有染污的心心所法,即有障礙。

## ( I ) 淨心現二智生

真如淨心顯現時,略有二義:一、如唯識說的根本智境,二、後得智境。 前者可名如理智,後者可名為如量智;前者即證性智,後者即起用智。431

# 430 參見:

(1) 無著造·玄奘譯《攝大乘論本》卷 3(大正 31,145b20-c13):

如是已說彼入因果,彼修差別云何可見?由菩薩十地。何等為十?一、極喜地,……十、法雲地。如是諸地安立為十,云何可見?<u>為欲對治十種無明所治障</u>故。所以者何?以於十相所知法界,有十無明所治障住。云何十相所知法界?謂初地中由遍行義……復次,應知如是無明,於聲聞等非染污,於諸菩薩是染污。

- (2)世親造·真諦譯《攝大乘論釋》卷 10(大正 31,221b17-21): 凡夫性無明是初地障,此無明即是身見。身見有二種:一、因,二、果。法我執是 因,人我執是果。因即凡夫性迷法無我,故稱無明。二乘但能除果,不能斷因。若不 斷此無明,則不得入初地,故此無明為初地障。
- (3)世親造·玄奘譯《攝大乘論釋》卷7(大正31,357c22-358c1)。
- (4) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.387~388:

上面所談的十種「無明」、都是所知障,而不是煩惱障。

「聲聞」緣覺「等」斷煩惱障證生空理,入無餘涅槃。這十種無明不障礙他們的解脫,在他們的立場說,是「非染污」的。

若在「<u>菩薩」</u>,不但要斷煩惱障證生空理,同時還要斷所知障證法空理。這「所知障」 十種無明是覆障法空理的,所以在菩薩的立場說,它「是染污」的。

因之,這無明在小乘只是無覆無記的不染污無知,在大乘則屬有覆無記性了。

# 431 參見:

(1) 世親釋·真諦譯《攝大乘論釋》 卷 9(大正 31, 217b11-18):

論曰:能緣真相。釋曰:謂緣真如即如理智。

論曰:隨其品類。

### (Ⅱ) 眾生具二障

眾生所以沒有這二智的現前,即因妄心中有障礙存在,這障礙也可分為二類:障真如根本智現起的為煩惱障,

障世間自然業智現起的為所知(智)障(p.207)。

### Ⅱ、二智並觀,二障同斷

但染心與無明,是本末相依的。所以,斷障時,並非先斷此而後斷彼,而 是染心(煩惱障)一分斷時,無明(所知障)也同時斷去一分。

這樣,菩薩證悟時,也不是先得此智而後得彼智,而是二智一時的。

二智並觀,二障同斷(但聲聞斷的煩惱障,與所知障別斷),與唯識者的見地不合。

# b、述緣由

# (a) 標文

此義云何?以依染心、能見、能現、妄取境界,違平等性故。以一切法常静,無有起相;無明不覺,妄與法違,故不能得隨順世間一切境界種種知故。

## (b) 釋義

#### I、煩惱礙

### (I)釋:此義云何……為平等性故

染心何以為煩惱礙?無明何以為智礙?這意義是應該解說的。

因為「**染心**」,是根本業不相應染;<sup>432</sup>「**能見**」,是能見心不相應染;<sup>433</sup>

釋曰:品類有二種,謂:有為、無為,及名等五攝。若知此法,即如量智。

論曰:知一切法故稱若。

釋曰:真如相及品類名一切法,如理智名般若;如量智是般若果,亦名般若。 此二智為三義所顯:一、對治,即二障。二、境界,即真相。三、果,即如量 智——由具此義,故稱般羅若。

(2) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.177:

「智」即般若。二者的不同是:<u>達諸法真性的是智</u>,<u>了差別事相的是方便</u>。般若又名根本智或如理智,方便又名後得智或如量智。

(3) 印順法師,《華雨集(一)》,〈大樹緊那羅王所問經偈頌講記〉,pp.132~133: 般若是通達一切法空,而方便卻是通達一切如幻如化的有……菩薩的程度有淺有深, 最初時是將這兩者分開的;當般若現起時,可以證悟了一切法空,那時是不見有眾生 的;等到方便智生起時,照見眾生,卻不能證悟空行……這種空有無礙的境界,對於 菩薩來說,必須是相當高深的程度方能夠做得到,而且必須是成佛才能夠究竟圓滿。

# 432 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577c14-15): 六者、根本業不相應染,依菩薩盡地得入如來地能離故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.199~200。

### 433 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577c13-14): 五者、能見心不相應染,依心自在地能離故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.199。

「能現」,是現色不相應染;434

「**妄取境界**」,是分別智相應染、不斷相應染、執相應染。<sup>435</sup>後三者,都 是王所別體,心境交涉、能所展轉所起的,所以總名**妄取境界**。

「依」此六種染心,「**違**」反如來藏「**平等性**」,所以迷覆真理而不得正 覺。

如來藏本是平等常恒不變的,因有了根本業的妄動,動而有妄心現,有心即現妄境,於是心境相關,起心心所,造作或善或惡種種差別。

## (Ⅱ)舉經結義

《密嚴經》說:「眾生心二 (p.208) 性,內外一切分,所取能取纏,見種種差別」436;與論義極順。

因為心境差別相現,與如來藏的平等性相反,障礙了真如根本智的現證, 所以名為迷理的煩惱障。

## Ⅲ、釋智礙——以一切法常靜……種種知故

說到智礙,因為「**一切法**」從本以來,「常」是寂「静」而「無**有起相**」的。

然由於「**無明不覺**」,不能與法性相契合,迷「**妄**」而「**與**」如來藏「**法**」 性相「**違**」而不相應了。依此說,這是一切煩惱的根本義或共同性。

無明不覺,與如來藏相違,「不能」起淨智的妙用、「得隨順世間一切境界

## 434 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正 32,577c12-13): 四者、現色不相應染,依色自在地能離故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.198~199。

# 435 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577c7-12): 一者、執相應染,依二乘解脫,及信相應地遠離故。二者、不斷相應染,依信相應地 修學方便,漸漸能捨,得淨心地究竟離故。三者、分別智相應染,依具戒地漸離,乃 至無相方便地究竟離故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.196~198。

# 436 參見:

(1) 唐·地婆訶羅譯《大乘密嚴經》卷 2〈4 顯示自作品〉(大正 16,735a13-b2): 我今當說業非業義,令諸定者獲於安樂,即說偈言: 內外一切物,所見唯自心,眾生心二性,能取及所取。……

(2) 護法等造·玄奘譯《成唯識論》卷 2(大正 31,10b29-c4): 是故,契經伽他中說:**眾生心二性,內外一切分,所取能取纏,見種種差別**。 此頌意說:眾生心性二分合成,若內、若外皆有所取、能取纏縛,見有種種或量非 量、或現、或比多分差別。

(3) 親光等造·玄奘譯《佛地經論》卷 3(大正 26,303b20-25): 是故經言:**眾生心二性,內外一切分,所取能取纏,見種種差別**。 此頌意言:眾生心性二分合成,若內、若外皆有所取、能取纏繞,見有種種或量非量、或現、或比多分差別。

## 種種知」。

**不得隨順境知**,所以名為智障。

### (c) 舉喻明二礙

## I、喻說

這可舉喻說明:如一面鏡子,如玻璃是凹的,現起外境時,即有兩類不正確的現象出現:

- 一、現起歪曲的境相。如鼻子形成細長,頭部失去原有的形相,這是與不 平正的鏡面有關的。
- 二、鏡中現起的種種影像,由於現起錯亂形相,也就失去它的本來樣子。

# Ⅱ、合法

此如妄心的不覺,一、有種種的差別相現前,與平等性的如來藏不相應。

一、如來藏不生不滅心中所具的無邊大用,稱性功德,由於妄現錯亂境相,也即不能顯發真心寂滅中的無邊大用。

所以違於平等性的染心,名為煩惱礙;違於不礙於平等性的稱 (p.209) 性功德的無明,名為智礙。

如來藏中的稱性德相,實即是自然業智——隨順世間境界知所體現。如從眾生的立場而說,這不外眾生境界的真相。

# (三)(心)生滅相

## 1、泛說生滅明不滅

## (1) 二種生滅

#### A、分麤細

#### (A)粗、細相依心相應、不相應分

### a、標文

復次,分別生滅相者有二種。云何為二?一者粗,與心相應故。二者細,與 心不相應故。

### b、承前啟下——明分段大意

此下第三大段,明**生滅相**。生滅相,是生滅心的生起與還滅相。

然說生滅,意在不滅的,所以先泛說生滅明不滅;不滅從生滅中顯出。生是此生彼生的流轉門,滅是此滅彼滅的還滅門;不滅即寂滅常恒的真淨心性。

# c、釋論義

「分別生滅」心「相」,約略的說來,「有二種」生滅:

「一者」是「粗」相,即是「與心相應」的。

「二者」是「細」相,即是「與心不相應」的。(p.210)

### d、別明:粗、細相

#### (a) 心相應——王所別體之粗相

五意中的智識、相續識<sup>437</sup>,及意識<sup>438</sup>; 六粗<sup>439</sup>; 及六染心的前三<sup>440</sup>,

都是屬於粗的生滅相;都是王所別體,與心相應的;心取境界,有此有彼、 有增有減的。

### (b) 心不相應——王所無別之細相

五意中的前**三意**<sup>441</sup>,**三細**<sup>442</sup>,及後**三染心**<sup>443</sup>,都是屬於細的生滅相。這都是

# 437 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577b11-16):

四者、名為智識,謂分別染淨法故。

五者、名為<u>相續識</u>,以念相應不斷故,住持過去無量世等善惡之業令不失故,復能成熟現在未來苦樂等報無差違故,能令現在已經之事忽然而念,未來之事不覺妄慮。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.175~180。

# 438 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b24-27): 復次,言意識者,即此相續識,依諸凡夫取著轉深計我我所,種種妄執隨事攀緣,分 別六塵名為意識,亦名分離識。又復說名分別事識,此識依見愛煩惱增長義故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.185~189。

# 439 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a12-21):

以有境界緣故,復生六種相。云何為六?一者、<u>智相</u>,依於境界,心起分別愛與不愛故。二者<u>相續相</u>,依於智故生其苦樂,覺心起念相應不斷故。三者、<u>執取相</u>,依於相續緣念境界,住持苦樂,心起著故。四者、<u>計名字相</u>,依於妄執,分別假名言相故。 五者、<u>起業相</u>,依於名字,尋名取著,造種種業故。六者、<u>業繫苦相</u>,以依業受果不自在故。當知無明能生一切染法,以一切染法皆是不覺相故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.154~161。

# 440 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577c7-12):

染心者有六種。云何為六?一者、<u>執相應染</u>,依二乘解脫及信相應地遠離故。 二者、<u>不斷相應染</u>,依信相應地修學方便漸漸能捨,得淨心地究竟離故。 三者、分別智相應<u>染</u>,依具戒地漸離,乃至無相方便地究竟離故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.196~198。

# 441 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b6-11):

此意復有五種名。云何為五?一者、名為業識,謂無明力不覺心動故。

二者、名為轉識,依於動心能見相故。

三者、名為<u>現識</u>,所謂能現一切境界,猶如明鏡現於色像;現識亦爾,隨其五塵對至,即現無有前後,以一切時任運而起常在前故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.173~175。

#### 442 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a7-12):

復次,依不覺故生三種相,與彼不覺相應不離。云何為三?

一者、無明業相,以依不覺故心動,說名為業;覺則不動。動則有苦,果不離因故。

二者、能見相,以依動故能見;不動則無見。

三者、境界相,以依能見故境界妄現;離見則無境界。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.148~154。

# 443 參見:

舆心不相應的,無心境的對立、無心心所差別的。

### (B) 明:凡夫、菩薩、佛境界

### a、標文

又粗中之粗,凡夫境界。粗中之細及細中之粗,菩薩境界。細中之細,是佛境界。

### b、釋義

這幾句,是附帶抉擇的。

但說生滅相的粗細,似乎太籠統,所以再約凡夫、菩薩、佛而分析一下。

### (a) 凡夫境界——粗中之粗

「粗中之粗」,是「凡夫」的「境界」;如意識,及執相應染,與六粗中執取相等。

## (b) 菩薩境界——細中之粗、細中之粗

「**粗中之細**」,如五意中的**智**識、**相續**識,六染中的**不斷相應染**及**分別智相應染**,六組中的**智**相、**相續**相。

「**細中之粗**」,如五意中的**轉**識、現識,三細中的**能見**相、**境界**相,六染心中的**現色不相應染**及**能見心不相應染**。

這二者,是「菩薩」的「境界」,為菩薩所通達、所斷治的。

## (c) 佛之境界——細中之細

「細中之細」,即根本業不相應染,五意中的業識,三細中的無明業相,「是佛(p.211)」陀究竟的「境界」。

### (C) 結:本論與《楞伽經》內容略異

論師造論的所依,為《楞伽經》。

《楞伽經》於百八句後,大慧問佛:諸識有幾種生住滅?佛說:諸識有二種生住滅,一為相生住滅,二為流注生住滅。444

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577c7-15):

四者、現色不相應染,依色自在地能離故。

五者、能見心不相應染,依心自在地能離故。

六者、根本業不相應染,依菩薩盡地得入如來地能離故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.198~200。

# 444 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,482b28-483a14):

不生句,生句。常句,無常句……字句,非字句。大慧!是百八句先佛所說,汝及諸菩薩摩訶薩,應當修學。

爾時大慧菩薩摩訶薩復白佛言:「世尊!諸識有幾種生住滅?」

佛告大慧:「<u>諸識有二種生、住、滅</u>,非思量所知。諸識有二種生:謂<u>流注生</u>,及<u>相</u>生。有二種住:謂流注住,及相住。有二種滅:謂流注滅,及相滅。

(2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,521c23-29):

次後,佛又說二種生住滅各各有因有緣。明滅中,說到賴耶自真相實不滅。<sup>445</sup> 與本論的文次,完全一致,內容略有出入。<sup>446</sup>

# B、明生滅

# (A) 標文

此二種生滅,依於無明熏習而有,所謂依因依緣:依因者,不覺義故;依緣者,妄作境界義故。若因滅,則緣滅。因滅故,不相應心滅;緣滅故,相應心滅。

### (B) 釋義

### a、釋:此二種生滅……境界義故

#### (a) 無明熏習——依因依緣

上面所說的「**二種生滅**」,雖粗細不同,而都是「依於無明」的「**熏習而 有**」。無明的熏習,即經中「**所謂**」的「依因依緣」。

因緣的意義,是差不多的。分別的說,**因**是親切的、主要的;**緣**是疏遠的、一般的。

佛告聖者大慧菩薩言:「大慧!諸識生住滅,非思量者之所能知。大慧!諸識各有二種生住滅。大慧!諸識二種滅者:一者、<u>相滅</u>;二者、<u>相續</u>滅。大慧!諸識又二種住: 一者、相住;二者、相續住。大慧!諸識有二種生:一者、相生;二者、相續生。

(3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b13-15): 佛言:「大慧!諸識有二種生住滅,非臆度者之所能知。所謂<u>相續</u>生及<u>相</u>生,<u>相續</u>住及 相住,相續滅及相滅。

(4) 印順法師,《印度之佛教》,〈真常唯心論〉,pp.277~278:

「真常唯心論」,初為心性本淨之六識論;次發展為本淨之根識(意界)及虛妄生滅之六識。《勝鬘經》演化為本淨心,及念念生滅之七識。

《楞伽》、《密嚴》,進立「八九種種識」,即真識隨染及七妄之八識,或可別立在纏真心之如來藏心,真心在纏妄現之藏識心,及七妄為九。

以是,言生滅,或但言七識念念滅;或可於相續次第生之七識「相續生滅」外,別有 微細流注之「相生住滅」。

「相」者, 過計義相所熏染, 猶《攝論》之以藏識為「義識」也。言分別執, 或以七 識為分別所過計之「分別事識」, 或可立「自心現妄想八種分別」。

此與「虚妄唯識論」之自心性無記來不同,宜其彼此相接而終於相拒也。

# 445 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a21-b5):

大慧!若覆彼真識,種種不實諸虛妄滅,則一切根識滅。大慧!是名<u>相滅</u>。大慧!相續滅者,相續所因滅,則相續滅,所從滅及所緣滅,則<u>相續滅</u>。大慧!所以者何?是其所依故。依者,謂無始妄想薰。緣者,謂自心見等識境妄想。大慧!譬如泥團微塵,非異非不異。金莊嚴具,亦復如是。……如是,大慧!轉識藏識真相若異者,藏識非因;若不異者,轉識滅藏識亦應滅;而<u>自真相實不滅</u>。是故,大慧!<u>非自真相識滅</u>,但業相滅。若自真相滅者,藏識則滅。大慧!藏識滅者,不異外道斷見論議。

- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,522a7-21)。
- (3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b19-c4)。

<sup>&</sup>lt;sup>446</sup> 本論與《楞伽經》之異同,詳參:印順法師,《印度之佛教》,〈真常唯心論〉,pp.281~ 284。

此中說的,因是內因,緣是外緣。

# (b) 依因——不覺

「**依因**」,是「**不覺義**」。眾生無始以來,不能覺了一真法界;<sup>447</sup>這一根本不 覺為因,起心不相應的微細生相。

此如前說:依不覺而有**無明** (p.212) **業**相、**能見**相、**境界**相;雖有三相,而都是依於無明不覺而有。<sup>448</sup>

# (c)依緣——妄作境界

「依緣」,是「妄作境界義」。眾生由於無明不覺,現起境界相;一切境界本 為唯心所現的,不知境相的離心無體,而虛妄的看作外在境界。

這外境,即為緣而有心相應的粗顯的生相。

此如前說:以有境界緣,而有智相、相續相等的六種粗相。449

# (d) 小結

心相應中的**粗生相**與心不相應的**細生相**,<sup>450</sup>推根究底,雖同樣的依無明熏習而有;但一為內因而起,一兼依外緣而起,有二類的生起不同。

# b、釋:若因滅,則緣滅

生既如此,還滅也如此。

# 447 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c29-577a6):

所言<u>不覺義</u>者,謂<u>不如實知真如法一</u>故,不覺心起而有其念,念無自相不離本覺,猶如迷人依方故迷,若離於方則無有迷。眾生亦爾,依覺故迷,若離覺性則無不覺,以 有不覺妄想心故,能知名義為說真覺。若離不覺之心,則無真覺自相可說。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.98:

「覺義」,約阿黎耶識的自體,真相——覺性說。「不覺義」,約阿黎耶識的妄染的熏習、業、無始無明說。不覺,即是無明。不是什麼都無所知,是對一法界的平等真體而不能覺了,為迷惑妄倒的根本。覺,也不是一般的知覺或知識,是指稱一法界的平等性而如實覺。

(3) 印順法師,《大乘起信論講記》, p.145:

「不覺義」是什麼?即是說:「不如實知真如法一」。於真實平等的一法界,不能如實的了知;由於不如實知,所以名不覺。不覺雖有種種,而根本的不覺,是於離言不二的一法界,不能如實的契證。這一根本不覺,即一般說的無始無明住地。它是極根本的,而又極普遍的。

### 448 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a7-12)。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.148~154。

# 449 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a12-20)。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.154~161。

# 450 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577c26-29)。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.209~211。

所以推根究底的說,無明不覺的內「因滅」,境界的外「緣」也自「滅」。

### c、別明:究竟、非究竟滅

### (a) 緣滅非究竟滅

如但是緣滅,即滅而不究竟。

如無想定中,境界相不現起,粗心也不現前,外道即以為這是入了清淨涅槃。

其實,他內在的細心未滅,因而到了出無想定的時候,粗心又生起來。<sup>451</sup>所以但是緣滅,是不究竟的。

二乘涅槃的不究竟,也由於因的未滅。

### (b) 結:因滅是究竟滅

究竟滅,必須因滅,因滅而後緣滅,即一切滅盡。

### d、釋:因滅故……相應心滅

### (a) 因滅,不相應心滅

如從分別來說,無明不覺「因滅」,「不相應」的三細「心」也就「滅」了。

### (b) 緣滅,相應心滅

如境界的外「緣滅」,「相應」的粗「心」也就「滅」了。

## (c) 舉經結義

然依(p.213)《楞伽經》說,現識以不思議熏變為因;分別事識,以妄熏習為因、境界相為緣。<sup>452</sup>

#### 451 參見:

- (1) 五百大阿羅漢等造·玄奘譯《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 151(大正 27,772c20-773a2)。
- (2) 五百大阿羅漢等造·玄奘譯《阿毘達磨大毘婆沙論》 券 152(大正 27,774a13-24)。
- (3) 印順法師,《唯識學探源》, pp.89~90:

據《大毘婆沙論》(卷一五二)所說:<u>滅盡定、無想定中有細心</u>,分別論師與譬喻者的 見解相同。但<u>譬喻者是心心所前後相續論</u>者,分別論師卻是王所同時相應的相續論 者。心識相續的見解,他倆有很大的差別。……

(4) 印順法師,《印度佛教思想史》,p.228:

本來,譬喻師與分別論者一樣,「無有有情而無色者,亦無有定而無心者」。佛經雖有無色界及無心定——無想定、滅盡定的名稱,其實無色界是有色的,無心定是有心的。有情,是根身(色)與心的綜合,所以論到種子的所依與受熏,當然不只是色,不只是心,而是色根與心——六處受熏了。

### 452 參見:

(1)劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a15-21):

大慧!略說有三種識,廣說有八相。何等為三?謂真識、現識,及分別事識。大慧!譬如明鏡,持諸色像;現識處現,亦復如是。大慧!現識及分別事識,此二壞不壞,相展轉因。大慧!<u>不思議薰及不思議變</u>,是<u>現識因</u>。大慧!<u>取種種塵</u>,<u>及無始妄想</u>薰,是分別事識因。

(2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,522a1-7): 大慧!有八種識,略說有二種。何等為二?一者、了別識;二者、分別事識。大慧! 所以,細心但依因起;而粗心實也是依於無明妄熏的。

# (2) 心體不滅

# A、提問

# (A) 標文

問曰:若心滅者,云何相續?若相續者,云何說究竟滅?

### (B)釋義——外人難

一切虛妄雜染法,都是滅盡無有的。不但究竟還滅,在眾生位中,這粗細的心相,也還是生滅不住的。

外人不知滅的是心相,不是心體,所以就提出疑「問」:

#### a、心滅如何相續

生死相續,由於心的相續。若如上說,粗細心都是滅盡的,而且是剎那滅的;那眾生的相續,就不可能的了。

所以說:「**若心**」是「**滅**」的,如「**何**」能說「**相續**」——眾生的生死相續; 菩薩修行相續到成佛?

# b、相續如何究竟滅

反之,「若」雜染心是無盡「相續」的,如「何」又「說究竟滅」呢?

究竟滅,即是徹底滅。佛的功德智慧,也可說滅盡嗎?

這是從虛妄分別生滅中,推尋出一常住不變的心體,作為生死相續的主體, 也就以此而明佛果常住而不滅。

這是真常唯心論的特色,與中觀、唯識都不同。(p.214)

#### B、答

## (A) 標文

如明鏡中見諸色像,大慧!了別識亦如是見種種鏡像。大慧!了別識、分別事識,彼 二種識無差別相,迭共為因。大慧!<u>了別識不可思議熏變因</u>。大慧!<u>分別事識分別取</u> 境界因。

(3) <u>唐·實</u>叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b16-21):

大慧! 識廣說有八,略則唯二,謂現識及分別事識。大慧!如明鏡中現諸色像,現識亦爾。大慧! 現識與分別事識,此二識無異,相互為因。大慧! 現識以不思議熏變為因;分別事識以分別境界及無始戲論習氣為因。

(4) 印順法師,《印度佛教思想史》, p.305:

……然《楞伽經》融攝了瑜伽的阿賴耶識,以阿賴耶識來說明,善巧多了!如來藏為無始以來的虛偽惡習——虛妄的種種戲論所熏習,就名為**藏識**。熏習,瑜伽學者也稱之為「遍計所執種子」,「過患之聚」。

所以,藏識不外乎自性清淨心為煩惱所覆染,形成攝藏一切熏習,現起一切的藏識— 一現識 (khyāti-vijñāna)。現識,如明淨的頗胝迦寶 (sphaṭika),受外色反映而現為雜染色。這種受熏而轉變,稱為不思議熏變 (acintyavāsanā-pariṇāma)。

現識與分別事識(vastu-prativikalpa-vijñāna)——前七種轉識(pravṛtti-vijñāna),俱時而轉,如海水與波浪一樣。……

答曰:所言滅者,唯心相滅,非心體滅。如風依水而有動相,若水滅者,則風相斷絕,無所依止;以水不滅,風相相續。唯風滅故,動相隨滅,非是水滅。無明亦爾,依心體而動,若心體滅,則眾生斷絕,無所依止。以體不滅,心得相續。唯癡滅故,心相隨滅,非心智滅。453

## (B) 釋義

論主從有滅有不滅來解「答」上問。

#### a、心相滅,心體不滅

要知上文「所」說的「滅」,「唯」是約「心相滅」而說,「非」是約「心體滅」。

意思說:自心現起的虛妄雜染的幻相,雖然滅盡無餘,而真如心體是常住不滅的。心相、心體的差別,且約真體妄相說。

其實,如來藏心體、相,都不可滅;雜染虛妄心體、相,都可以滅。現在以 究竟真實心為心體,現起的虛妄雜染相為心相,不過是一途方便。

《楞伽經》說業相滅、阿賴耶自真相不滅,也即是此意。454

### b、喻說

#### (a) 釋:如風依水……無所依止

虚妄幻相滅,真實心體不滅,今舉譬喻來說。

「如風依水而有動相」,動是風動的;然風的所以動,是依水而現起動相的。

風雖變動不居,「若水」也是那樣的變動起「滅」,輕動的「風相」就「斷絕」而不能續起;風相「無所依止」,什麼動相也就表(p.215)現不出來

# 453 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c7-16):

智淨相者,謂依法力熏習,如實修行,滿足方便故。破和合識相,滅相續心相,顯現法身,智淳淨故。此義云何?以一切心識之相皆是無明,無明之相,不離覺性,非可壞、非不可壞。如大海水,因風波動,水相、風相不相捨離,而水非動性;若風止滅,動相則滅,濕性不壞故。如是眾生自性清淨心,因無明風動,心與無明俱無形相,不相捨離,而心非動性;若無明滅,相續則滅,智性不壞故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.126~134。

#### 454 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 1(大正 16,483a26-b5):

大慧!譬如泥團微塵,非異非不異。金莊嚴具,亦復如是。大慧!若泥團微塵異者,非彼所成;而實彼成,是故不異。若不異者,則泥團微塵應無分別。如是,大慧!轉識藏識真相若異者,藏識非因;若不異者,轉識滅藏識亦應滅;而自真相實不滅。是故,大慧!<u>非自真相識滅</u>,但業相滅。若自真相滅者,藏識則滅。大慧!藏識滅者,不異外道斷見論議。

- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 2(大正 16,522a7-21)。
- (3) 唐·實叉難陀譯《大乘入楞伽經》卷 1(大正 16,593b19-c4)。

了。

## (b)釋:以水不滅……非是水滅

由於「**水**」的自體「**不滅**」(不動),所以「**風相**」也就不斷的「**相續**」而動。

「**唯**」有「**風滅**」了,依風而起的「**動相**」,也就「**隨**」著「**滅**」去,並「**非是**」那原來靜止的「**水**」體也「**滅**」了。

### c、法合

#### (a)釋:無明亦爾·····無所依止

這比喻是:「無明」動相也是這樣,無明如風,「依」於如水的真如「心 體」,「而」後有無明妄「動」的心相。

「**若心體**」也是無明那樣的動變不居、剎那變「**滅**」,那麼「**眾生**」的生死 就會「**斷絕**」;

因為「**無**」真實常住的為「**所依止**」, 生死相續也就不可能了。眾生不能相續, 也不會從眾生修行成佛了。

### (b) 釋:以體不滅,心得相續

依真心者說,佛的稱性功德,依如來藏心為體;眾生的無明、無始的妄熏習、生死相續,也是依如來藏心為依止的。<sup>455</sup>

如心體也是可滅的,眾生就不成其為眾生了。

由於真如心「**體不滅**」,所以相應心、不相應「心」,「**得**」以「相續」不 斷;眾生的生死,也就相續不斷。如風依水而動相相續一樣。

#### (c)釋:唯癡滅故,心相隨滅,非心智滅

「唯」是愚「癡」無明「滅」了,相應、不相應「心相」也就「隨」著「滅」盡,出離二障而究竟成佛;並「非心智」也是無明那樣的「滅」了。 心智,即如來藏心體,即如來所有的淨 (p.216) 智。如來清淨功德智慧,是 常住相續不滅的。

# 455 參見:

(1) 印順法師,《以佛法研究佛法》,〈如來藏之研究〉,p.329:

至於說到什麼是如來藏的清淨因,即是空性——心性上所具足的無漏的清淨功德,亦即《起信論》所說的「稱性功德」。由心(法)性的統一上,具足一切無漏聖功德性。所謂清淨因,亦即真如功德性的異名。因此,真如又名「法界」。法界為三乘聖法之因——切清淨聖功德因,即聖果位上的無漏功德,無一不在真如法性中本來具足。其次說到如來藏為雜染依;雜染因即有漏煩惱習氣,吾人無始以來的煩惱習氣,是不離真如的,但這煩惱習氣,並非為如來藏所有的,而是寄附在如來藏的。真常經中,將它稱為「客塵」煩惱。所以真常學者,講一如來藏,而一切生死涅槃問題都得安立。眾生無始以來的一切清淨功德與煩惱雜染,都依如來藏而存在,一切問題可說都由如來藏而獲致解決。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.99~100。

### d、結喻啟下

此喻說,顯示了有滅有不滅,也顯示了妄依真立的道理,為下染淨熏習說所 本。

# 2、廣論熏習顯無盡

## (1) 標熏習體

# A、熏習體

# (A) 標文

復次,有四種法熏習義故,染法、淨法起不斷絕。云何為四?一者淨法,名為 真如,二者一切染因,名為無明。三者妄心,名為業識。四者妄境界,所謂六 塵。

## (B) 釋義

## a、總說

## (a) 以熏習明生滅相

熏習,所以染淨法生起;也由於染熏於淨、淨熏於染,有迷真滅妄的流轉還滅。所以,本論以熏習說明生滅相。

## (b) 四法熏習,染、淨法不斷絕

先總標四法熏習。

熏習是動作,以此熏彼、以彼熏此,是對他的發生力量。

總論熏習法,「**有四種法**」;由此四法的展轉「**熏習**」,「**染法**」與「**淨法**」即現「**起**」而「**不斷絕**」。

雜染法的不斷,無始來一直就如此。如修行向善,生起清淨法,也可以一直 不斷的下去。

染、淨法,以真如、無明為二本;但成為染淨的事實,還由於熏習作用。

## b、詳明:四種熏習

四種是 (p.217):

### (a) 淨法名真如

「一者」、清「淨法,名為真如」。真如是形容詞;如來藏性與所具足的無量稱性功德,是究竟真實的,是真、是如,所以名為真如。456

### (b) 一切染因, 名無明

#### 456 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576a24-b7):

復次,[5]真如者,依言說分別有二種義。云何為二?一者、如實空,以能究竟顯實故。二者、如實不空,以有自體,具足無漏性功德故。……所言不空者,已顯法體空無妄故,即是真心常恒不變,淨法滿足,故名不空,亦無有相可取,以離念境界唯證相應故。

[5](此)+真如【宋】【元】【明】【宫】。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.78~84。

「**二者**」、「**一切**」雜「**染因**,**名為無明**」。依不覺一法界的無明,生起種種 虚妄雜染法,所以無明為一切雜染法因。<sup>457</sup>

## (c) 妄心名業識

「三者」、依無明不覺而起的「妄心,名為業識」。

妄心,約根本說,即三細中的**無明業相**,五意中的**業識**。如約從本起末說, 粗細一切雜染心,都是妄心,都由妄心的擴展而起。

分析妄心——業識的成因,為真如與無明二者發生關係時,即蒙昧覺心而成為妄心。

真心是如來藏;無明為蒙昧的不覺。如來藏如心,無明如睡眠。此二者和合 而起的妄心,如夢心。

### (d) 妄境界,即六塵

「四者」、虚「妄」顯現的「境界」、即是「六塵」。

有妄心,必有六塵的妄境界現前。

### c、結說

這四法,實是同為無始來即如此的。

真如與無明,眾生是無始來滾成一團的:即無始來妄動而有妄心、妄境界的。覺與不覺,為構成賴耶的因素。

要說明熏習,必肯定無始來有此四者,然後彼此互相給予熏習,而現起雜染、清淨的一切。(p.218)

### B、熏習義

#### (A) 標文

熏習義者,如世間衣服,實無於香,若人以香而熏習故,則有香氣。此亦如 是,真如淨法,實無於染,但以無明而熏習故,則有染相。無明染法,實無淨 業,但以真如而熏習故,則有淨用。

### (B) 釋義

# a、喻說——釋:熏習義者……則有香氣

說到「熏習」的意「義」,舉譬喻說:

「如世間」,本來「實」在是「無」有「香」氣的「衣服」、油等,「若人以」一種「香」氣「而」去「熏習」它,那衣服等就留「有」一種「香氣」了。 又如一張白紙,在火上熏習,紙就會熏成黃黑色。458

無明不覺有二義:一、通相,一切虛妄分別生死雜染法,都以無明為相;故無明可為一切雜染法、一切煩惱的通相。本論的不覺,即是一切染法的總稱。二、別相,無明為虛妄雜染法的根元,即無始無明住地。

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> 參見:印順法師,《大乘起信論講記》,pp.129~130:

<sup>458</sup> 參見:印順法師,《唯識學探源》,〈下編 部派佛教的唯識思想〉, p.127:

所以,熏習的意思,是此法本來所沒有的,由於另一法的熏染力量,此法也 就帶有另一法的形相。

#### b、法合

### (a) 釋:此亦如是……則有染相

「此」染淨法的展轉熏習,也「如是」。

如稱為「真如」的一切清「淨法」,本來「實」在是「無」有「染」污相的;

「但」由於「以無明」妄染「而熏習」它的緣「故」,淨法中也就現「有」雜「染」的妄「相」。

# (b) 釋:無明染法……則有淨用

反之,「無明」——一切雜「染法」,本來是「實無」清「淨」的「業」用的,「但」由於「以真如」淨法「而熏習」它的緣「故」,(p.219) 也就起「有」清「淨」的作「用」。

#### c、小結

真如與無明,是相互熏習的,所以眾生無始以來,依真現妄、妄中有真,真 妄始終和合而成為一團。

不過,真如為無明所熏,只可說現起染相,不可說真如成為雜染。

無明為真如所熏,只可說現起淨用,不可說無明成為清淨。

### (C)辨析唯識學者之熏習說,以明差異

唯識學者,反對本論的熏習說。因為:

### a、熏習之涵義

#### (a) 唯識家: 重於同類、潛能

一、唯識家的熏習說,重於同類的、潛能的。

如前七識的一切活動,熏習於賴耶識中,賴耶受熏而成為七識的新種——功能。如眼識種子生眼識現行,眼識現行又熏成眼識種子,所以是著重同類的、功能的。<sup>459</sup>

習氣,就是熏習的餘氣。像一張白紙,本沒有香氣和黃色,把它放在香爐上一熏,白紙就染上了檀香和黃色。這個熏染的過程,叫熏習;紙上的香氣和黃色,就是習氣(後代也叫它為熏習)。熏習的本義,是甲受了乙外鑠的熏染,甲起了限度內(不失本性)的變化。這雖是甲乙發生關係的結果,但甲是被動的主體,乙是主動的客體,關係不是相互的。

<sup>459</sup> 參見:印順法師,《中觀今論》,〈八不〉, pp.106~107:

……唯識者說:以恒轉阿賴耶為攝持,成立因果的三法同時說。如眼識種子生滅生滅的相續流來,起眼識現行時,能生種子與所生現行,是同時的。眼識現行的剎那,同時又熏成眼識種子,能熏所熏也是同時的。從第一者的本種,生第二者的現行;依第二者的現行,又生第三者的新種。

如說:「能熏識等從種生時,即能為因復熏成種,三法展轉,因果同時」。這樣的三法同時,即唯識者的因緣說,而企圖以此建立因果不斷的。他想以蘆東、炬炷的同時因果說,

依此推論,有漏熏成有漏種,無漏熏成無漏種等。460

唯識家是淵源於一切有部的多元實在論; <sup>461</sup>他的熏習說,僅是一切法熏習而保持功能性於賴耶中,

而不是說:此法受彼熏,此法由於彼法而起變化,此法中現起彼此融化了而 起的新現象。

## (b) 本論:保持功能,也是合化、現行

本論的熏習說,重於此受彼熏,而此中現起彼此合化的東西。如衣無香,香熏而衣有了香氣,是衣香,也是香衣。

熏習,不局限於現行的熏成種子;彼此相關而受有對方的影響,即是熏習。 所以,熏習不但是保留(p.220),而也是合化。不但是功能,也是現行。

### b、受熏者

### (a) 唯識家:無記性

二、唯識家說受熏者要是無記性的。

如不香不臭的,可受香臭的熏習,即被香熏時而成為香的,被臭熏時而成為 臭的。臭的不受香熏,香的不受臭熏,即失去了熏習的意義。<sup>462</sup>

成立他的因果前後相續說。本種即從前而來,意許過去因現在果的可能;新熏又能生後,意許現在因未來果的可能。

# 460 參見:

(1) 印順法師,《以佛法研究佛法》,〈如來藏之研究〉,pp.331~332:

依唯識學者說,<u>有漏的雜染法</u>,是阿賴耶識中無始以來的<u>有漏習氣</u>,在阿賴耶識中不斷的展轉熏生,從種子生現行,現行熏種子,而成為有情的生死流轉。…… 唯識學者說,這<u>無漏法</u>是由阿賴耶識中的<u>無漏種子</u>而來的。因阿賴耶識中有這無漏種

唯識学者說,這無漏法定田門賴耶識中的無漏種于而來的。因門賴耶識中有這無漏種子,所以由此才現起戒定慧等一切無漏功德。這無漏種子,並非常住不變的,而是有生滅的;因為有生滅,才能生一切功德。……

不過,唯識學者所說的無漏種子,也有其不圓滿處。阿賴耶識是有漏的,有漏的阿賴耶識中有無漏種子,性質各別,這似乎非常費解。

這與真常論者,將有漏的雜染種子,寄附在如來藏中,一樣的不圓滿。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,〈懸論〉, p.6:

二、唯識家說有漏種子唯生有漏,無漏種子唯生無漏,而《起信論》說無漏與有漏互相熏生。大師以為:《起信論》(主要是)依等無間緣來說熏習的,這是菩薩應有的心境,與唯識學約因緣說不同。凡夫,是有漏生有漏的;佛是無漏生無漏的;唯有菩薩,才有漏無漏展轉相生。這樣的熏生,約等無間緣說。有漏無間生無漏,無漏無間生有漏,這在唯識家也是認可的;所以特以此會通《起信論》與唯識的矛盾。

 $^{461}$  參見:印順法師,《中觀今論》,〈中觀之諸法實相〉,pp.169~170:

經部師及唯識者,不同意這種三世實有論;但將法法的自性,修改為<u>法法各有自種子</u> 潛能,<u>存儲於心識或賴耶識中</u>,法的生起,即從潛在的自種子而現行。依經部師,種子即 名為界;世親解釋為種類與種族——能生。……唯識學的因果說,是很精細的,但沒有脫 盡多元實在論的積習。

<sup>462</sup> 參見:印順法師,《攝大乘論講記》, pp.98~99:

五、種子的所熏:熏習,必有能熏和所熏;要怎樣的所熏才能受能熏的熏習?本論說,凡 是為所熏的,必須具備四個條件: 所以,賴耶是無覆無記性的,唯此賴耶可受前七識的善惡熏。

### (b) 導師評論

### I、非學派間共許

然而,這僅是唯識家自立的定義;如經部師的熏習說,也就不承認如此。 463

### Ⅱ、舉喻,明不順世俗

以世間的事相來說,香的熏臭的,臭的熏香的,是極普遍的事實。

黑的也可熏黑的,如淺黑色布,可更染成深黑色。深黑色而染上淺黑色,雖不顯了,而決非毫無影響。

香臭互不相熏, 善惡互不相熏, 這都是不順世俗的。這是在想像中, 把一切法看成截然隔別的善性惡性而如此說的。

### Ⅲ、小結

本論說的真如淨法熏妄染、妄染熏真如淨法,本沒有什麼不可以的。

#### c、真如

# (a) 唯識家:非能熏、所熏

三、唯識說真如不為能熏,也不是所熏。464這因為以真如為抽象的理性—— 真實平等性,與具體物隔別,一點德用也沒有。

#### (b) 導師評論

(一)、「堅」: 堅是安定穩固的意思,並非沒有變化,不過在變化的一類相續中,有相對的固定。……

- (三)、「可熏」:有容受熏習的可能性,叫做可熏。……
- (四)、「與能熏相應」: 所熏的還要為能熏性同時同處,不即不離。假使剎那前後不同時, 它身間隔不同處,雖具備了上述的三義,那還不能算是所熏。所以唯有自身與轉識同時的 阿賴耶識,才是所熏性。

# 463 參見:

- (1) 印順法師,《唯識學探源》,〈下編 部派佛教的唯識思想〉,pp.181~183。
- (2) 印順法師,《攝大乘論講記》, pp.100~101。

### 464 參見:

(1) 印順法師,《大乘起信論講記》,〈懸論〉, pp.5~6:

那麼,唯識與《起信論》的義理,應怎樣融會他的矛盾呢?他提出二點來解說: 一、《起信論》所說的真如,與唯識所說的真如是不同的。唯識義的真如,是偏於理性的,而起信的真如,是包括理性與正智的。

(2) 印順法師,《以佛法研究佛法》,〈如來藏之研究〉, pp.336~337:

……唯識學者,不承認有一清淨心為虛妄心之根本,更不承認如來藏為生死法之緣起,只能說生死是依如來藏的。這樣,《起信論》中的真如熏無明,無明熏真如,唯識學者也是不承認了。

因為不生不滅的真如法體,是不可以(也不能)熏無明,及為無明所熏的。

<sup>(</sup>二)、「無記」:這表示中庸性的東西才能受熏習。善不能受惡熏,惡不能受善熏,善惡都不是所熏法;唯有無覆無記性,能受善惡的熏習,才是所熏性。這和極臭的大蒜,極香的檀香,都不能受熏,只有不是香臭所可記別的才能受香臭的熏習一樣。<u>本識是無覆無記</u>性,所以賴耶是所熏習。這簡去善法與惡法的受熏。……

其實,即使真如不可說受熏,但真如能為增上緣,難道沒有任何影響嗎?何 況本論的真如含攝得無量清淨功德呢!

修學佛法,就在乎以清淨的力量治伏雜染的;雖然雜染法也在不斷 (p.221) 的蒙蔽真淨的、歪曲真淨的,以及障礙行者的進修,但真淨與妄染不斷的搏鬥,自會粉粹妄染的黑幕,現起淨德的業用。

### d、舉經結說

《密嚴經》與《大乘理趣六波羅蜜多經》,都說到:「真妄互相熏,猶如二象 關。」<sup>465</sup>

這雖是晚期的譯品,未必為唯識者所信受,然眾生修學過程中,真妄的相互 熏習、相尅相消,不能說不是事實吧!

總之,不把熏習專看為種子、真如專看為理性,一切都可以通了。

### (2) 熏習起染法不斷

# A、熏習生起

# (A) 標文

云何熏習起染法不斷?所謂以依真如法故,有於無明。以有無明染法因故,即 熏習真如;以熏習故,則有妄心。以有妄心,即熏習無明,不了真如法故,不 覺念起現妄境界。以有妄境界染法緣故,即熏習妄心,令其念著,造種種業, 受於一切身心等苦。

### (B) 釋義

# a、問:眾生如何無止雜染流轉

此下分說,先明熏習起染法不斷,也即是眾生心隨染而成生死眾生(遍計所執性),眾生從無始時來就在雜染因果法中流轉。

這由於怎樣的「**熏習**」(p.222),以致生「**起染法**」,永續的「**不斷**」呢?

#### b、明三層熏習

約粗細說,可有三類:

### (a) 無明熏習成妄心

一、無明熏習成妄心:

#### I、釋:以依真如法故,有於無明

本論首先揭出了真妄二元相對的無明是不覺一法界的別名,所以這是不離真如淨法而有的。

真如本來常遍,可為染法所依,所以說「以依真如法故,有於無明」;但真

<sup>465</sup> 參見:

<sup>(1)</sup> 唐·般若譯《大乘理趣六波羅蜜多經》卷 10(大正 08,912a15)。

<sup>(2)</sup> 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 87(大正 36,678c2-4):

<sup>……</sup>二、因善惡相攻而生,即同因龍鬪生,故六波羅蜜經云:「善惡互相熏,猶如二象 鬪。」

如為染法依,而不是熏生染法。

無明是不覺義,真如是覺義;不覺性的無明不離於覺性的真如,而不是真 如熏習生無明。

### Ⅱ、釋:以有無明染法……則有妄心

因為「**有**」了「無明」雜「染法」為內「因」的緣「故」,於是不離真如而「**即熏習真如」**,迷蒙了真如。

雖然真如還是一樣的真如,常恒不變,不曾真的受影響而變質;但「以」無明「煮習」的關係,即「有」「妄心」現起。

**妄心**,是依真如心為本,而現為虛妄心影的。雖錯亂妄現,而真如性仍是 本來明覺、本來清淨、本來周遍。

如陽光為烏雲遮蔽而現出暗淡的光相時,太陽的本來光明,並未有什麼變 化。<sup>466</sup>

妄心為真妄和合而有的,即無明力不覺心動的業識。467

### (b) 妄心熏習成妄境

二、妄心熏習成妄境:

## I、釋:以有妄心,即熏習無明

「有」了「妄心」,對於不覺性的無明,又起一熏習力,所以說「**即熏習無明**」。

## Ⅲ、釋:不了真如法……現妄境界

無明本是曚昧不覺的,本是「**不了真如法**」的。假如妄心(p.223)不起,

舉例來說,陽光是強烈而皎潔的,因為空中有雲,把太陽遮了,陽光透過雲層,即成為陰沈沈的光。這陰沈沈的光,無疑的,是依強烈而皎潔的陽光有的,如沒有皎潔的陽光,陰沈沈的光,是不會有的。但是,這陰沈沈的光,就是太陽光嗎?不是的,它是由陽光透過了雲層而顯現為如此的。因此,我們說陰沈沈的光,是依陽光與雲層二者和合而有的。阿黎耶識也如此,依如來藏有生滅心,是不錯的;但不僅是如來藏,是依不生不滅(如來藏)與生滅的和合,才成為阿黎耶識(生滅心)的。可是,話又得說回來,即使是陰沈沈的光,它的根源,到底是從陽光而來,不能說它不是光。所以,阿黎耶識的自體,就是如來藏。……

# 467 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a8-10):
  - 一者、無明業相。以依不覺故心動,說名為業;覺則不動。動則有苦,果不離因故。
- (2) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577b6-7): 一者、名為業識,謂無明力不覺心動故。
- (3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.150~152。
- (4) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.173~174:

「一者,名為業識」:根本無明——不覺,阿黎耶心所攝;所以雖有無明不覺處,即有業,而意中但說為業識。業識,即由於賴耶心的「無明力,不覺」知一法界性而起的「心動」。妄心現起即是動,動即是業。動即有生滅心,即為業識。《楞伽經》中的業相,為賴耶識中虛妄熏習的種子。

<sup>466</sup> 參見:印順法師,《大乘起信論講記》, p.88:

那僅是晦昧的因素而已。

由於妄心的妄覺性,這才於曚昧的無明「**不覺**」中,於不知不覺間,從妄心的妄「念」中,「現」起虛「妄」的「境界」相。<sup>468</sup>

**妄境**,是由妄心熏習無明,不了真如法而起的。

#### (c) 妄境熏習成惑業苦

三、妄境熏習成惑業苦:

#### I、釋:以有妄境界……令其念著

妄心是能知、能了別的,妄境是所知、所了別的。上依心起境,境起又必 然的牽引內心,所以說:

「**以有**」此「**妄境界**」的「**染法**」為外「緣」的緣「故」,在妄心妄取時, 「**即熏習妄心**」,而使妄心生起不斷相續的妄「念」,執取計名字等妄 「著」。

## Ⅱ、釋:造種種業,受於一切身心等苦

由於妄念妄著,現起妄境的心,反為妄境所轉,「**造種種業,受於一切身心** 等苦」。<sup>469</sup>

#### 468 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a10-13): 二者能見相,以依動故能見,不動則無見。三者境界相,以依能見故境界妄現,離見 則無境界。
- (2) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b7-11): 二者、名為轉識,依於動心能見相故。三者、名為現識,所謂能現一切境界,猶如明 鏡現於色像;現識亦爾,隨其五塵對至,即現無有前後,以一切時任運而起常在前 故。
- (3) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.152~154。
- (4) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.174~175:

……動心有能見的力量;有能分別見,當下即於動心的能見中,現起一切境界。《楞伽》約能現得名;本論約不離自心的所現說。……

# 469 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a12-21):
  - 以有境界緣故,復生六種相。云何為六?
  - 一者智相,依於境界,心起分別,愛與不愛故。
  - 二者相續相,依於智故,生其苦樂,覺心起念,相應不斷故。
  - 三者執取相,依於相續,緣念境界,住持苦樂,心起著故。
  - 四者計名字相,依於妄執,分別假名言相故。
  - 五者起業相,依於名字,尋名取著,造種種業故。
  - 六者業繫苦相,以依業受果,不自在故。
- (2) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b11-16): 四者、名為智識,謂分別染淨法故。五者、名為相續識,以念相應不斷故,住持過去 無量世等善惡之業令不失故,復能成熟現在未來苦樂等報無差違故,能令現在已經之
- (3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.154~161。

事忽然而念,未來之事不覺妄慮。

(4) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.175~180。

眾生的起惑、造業、受苦,推求它的原因,都由於妄境界的熏習妄心而來。

### c、小結

依真如而有的無明、妄心、妄境、相互熏習、染法就生起而永續不斷了。

# B、熏習差別

# (A) 妄境界熏習

#### a、標文

此妄境界熏習義,則有二種。云何為二?一者增長念熏習。二者增長取熏習。(p.224)

### b、承前啟下

上說熏習的三層次第,從細到粗,方便作如此說。

而實無明、妄心、妄境,眾生無始以來即如此如此的。而且,粗細間的展轉 熏習,並不如此單純,所以再作盡理的差別說。

熏習法有四,<sup>470</sup>而此所說的熏習起染差別,但是妄境界、妄心與無明。因為 真如的熏習,是不生染法的。

# c、釋義——二種妄境界熏習義

現在,從粗到細,先說「此妄境界」的「熏習義」,略「有二種」:

### (a) 釋:增長念熏習

「一者,增長念熏習」:於妄境的引生妄心,妄心不斷的緣境,即由於境相 而不斷的增長念力。

我們心中的所以有無限的概念、無窮的印象,都由於境界的反映於妄心而保 存下來。如從來不見不聞,不了境相,即沒有觀念可得。

唯物論者,重視外境,以為一切知識都由外境的反映而來,於境界多多的經 驗,知識也就愈豐富。這是契合這妄境熏習道理的。

#### (b)釋:增長取熏習

「**二者**,**增長取熏習**」:境界相,如一大騙子,時時的誑惑你、引誘你,使你不知不覺的向它追求,不了解是虛誑的而執著得牢牢的。

所以,依境界而起心、增長概念的同時,也必然的增長取著。

#### d、別解:增長念、取之涵義

# 470 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,578a14-17): 復次,有四種法熏習義故,染法、淨法起不斷絕。云何為四?一者、淨法,名為真如。二者、一切染因,名為無明。三者、妄心,名為業識。四者、妄境界、所謂六應。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.216~217。

# (a) 增長念——心象增加

增長念,是心識的印象的增加。

如前五意中的相續識,由於智識的分別染淨諸法,所以念相應不斷。<sup>471</sup>

#### (b) 增長取——心愛取增加

增長(p.225)取,是心識的愛取的增加。

如前說的分別事識,依見、愛煩惱而增長的。472

#### (c) 結說:二者之關涉

念與取的關係是:由妄境熏習分別事識而追求外境,由追求外境而增長相續 識中的念力,由念力增長又引發分別事識的外緣境界——二者是這樣的展轉 增長。

若分別的說,念是屬於知的,取是屬於情的、意的。

# (B) 妄心熏習

#### a、標文

妄心熏習義有二種,云何為二?一者業識根本熏習,能受阿羅漢、辟支佛、 一切菩薩生滅苦故。二者增長分別事識熏習、能受凡夫業繁苦故。

# b、釋義——二種妄心熏習義

「妄心熏習義」,也「有二種」:

### (a) 釋:一者業識……生滅苦故

#### I、釋:業識根本熏習

「一者」、「業識根本熏習」。上文說「妄心名為業識」, 473 然從微細的妄心

## 471 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b11-16): 四者名為智識,謂分別染淨法故。五者名為相續識,以念相應不斷故;住持過去無量世等善惡之業,令不失故;復能成熟現在未來苦樂等報無差違故。能令現在已經之事,忽然而念,未來之事,不覺妄慮。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.175~178。

# 472 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,577b24-27): 復次,言意識者,即此相續識。依諸凡夫取著轉深,計我我所,種種妄執,隨事攀緣,分別六塵,名為意識,亦名分離識。又復說名分別事識,此識依見愛煩惱增長義故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.185~189。

#### 473 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b6-7): 此意復有五種名:云何為五?一者名為業識,謂無明力不覺心動故。
- (2) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,578a14-17): 復次,有四種法熏習義故,染法、淨法起不斷絕。云何為四?一者、淨法,名為真如。二者、一切染因,名為無明。三者、<u>妄心</u>,<u>名為業識</u>。四者、妄境界、所謂六鹿。
- (3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.173~174:

而起粗顯的妄心,即通攝得分別事識。

本論從唯心的見地,說一心、五意、一意識;而專約妄心能分別說,實只 有二類。

微細心即業識,對下增長說,名為根本。

## Ⅱ、釋:受三聖者之生滅苦

#### ( I ) 三種變易生死

根本業識的熏習力,「**能**」招「**愛**」三乘聖者的三種變易生死。變易生死 是同樣的,約三乘聖者所受,說為三種。

# (Ⅱ)三乘聖者

「**阿羅漢**」,是聲聞第四果,譯義有無著、應供等義。<sup>474</sup>

「**辟支佛**」,譯義為緣 (p.226) 覺或獨覺,為無師自悟、自利而不能利他的一類。

「一切菩薩」,不是泛指一切,而是得無生法忍的大力自在菩薩。

#### (Ⅲ)微細生滅苦

三乘聖者中,二乘所證涅槃,與菩薩所得無生忍相當。475三乘共斷的見、

……「一者,名為業識」:根本無明——不覺,阿黎耶心所攝;所以雖有無明不覺處,即有業,而意中但說為業識。業識,即由於賴耶心的「無明力,不覺」知一法界性而起的「心動」。妄心現起即是動,動即是業。動即有生滅心,即為業識。《楞伽經》中的業相,為賴耶識中虛妄熏習的種子。

(4) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.216~217。

# 474 參見:

(1) 東晉·瞿曇僧伽提婆譯《中阿含經》卷 29(大正 01,609c14-610a5):

……若有眾生及九眾生居,乃至有想無想處行餘第一有,於其中間是第一、是大、是勝、是最、是尊、是妙,謂世中阿羅訶。所以者何?世中<u>阿羅訶得安隱快樂</u>。 於是,世尊說此頌曰:

<u>無著第一樂</u>,斷欲無有愛,永捨離我慢,裂壞無明網。……上下及諸方,彼無有喜樂,能為師子吼,世間無上覺。

(2) 龍樹造·鳩摩羅什譯《大智度論》卷 2(大正 25,71b19-c1):

復名阿羅呵,云何名阿羅呵?

[1]「阿羅」名「賊」,「呵」名「殺」,是名「殺賊」。如偈說……

[2]復次,「阿」名「不」,「羅呵」名「生」,是名「<u>不生</u>」。佛心種子,後世田中不生, 無明糠脫故。

[3]復次,「阿羅呵」名「<u>應受供養</u>」。佛諸結使除盡,得一切智慧故,應受一切天地眾生供養,以是故,佛名阿羅呵。

(3) 印順法師,《般若經講記》, p.63:

阿羅漢,有三義:一、應供,二、殺賊,三、無生。從阿那含而進斷五上分結,即上 界的修所斷惑,得究竟解脫,名為阿羅漢。

約他的**恩德**說:應受人天供養,為世間作大福田,名為<u>應供</u>。約他的**斷德**說:殺盡一切煩惱賊,名為殺賊。約他的**智德**說:徹證無生寂滅性,名為無生(得無生智)。

# 475 參見:

(1)後秦·鳩摩羅什譯《摩訶般若波羅蜜經》卷 15〈成辦品 50〉(大正 08,328b18-24): 世尊!若三千大千世界中所有眾生,皆作信行法行人、八人、須陀洹、斯陀含、阿那 愛煩惱已斷盡了,不再像凡夫那樣的受生死苦。

但所入的涅槃、所證的無生,還沒有究竟圓滿,還有微細的「**生滅苦**」。 **苦**,就是生死果報。

# Ⅲ、辨:分段、變易生死

### ( I ) 標:二種生死

凡夫、二乘未入無餘以前的生死,名**分段生死**;因從生到死,果報即告一 段落,生死是有分段的。

二乘入無餘涅槃與菩薩得無生法忍後,還有微細的生滅苦,名**變易生死**。 微細生滅,剎那變易,而沒有生死分段可說。<sup>476</sup>

### (Ⅱ)因業識妄動而有微細生死苦

妄心根本的業識,上文曾說:「不覺故心動……動則有苦。」<sup>477</sup>因根本業 識的妄動,即有虛妄心境現前,分別染淨,住持苦樂,即微細的生滅苦。

在三苦中,這是微細的行苦所攝。業識根本妄動所熏起的生滅苦,眾生分

含、阿羅漢、辟支佛若智若斷,不如是菩薩一日行深般若波羅蜜忍欲思惟籌量。何以故?是信行法行人、八人、須陀洹、斯陀含、阿那含、阿羅漢、辟支佛若智若斷,即 是菩薩摩訶薩無生法忍。

(2) 龍樹造·鳩摩羅什譯《大智度論》卷71〈大事起品50〉(大正25,555a3-24): ……問曰:聲聞、辟支佛法是小乘,菩薩是大乘,云何言:「二乘智、斷即是菩薩無生忍」?

答曰:所緣同,如、法性、實際亦同;利、鈍智慧為異。又有無量功德,及大悲心守護故勝。

(3) 印順法師,《般若經講記》, p.61:

《般若經》是教化菩薩的,但也密化聲聞……般若空為不二門,要是親證聖果的,一定會信解佛說的無我相、無法相、無非法相。……《般若經》說:二乘的智與斷,都 是菩薩無生法忍。這是以聲聞例證菩薩聖境,也即密化聲聞回心大乘。

# 476 參見:

(1)劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·957經》卷 34(大正 2, 244b3-7): 佛告婆蹉:「眾生於此處命終,乘意生身生於餘處,當於爾時,因愛故取,因愛而住, 故說有餘。」

婆蹉白佛:「眾生以愛樂有餘,染著有餘,唯有世尊得彼無餘,成等正覺。」

- (2) 東晉·瞿曇僧伽提婆譯《中阿含經》卷 2(大正 01, 427a17-c22)
- (3) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.145~146:

這裡,應一談意生身。一、《阿含經》中,意生身也是有的。什麼是意生身?有處約中有身說……《阿含經》也說二種涅槃:一、有餘涅槃,二、無餘涅槃。

約古典的《阿含經》義說:<u>得不還果名有餘涅槃</u>;<u>得阿羅漢果</u>,名<u>無餘涅槃。三果</u>聖人,上生而更不還來欲界受生,所得上界身,即名意生身。……

今《勝鬘經》略為不同:<u>阿羅漢辟支佛是有餘涅槃</u>,有<u>變易生死</u>,名<u>意生身</u>;<u>證得無</u>上菩提,才是無餘涅槃,無意生身。……

# 477 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a8-10):
  - 一者無明業相,以依不覺故心動,說名為業。覺則不動,動則有苦,果不離因故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.150~152。

上雖也是有的,但還不能發覺;如鑼鼓喧天時,不覺還有輕微的拂拭聲。

### (Ⅲ)舉經明:三類變易生死

三乘共受的變易生死,見於《無上依經》及《菩薩瓔珞本業經》。

如約《楞伽經》說,別有大乘不共的三類變易生死,即:

初地至六地所受的三昧正受意成身,為第一類,即與聲 (p.227) 聞辟支佛的住三昧樂,自以為入涅槃相同。

第七地所受的,為第二類。八地到法雲地所受的,為第三類。478

## (Ⅲ)小結

# 478 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《楞伽阿跋多羅寶經》卷 3(大正 16,497c19-498a7):

……大慧!云何三昧樂正受意生身?謂:第三第四第五地,三昧樂正受故,種種自心寂靜,安住心海,起浪識相不生,知自心現境界性非性,是名三昧樂正受意生身。 大慧!云何覺法自性性意生身?謂:第八地,觀察覺了如幻等法悉無所有,身心轉變,得如幻三昧及餘三昧門,無量相力自在明,如妙華莊嚴,迅疾如意,猶如幻夢水月鏡像,非造非所造,如造所造,一切色種種支分具足莊嚴,隨入一切佛剎大眾,通達自性法故,是名覺法自性性意生身。

大慧!云何<u>種類俱生無行作意生身</u>?所謂:覺一切佛法,緣自得樂相,是名種類俱生無行作意生身。……

- (2) 元魏·菩提流支譯《入楞伽經》卷 5(大正 16,540b19-c9)。
- (3)梁·真諦譯《佛說無上依經》卷 1〈菩提品 3〉(大正 16,472a24-b7):

阿難!一切阿羅漢、辟支佛、大地菩薩,為四種障,不得如來法身四德波羅蜜。何者 為四?一者**生緣**惑、二者**生因**惑、三者**有有**、四者無有。

[1]何者生緣惑?即是無明住生一切行,如無明生業。

[2]何者是生因惑?是無明住地所生諸行,譬如無明所生諸業。

[3]何者**有有**?緣無明住地,因無明住地所起無漏行<u>三種意生身</u>,譬如四取為緣,三有漏業為因起三種有。

[4]何者無有?緣三種意生身,不可覺知微細墮滅,譬如緣三有中生念念老死。 無明住地一切煩惱是其依處未斷除故,諸阿羅漢及辟支佛、自在菩薩,不得至見煩惱 垢濁習氣臭穢究竟滅盡大淨波羅蜜……

(4) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.146~148:

二、大力菩薩意生身,約菩薩位次說,這略有二說:

古典的解說,如《大智度論》說:「七地菩薩捨蟲身」。他是主張七地菩薩得無生法忍的,捨蟲身即捨分段身。……由此,七地菩薩以前有分段生死,七地以後有變易生死的意生身。《法鼓經》也如此說……從來有異說的,或說七地得無生忍,或說八地得無生法忍。此七地或八地以上,祇有變易生死的意生身,大體還是一致。

但在法相的經論中,所說又不同。如真諦譯的《無上依經》,《佛性論》,及功德賢譯的 《楞伽經》,都明顯的說初地菩薩得意生身。《楞伽經》專約菩薩說有三種意生身:

一、三昧樂正受意生身,指初地到六地的菩薩。二、<u>覺法自性意生身</u>,即七地與八地菩薩。八地的意生身,與阿羅漢辟支佛所證的涅槃相等。三、<u>種類俱生無作行意生身</u>,這是九地十地菩薩的意生身。如依此說,那麼本經名大力菩薩,應等於《楞伽》的覺法自性意生身。

此二說本有不同,然古人的會通,或依龍樹說:鈍根七地得無生法忍,利根初地得無生法忍。唯識者說:智增上菩薩,初地得意生身;悲增上菩薩,八地得意生身。

本論所說,可約《楞伽經》說,即自根本業識到相續識的生滅境界。

### (b)釋:二者增長……業繁苦故

「**二者」、「增長分別事識熏習**」:分別事識,是前六識。依微細妄心(業識)而增長的,依見、愛煩惱而增長的。

分別事識所起的熏習力,「**能**」感「**受凡夫**」所共的「**業**」力所「**%**」的分段生死「**苦**」。即自**執取相**到**業繁苦相**的境界。<sup>479</sup>

分段生死,隨業力所繫;變易生死,是以無漏悲願力而自在往生的。

一念妄動,熏習而起變易生死,要意滅才能滅盡。執取分別、造業,感受的 分段生死,意識滅就能滅了。

# (C)無明熏習

### a、標文

無明熏習義有二種,云何為二?一者根本熏習,以能成就業識義故。二者所起見愛熏習,以能成就分別事識義故。

#### b、釋義

「無明熏習義」,也「有二種」:

# (a) 根本熏習

「一者」、「根本熏習」: 根本,是根本無明,對下所起的枝末說。根本無明的熏習力,即無明的熏於真如,「能成就」(p.228)妄心的「業識」。

### (b) 起見愛熏習

「二者」、「所起見、愛熏習」: 見、愛,從無明而起,所以說所起。

從無明所起的**推求性**,是見;有身、邊、邪、見取、戒取等諸見。480

# 479 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577a16-20): 三者執取相,依於相續,緣念境界,住持苦樂,心起著故。四者計名字相,依於妄執,分別假名言相故。五者起業相,依於名字,尋名取著,造種種業故。六者業繫苦相,以依業受果,不自在故。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.158~161。

#### 480 桑目

- (1) 印順法師,《中觀論頌講記》,〈觀邪見品〉, p.533: 眾生有自性見,就著我著法,著我起我見,著法起法見。尤其<u>有學問的</u>,<u>分別推求</u>, 起更多的分別見。諸見中,<u>以我我所見為生死根本</u>。正觀緣起的時候,即以無此我見 為觀門。無我即無我所的,所以遍觀一切法,法法是空的,不唯是我空而已。
- (2) 印順法師,《如來藏之研究》,〈如來藏思想探源〉,p.42: 有身心活動的眾生,是世間的事實;自稱為我,釋尊也沒有例外。在世俗語言法中, 「我」是常識的真實,沒有什麼不對的。但眾生直覺得自己的真實存在,而不知認識 中含有根本的謬誤,我見是生死流轉的根本,人間苦亂的根源。 宗教學者,依直覺到的自己,進而探求「我」究竟是什麼,引出神秘的真我說,雖所 說不完全一致,而都出於思辨與想像(分別我執)。釋尊為了破除神學及一般人的迷

從無明所起的**貪著性**,是愛;有欲愛、有愛、無有愛等諸愛。<sup>481</sup>

以此見、愛不斷熏習的力量,「能成就分別事識」——眼等的前六識。

見與愛,依於分別事識而有的,又能成就分別事識,所以說「此識依見、愛煩惱增長」。<sup>482</sup>

前六識不斷,見愛即增長相續;反之,見愛若滅了,分別事識也就滅而不 起。

# (3) 熏習起淨法不斷

# A、熏習生起

### (A) 標文

云何熏習起淨法不斷?所謂以有真如法故,能熏習無明,以熏習因緣力故,則令妄心厭生死苦,樂求涅槃。以此妄心有厭求因緣故,即熏習真如,自信己性,知心妄動,無前境界,修遠離法。以如實知無前境界故,種種方便,起隨順行,不取不念,乃至久遠熏習力故,無明則滅。以無明滅故,心無有起,以無起故,境界隨滅。以因緣俱滅故,心相皆盡,名得涅槃,成自然業。

### (p.229)

## (B)釋義——三種淨法熏習

次說「**熏習起淨法不斷**」,也即是眾生心隨淨而成佛涅槃(圓成實性),這也由 真如、無明、妄心、妄境的四法,展轉熏習中說明。

從還滅而作方便說,也有三種熏習。

# a、真如熏習成發心——釋:以有真如……樂求涅槃

一、真如熏習成發心:

#### (a) 根本淨因熏無明

「以有真如法故,能熏習無明」。眾生無始來,在和合識的無明迷妄中,雖

<sup>481</sup> 參見:印順法師,《中觀論頌講記》,〈觀業品〉, p.302:

在生死中流轉,是具有兩條件的:一、無明,二、愛。

無明是不正確的認識,不是無所知識;是不正確的認識,蒙蔽了真知灼見,永遠見不到真理,永遠的亂碰亂撞在危險中。如以布蒙蔽了我們的眼睛,我們不辨方向的走,時時有跌倒的危險。「無明」「所蔽」的當中,主要的是在緣起幻相的妄現自性相中,直覺的見有自性,外執事事物物的實在,內執五陰中自我的實在。

以自我妄見去認識世間的一切,自我與世間構成我我所的關係,就有貪愛的生起。這「愛結」,猶如一條繩索;因愛力,使我們在所有的認識經驗中,牢牢的被他「所」繫「縛」,而不能獲得自由的解脫。

# 482 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b24-27): 復次,言意識者,即此相續識。依諸凡夫取著轉深,計我我所,種種妄執,隨事攀緣,分別六塵,名為意識,亦名分離識。又復說名分別事識,此識依見愛煩惱增長義故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.185~189。

執,所以宣說「無我」。

有本具的覺性,而始終沒有覺了過。

然生死凡夫而傾向於正覺,還是以真如為根本淨因。真如為無明所迷,從來即熏習那曚昧的無明,給予曚昧的無明以覺的可能。

### (b) 淨法熏習生出離之動力

在染法熏起中,說無明熏真如而成妄心。

在這淨法熏起中,即「以」真如「熏習」無明為「因緣力」,於是就「令妄心」中發出懇切的「厭生死苦」、誠摯的「樂求涅槃」的動機。<sup>483</sup>

生死苦是現實的,涅槃樂是理想的。

不感現實生死苦的逼迫,不會去求理想的涅槃。所以能發起此心,即由於真如的內在熏習,使無明妄心中發現這樂求真淨的意欲。<sup>484</sup>

#### b、發心熏習成解行釋義——釋:以此妄心……修遠離法

二、發心熏習成解行:

## (a) 厭苦妄心熏真如,正信本具覺性

在前熏起雜染時,說妄心反熏無明,起妄境界。在熏習還淨中說:

「以此妄心」中所起的「厭」生死苦、樂「求」涅槃為「因緣」,「即」反而

怎樣能起「智淨相」?要依三因緣:第一、「依法力熏習」:法,指如來藏心;由此法有功能而起熏習作用。依法力的熏習,有二:(一)、由自內如來藏的內熏力;(二)、由佛菩薩為緣說法教化所起的熏習力。如來藏自內本有,似乎無何作用。實則自內熏發,大有力量。所以《勝鬘經》說:「若無如來藏者,不得厭苦樂求涅槃」。眾生的終於向上向光明而進趣,全由這如來藏性內熏的力量。善知識的外緣熏力,也是由體證法性而來的。

## 484 參見:

- (1)劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12,222b14-19): 世尊!若無如來藏者,不得厭苦樂求涅槃。何以故?於此六識及心法智,此七法剎那 不住、不種眾苦,不得厭苦、樂求涅槃。世尊!如來藏者,無前際,不起不滅法,種 諸苦,得厭苦、樂求涅槃。
- (2)後魏·勒那摩提譯《究竟一乘寶性論》卷 3(大正 31,831a9-17):
  - ……以是義故,聖者勝鬘經言:「世尊!若無如來藏者,不得厭苦樂求涅槃,亦無欲涅槃,亦不願求。」如是等,此明何義?略說佛性清淨正因,於不定聚眾生,能作二種業。何等為二?一者、依見世間種種苦惱,厭諸苦故,生心欲離諸世間中一切苦惱。偈言:若無佛性者,不得厭諸苦故。二者、依見涅槃,樂悕寂樂故,生求心、欲心、願心。偈言:若無佛性者,不求涅槃樂,亦不欲、不願故。……
- (3) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.244~246。
- (4) 印順法師,《如來藏之研究》,〈如來藏學之主流〉,pp.177~178:

……見世間苦而想離苦,見涅槃樂而想得涅槃,厭苦求樂而發的希願欲求心,是眾生離苦得樂,捨凡成聖成佛的根本動力。這種<u>向光明喜樂自在的傾向</u>,就是<u>如來藏稱性功德的業用</u>。如來藏三義中的種性(gotra)義,是如來藏的要義,指如來藏相應的無數不思議佛功德法,也就依此說「一切眾生有佛性」。然如來藏在眾生身中,不一定能發菩提心,求成佛道,問題在雖有厭苦求樂的動機,但沒有遇到、親近善知識,不曾修習大乘信心,所以或學二乘法,或但求世間樂,不過總是要依如來藏而成佛的。

<sup>&</sup>lt;sup>483</sup> 參見:印順法師,《大乘起信論講記》, p.127:

「**熏習真如**」,傾向真如,使妄心中的清淨力能日見強(p.230)大,

能正確的解了,「**自**」己「**信**」得自「**己**」本具的覺「**性**」——或佛性,確是本來清淨、不生不滅、常住涅槃的。

## (b) 了知唯心無境,故修遠離法

「知」道現在的沈淪生死、雜染流轉不是本性如此,而只是妄「**心妄動**」所造成的。妄心妄動,就有妄境界起;實在推究起來,「無」有當「前」的「境界」可得。

悟得唯心無境,於是就「**修遠離法**」,遠離妄心妄境,以求證自性清淨涅 擊。

這樣說來,妄心不一定是不好的。學佛,一定要利用妄心,去從事聞思修三 慧的實踐。<sup>485</sup>

### c、修行熏習證涅槃釋義——釋:以如實知……成自然業

三、修行熏習證涅槃:

# (a) 隨順真如行——不取、不念

「**以如實**」了「知」唯妄心所現,實「無」有當「前」的「境界」,即能生起「**種種方便**」,發「**起隨順**」真如的修「行」。

怎樣才算是隨順真如而修行?要「不取不念」才得。486

## 485 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c29-577a6):

所言不覺義者,謂不如實知真如法一故,不覺心起而有其念;念無自相,不離本覺。 猶如迷人,依方故迷,若離於方,則無有迷。眾生亦爾,依覺故迷,若離覺性,則無 不覺。<u>以有不覺妄想心故</u>,<u>能知名義</u>,<u>為說真覺</u>;若離不覺之心,則無真覺自相可 說。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.144~148:

……真如離言,一切法的概念、名稱、定義等,都不與本覺相應。但要使眾生開始覺了,必須借重這不覺妄想心,使眾生能知諸法的概念、名稱、定義,能知不契真理的非是,能知自己在迷中,而進求真覺以契合於真理。這才能從不覺而轉成為覺,方有真覺可說。……

# 486 參見:

(1) 馬鳴浩·直諦譯《大乘紀信論》卷 1(大正 32,576a19-26):

問曰:若如是義者,諸眾生等,云何隨順,而能得入?

答曰:若知一切法雖說無有能說可說,雖念亦無能念可念,是名隨順。若離於念,名 為得入。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.76~77:

……若了知能說所說、能念所念都不過是相待假立,無實體性,那麼雖說雖念,即順於不可說不可念;順於不可說不可念,即「隨順」真如了。佛法的修行開悟,是要在言說思念中,去觀察那無言說所說、無能念所念的實性的;從這說無實性,念無實性的正觀中,去修隨順勝義的正觀。如閉口不說,抑心無念,那不能稱為隨順。……

(3) 印順法師,《寶積經講記》, pp.13~14:

能於一切法性空,不增不減的如實觀察,是引發真實聖智的方便。一切法本性空:以

不取,是不執取當前的虛妄境界。

不念,是對不覺心起的妄念,徹底的破除;通達念無自相可得,但是妄境的 影象。知道心念妄動、無前境界,即是修習唯心無境的法門。<sup>487</sup>

依唯識學說:遍計是無境性,依他是妄識性,圓成是真實性;了知遍計無境,遣除依他妄識,就證得真實圓成性了。<sup>488</sup>

如幻性空的觀心,觀如幻性空的觀境;心境並冥。經說如幻食幻的比喻,極為明白。 觀心是分別伺察,聖智是無分別智,依分別觀怎麼能引生無分別智呢?這如經上說: 「真實觀故,生聖智慧;聖智生已,還燒實觀」。要知道,如實觀慧,是觀一切法無自 性空的。這雖是世俗的分別觀察,但是順於勝義的,觀自性不可得的。所以這樣的觀 慧,能引發無分別聖智。等到聖智現前,那如實空觀也就不起了。唯有理解這個道 理,才知觀慧的必要,不致於落入一味息除分別的定窟。

(4) 印順法師,《華雨集(一)》,〈辨法法性論講記〉, pp.306~307。

# 487 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576b26-28): 是故修多羅說:若有眾生能觀無念者,則為向佛智故。又心起者,無有初相可知,而 言知初相者,即謂無念。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》,pp.199~121:

……佛法的修學者,觀察心念的生、住、異、滅相,虛妄不實,無自體性,即是觀無念義。能這樣的觀察,即是向佛智前進了。觀無念是相同的,是同一妄心無自性的正觀;觀生、觀住、觀異相,約所觀境有別,而能觀慧是一致的。即此妄心無性的唯一正觀,即無念觀,一道深入,直向究竟的佛智。……

## 488 參見:

(1)世親造·玄奘譯《辯中邊論》卷 1(大正 31,464b15-24):

頌曰:虚妄分別有,於此二都無,此中唯有空,於彼亦有此。

**論曰**:虚妄分別有者,謂:有所取、能取分別。於此二都無者,謂:即於此虚妄分別,永無所取、能取二性。此中唯有空者,謂:虚妄分別中,但有離所取及能取空性。於彼亦有此者,謂即於彼二空性中,亦但有此虚妄分別。若於此非有,由彼觀為空;所餘非無故,如實知為有。若如是者,則能無倒顯示空相。

- (2) 印順法師,《印度佛教思想史》,pp.255~256:
  - ……虚妄分別(vitatha-vikalpa),是虚妄的分別——迷亂的識(vijñāna),這是有的。虚妄分別時,一定有能取(grāhaka)、所取(grāhya)相——心與境對立,能取取著所取的種種執境,這二者是沒有實體的。「此」,是虚妄分別,於虚妄分別中,遠離二取的空性,是有的;於彼空性,也有虚妄分別。

這一分別,與三自性對論,那就是:「唯所執、依他,及圓成實性;境故,分別故,及二空故說」。這是說:虛妄分別取著的「境」,是<u>過計所執性;虛妄「分別」的識</u>,是依他起性;二取空性,是圓成實性。依三自性來說唯識,那就是境空(無)、識有,空性也是有的。……

- (3) 印順法師,《攝大乘論講記》, p.21:
  - 三、唯識性說名入所知相體:由修唯識觀而悟入唯識性,就是悟入所知的實性。修唯識觀有兩個階段:
  - 一、以唯識觀,觀一切法皆不可得,虚妄分別識為一切法的自性,這是第一階段所觀的唯識觀,也叫方便唯識觀。
  - 二、進一步的觀察,不但境不可得,就是這虚妄分別識也不可得,如是心境俱泯,悟 入平等法性,或法性心,或圓成實性;到此地步,才是真正悟入唯識性,也叫真實唯 識觀。

### (b) 久遠熏習力故,無明則滅

勘破當前的妄境,不取不念,修無分別觀;「久遠」不斷的「熏習」(p.231) 因緣「力」,即可把那不覺真如一法界的「無明」「滅」除。

### (c) 無明滅,境界隨滅

「無明滅」除了,由無明熏習真如而有的妄「心」,也就「無有」現「起」 的可能。

妄心「無」法現「起」,由不覺妄心所現起的「境界」,自然也就「隨滅」。

## (d) 因緣滅,得證涅槃,成自然業

無明不覺滅是**因**滅,妄作境界滅是**緣**滅。

「以」內「因」外「緣俱滅」的緣「故」,一切依因依緣而有的虛妄「心相」,「皆」滅「盡」無餘。到達這樣的境界,即「名」為證「得涅槃」。

這所證得的涅槃,是如來的究竟涅槃,也是如來藏性的徹底顯發。所以即體 起用,「成」就「自然」的三「業」妙用,隨時隨地的利益無量眾生。<sup>489</sup>

# (e) 小結

從上分別,可知:若妄心向外轉,執外境為實有,由此妄境為緣熏習妄心,增長念著,造種種業,就成為雜染生死了;

若知妄心妄動,遠離現實境界,不念不著,即能破根本無明,實現清淨涅槃的大譽!

### B、熏習差別

# (A) 妄心熏習 (p.232)

### a、標文

妄心熏習義有二種,云何為二?一者分別事識熏習,依諸凡夫、二乘人等, 厭生死苦,隨力所能,以漸趣向無上道故。二者意熏習,謂諸菩薩發心勇 猛,速趣涅槃故。

#### b、略標二熏習體:妄心、真如

上依進修次第,說三重熏習;這裡更為作詳盡的敘述。在熏習起染法不斷中,有妄境界、妄心、無明三法為熏習體。

這裡所修的唯識觀,雖通於地上,但重在從加行分別智到根本無分別智,從凡入聖的 唯識觀。

# 489 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c16-19): 不思議業相者,以依智淨,能作一切勝妙境界,所謂無量功德之相,常無斷絕。隨眾 生根,自然相應,種種而見,得利益故。

<sup>(2)</sup> 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,576c28-29): 四者、緣熏習鏡,謂依法出離故,遍照眾生之心,令修善根,隨念示現故。

<sup>(3)</sup> 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.134~135, p.143。

在這熏習起淨法不斷中,唯有妄心與真如的二法為熏習體。

無明是雜染的根本因,妄現外境,為生死雜染的外緣;這等於唯識家的遍計 執種與遍計所執境,順於雜染而不順清淨,所以此中不談。

真如是本性清淨的,為清淨法因;妄心中有淨分,是依真如而起的亂識,可 為清淨法的助緣,所以唯明此二熏習。

## c、釋義——妄心熏習

先說「妄心熏習義」, 可「有二種」:

### (a) 分別事識熏習

### I、依意識熏起淨法,厭苦漸入佛道

「一者,分別事識熏習」。分別事識,為妄心所增長的粗識。490

凡是「**依**」「**凡夫**」身,或是(未入無餘涅槃的)「**二乘人**」身,所有的見佛、聞法、發心、持戒、修定、修慧,一切的修持,都是不出分別事識的境界,依分別事識而進修。

所以分別事識的熏起淨法,即 (p.233) 依一般的凡夫及二乘人等,所發的「厭」離「生死苦」的出離心,及各「隨力」量「所能」行得到的行去,「以漸」漸的「趣向」於「無上」佛「道」。

# Ⅲ、學佛以成佛為最終目的

學佛者的修行,最終目的是成佛;這不論是凡夫、二乘,或者菩薩。

二乘的修行,如《法華經·化城喻品》說:聲聞者也是向佛道前進的,不 過行到三百由旬的半途,由於感到身心的疲憊,在化城休息一下而已,其 後終歸到達佛的寶所。<sup>491</sup>

## 490 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b24-27): 復次,言意識者,即此相續識。依諸凡夫取著轉深,計我我所,種種妄執,隨事攀緣,分別六塵,名為意識,亦名分離識。又復說名<u>分別事識</u>,此識依見愛煩惱增長義故。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.185~189:

事,是<u>六塵</u>境界;於六塵境界,或<u>作總相分別</u>,或作<u>別相分別</u>,所以立名<u>分別事識</u>。 意識——六識,是依根了境各各差別的。此三,是意識的異名。

從意而起意識,<u>於微細妄識中而起粗顯的妄分別</u>。「此」名為分別事識的意「識」,與心意不同,是「依見愛煩惱」而「增長」的。煩惱,是內心的染污作用;能使身心煩動,惱亂不安,現在未來感受苦報。煩惱雖多,而以見愛煩惱為主。

### 491 參見:

- (1) 姚秦·鳩摩羅什譯《妙法蓮華經》卷 3(大正 09, 25c26-26a24)。
- (2) 隋·闍那崛多共笈多譯《添品妙法蓮華經》卷 3(大正 09, 160b18-160c17)。
- (3) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.129:

二、大乘法出生一切善法,菩薩住大乘中,大乘即含攝得人天二乘的善法。二乘等善法,即是大乘的初門。如《法華經》,以趣寶所喻而說五百由旬。菩薩經歷五百由旬; 二乘的三百由旬,不就是五百的前三百嗎?所以從大乘菩薩道的觀點,二乘法即是菩

《大乘起信論講記》 〈第四章 大乘法義之解釋〉

凡夫所修行的,也是為了成佛;即使但修人天心行,如歸依三寶、布施、 持戒,實也是成佛的勝增上緣,為趣向佛道的初基。

初發心修學大乘,而還沒有入信相應地的,這是菩薩凡夫,攝於凡夫人 中。

## (b) 意熏習

## I、釋:意熏習

## (I) 意熏習了唯心之細心境

「二者,意熏習」:業識為本的五種意。492

意的境界,不像分別事識的心外取境,而是能解了得境由心現的。所以意 熏習,是破除分別事識,而了得唯心的細意境界。

### (Ⅱ)意識離我執,意分除法執

依唯識說,意識能起我法空慧;由於意識而第七識也轉成無漏的。這是純 以粗細來分別,意識由意而雜染,意由意識而轉淨。

依本論說, 意不是與意識條然別體的, 是意識的細分。又意識能達我空而 不能離法執; 能了唯心, 分除法執, 即名為意。

## (Ⅲ)小結

五種意 (p.234) 中,三種是不相應的細心;智識分別染淨法,相續識有無量念相應不斷,是相應的細心。<sup>493</sup>

此中說意熏習,實也是淺深不等的。

薩法。菩薩的功德智慧中,含攝了二乘的功德智慧。所以,不是說先學小乘,再學大乘;而是說,學了大乘法,就含攝得二乘功德。

## 492 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577b4-16):

云何為五?一者、名為業識,謂無明力不覺心動故。

二者、名為轉識,依於動心能見相故。

三者、名為<u>現識</u>,所謂能現一切境界,猶如明鏡現於色像;現識亦爾,隨其五塵對至,即現無有前後,以一切時任運而起常在前故。

四者、名為智識,謂分別染淨法故。

五者、名為<u>相續識</u>,以念相應不斷故,住持過去無量世等善惡之業,令不失故;復能成熟現在未來苦樂等報,無差違故。能令現在已經之事,忽然而念,未來之事,不覺妄慮。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.172~180。

## 493 參見:

- (1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,577c26-29)。
- (2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.209~210:

「分別生滅」心「相」,約略的說來,「有二種」生滅:「一者」是「粗」相,即是「與心相應」的。「二者」是「細」相,即是「與心不相應」的。

五意中的智識、相續識,及意識;六粗;及六染心的前三,都是屬於<u>粗的生滅相</u>。都是王所別體,與心相應的;心取境界,有此有彼,有增有減的。

五意中的前三意,三細,及後三染心,都是屬於<u>細的生滅相</u>。這都是與心不相應的, 無心境的對立,無心心所差別的。

### Ⅲ、初發意菩薩依意熏習,速趨佛道

信相應地以上的「**諸菩薩**」,依此妄境由心的意境界,「**發**」大菩提「**心**」,「**勇猛**」精進的「**速趣**」於「**涅槃**」,即是意的熏習而起淨。

**涅槃**,是佛的大般涅槃,也即是無上道。

### (c) 小結

依分別事識而熏修的,漸入佛道;依意而熏修的,即可以直入大般涅槃了。

## (B) 真如熏習

## a、體用熏習差別

# (a) 標列

#### I、標文

真如熏習義有二種,云何為二?一者自體相熏習,二者用熏習。

### Ⅱ、釋義:二種真如熏習

「真如熏習義」,也「有二種」,即:「一者、自體相熏習,二者、用熏習」。

前說一心真如,有體、相、用三者。<sup>494</sup>今明真如熏習,但分為二,因為相是不離於體的,稱為**自體相熏習**。

用熏習中,不說自體用,因為用與體,不妨說為可分離的。

如日輪(體)的圓滿光明(如相),是不離於日輪的。但從日 (p.235)輪所發的照物、溫暖等,似可離於太陽而有。

今即依此而辨體、用二熏習。

# (b) 體相熏習

### I、正說熏習

## (I)標文

自體相熏習者,從無始世來,具無漏法,備有不思議業,作境界之性。依此二義,恒常熏習,以有力故,能令眾生厭生死苦樂求涅槃,自信己身有真如法,發心修行。

#### (Ⅱ)釋義

i、如來藏性無始來具二法:無漏法、不思議義業用

# <sup>494</sup> 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576a8-b7):

心真如者,即是一法界大總相法門體。.....

復次,[5]真如者,依言說分別,有二種義。云何為二?一者、如實空,以能究竟顯實故。二者、如實不空,以有自體具足無漏性功德故。

所言空者,從本已來一切染法不相應故,謂離一切法差別之相,以無虛妄心念故。……

所言不空者,已顯法體空無妄故,即是真心;常恒不變,淨法滿足.....

[5](此)+真如【宋】【元】【明】【宫】。

(2) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.64~84。

什麼是真如「自體相」所能發生的「熏習」力?

## (i) 本具無漏功徳

「從無始世來」,真如如來藏性「具」有無量無邊的「無漏」功德「法」。

## (ii) 不思議業用

同時,還具「**備有不思議**」的自然「**業**」用為眾生「**作境界**」的可能「**性**」。

如佛的放光、現通,使眾生見佛、聞法,即是不思議的業用作眾生的境界。<sup>495</sup>

### (iii)辨: 眾生與佛之異同

若以眾生與佛對論:

- 一、無始世來具足無漏法,一切眾生與佛是平等的。
- 二、不思議業作境界性,諸佛不但具有,而且顯發出來了;眾生雖不是 沒有,但還沒有顯出。

## ii、恆常熏習力,生厭苦求樂、信自具真如法

## (i) 依二義,恆常熏習

「**依此**」如來藏中具無漏法、有不思議業——「二」種意「義,恒常」不斷的起著內在(p.236)的「**煮習**」作用。

## (ii) 起厭苦求樂力、信自具真如法,發心修行

如熏習而達到「有力」的階段,即「能」夠「令」諸「眾生厭生死苦樂 求涅槃」。

眾生既有苦可厭、有樂可求,即「**自**」己相「**信**」自「**己**」的「**身**」內「**有真如**」無漏「**法**」——佛性、如來藏的存在。

依此本具的真如無漏法,「發心修行」,以達到離苦得樂的目的。

所以真常論者說:人們能知苦求樂、能認真修行,就等於承認自己有成 佛的可能性;如不信自己有這成佛的可能性,也決不會發心修行了。

### (iii) 舉喻結說

如確信礦中含有大量的金質,方肯費時耗資的去開採;假使不信礦中有金質存在,誰還願意去開採呢?

所以自體相熏習,是從眾生真如心內所自發的;一切眾生之所以能向

# 495 參見:

(1) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷 1(大正 32,576c16-19): 不思議業相者,以依智淨,能作一切勝妙境界。所謂無量功德之相,常無斷絕。隨眾 生根,自然相應,種種而見,得利益故。

(2) 馬鳴造·真諦譯《大乘起信論》卷1(大正32,576c28-29): 四者、緣熏習鏡,謂依法出離故,遍照眾生之心,令修善根,隨念示現故。

(3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.134~135, p.143。

上、向善、向光明而趨向,即因本身具有這可能性,由於這真如德相的 內熏而引發。

淨法的根源,從此而來。

## Ⅱ、問答抉擇

### ( I ) 提問

### i、標文

問曰:若如是義者,一切眾生悉有真如,等皆熏習,云何有信、無信, 無量前後差別?皆應一時自知有真如法,勤修方便,等入涅槃。(p.237)

## ii、釋義

真如自體相熏習,是一切眾生平等平等的,所以或者不免要發生懷疑, 需要假設問答來抉擇一下。

有人「問」:「若」是「如是」的,那麼,「一切眾生悉有」此本具「真如」德相的,而且是平「等」的同樣在「熏習」的;在平等熏習的過程中,不能說有差別。

為什麼世間眾生有的對三寶生「**有**」清淨的「**信**」心,有的「無」清淨「**信**」?又為什麼有過去佛、現在佛、未來佛的「無**量前後差別**」?

論理,真如為一切眾生所等有的、一切眾生所等熏的,眾生即「**應**」同「**一時**」中「**自知有真如法**」,應當於同一時中精「**勤**」勇猛的「**修**」習「**方便**」加行,也應同一時中平「**等**」的「**入**」於究竟「**涅槃**」。

可是,眾生有信不信的差別,成佛有前後的差別,這怎麼能合於真如自 體相的平等熏習呢?

### (Ⅱ)答所問

#### i、約煩惱厚薄差異

## (i) 標文

答曰:真如本一,而有無量無邊無明,從本已來,自性差別,厚薄不同,故過恒沙等上煩惱,依無明起差別;我見、愛染煩惱,依無明起差別。如是一切煩惱,依於無明所起,前後無量差別,唯如來能知故。 (p.238)

### ※ 從兩方面答所問

解答上面的來問,從兩方面說:一約煩惱厚薄差別答,一約因緣具缺答。今先約第一義答:

#### (ii) 釋義

## 甲、釋:真如本一……無明起差別

不錯,「真如」是「本一」的、平等的。

可是與真如同時存在的,還「**有無量無邊**」的「無明」,「從本已來」, 「**自性**」不了真如一法界所起的作用,就有各式各樣的「**差別**」,「**厚** 薄」非常的「**不同**」。 如太陽光,本來是一樣的光明,但由於雲層的厚薄,光明即現有強弱的差別。

真如是平等一味,無明是千差萬別。無始時來,即造成有無量無邊無明的局面;厚薄情形,不是一切眾生所同的。

由於無明的厚薄,「**故過恒沙等上煩惱,依無明**」所「**起**」的現行,也是「**差別**」的。

上煩惱,異譯作隨煩惱,是依根本而發起的,如樹枝依於樹根而發一樣。依《勝鬘經》說:上煩惱,即起煩惱的別名。496

微細的起煩惱,名**過恒沙等上煩惱**,即大乘所斷的煩惱障現行(此依本論說)。

煩惱多得很,多到比恒河裡所有的沙還要多。這不是凡夫、二乘所能 斷,而為佛菩薩所斷的。<sup>497</sup>

## 496 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12,220a2-10): 煩惱有二種。何等為二?謂:住地煩惱及起煩惱。住地有四種。何等為四?謂:見一處住地、欲愛住地、色愛住地、有愛住地。此四種住地,生一切起煩惱。起者剎那心剎那相應。世尊!心不相應無始無明住地。世尊!此四住地力,一切上煩惱依種,比無明住地,算數譬喻所不能及。世尊!如是無明住地力,於有愛數四住地,無明住地其力最大。

(2) 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.150~161:

······依本經辨析,起煩惱有二:(一)是四住地所起的——恒沙上煩惱;(二)是無始無明住地所起的——過恒沙上煩惱。住地煩惱也有二:(一)是四住地,(二)是無始無明住地。·····

無明住地,比於四住煩惱,力量要大得多。……上煩惱,或譯為隨煩惱。名義有通有別……這裡,應約通說,依心依種習而生起的名隨煩惱,也就是前面所說的起煩惱。……

有愛等四住地,有力能為一切起煩惱的依種;而無明住地,不但為「恒沙等數上煩惱依」,更能「令四種煩惱久住」。恒沙等數,形容它的數多,<u>一切起煩惱</u>,即<u>一切見修所斷的現行煩惱</u>。……四住地及依四住地所起的隨煩惱,都依無明住地而生起了。……由此可見無明住地的力量之大。

本經的無明住地,即所知障;四住地及上煩惱,為煩惱障。煩惱障是以我我所執為本的,由我我所執而起貪等煩惱,由此而招三界分段生死苦。所知障,是迷於一切法空性,而不能徹了一切所知的實事實理;為一切法空智的障礙。煩惱障是人執,所知障是法執。我執必依於法執,煩惱障是依所知障的;所知障或法執,是煩惱障或我我所執的所依,即此處無明住地為上煩惱及四種煩惱所依的意義。

## 497 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》卷 1(大正 12,220b15-24): 是故無明住地積聚,生一切修道斷煩惱、上煩惱。彼生心上煩惱、止上煩惱、觀上煩惱、禪上煩惱、正受上煩惱、方便上煩惱、智上煩惱、果上煩惱、得上煩惱、力上煩惱、無畏上煩惱,如是過恒沙等上煩惱,如來菩提智所斷。一切皆依無明住地之所建立,一切上煩惱起,皆因無明住地,緣無明住地。世尊!於此起煩惱,剎那心剎那相應;世尊!心不相應無始無明住地。

## 乙、釋:我見愛染煩惱,依無明起差別

「我見愛染煩惱」,即共二乘所斷的煩惱障,前四住地煩惱。有住地, (p.239) 有起,都是「依無明」而「起」的,也是「差別」無邊。

綜合見、愛與過恒沙上煩惱說,即五住煩惱:

見煩惱為見一切住地,愛煩惱別為欲愛住地、色愛住地、無色愛住地 ——此四住地各有起煩惱;

上煩惱是起煩惱,所依的住地,名為根本無明住地。

若以天臺三惑來說,見、思惑是見、愛煩惱,塵沙惑是上煩惱,無明 惑是根本無明。<sup>498</sup>

## 丙、釋:如是一切煩惱……唯如來能知故

「如是一切」上煩惱,見、愛「煩惱」,都是「依於無明所起」的,淺深、厚薄,有「前後無量」的「差別」。

這煩惱的差別不同,「**唯**」有一切智的「**如來**」方「**能**」了「**知**」它的 頭數。

#### (iii) 小結

眾生有這樣的煩惱,厚薄差別不一,所以迷覆真如,起惑、造業、感果,沈溺在生死中,苦樂也非常差別。

受此妄染的迷蔽,真如雖平等本有、平等熏習,而眾生即有信不信的差別,成佛有先後的不同。

#### ii、依因緣具缺

#### (i) 標文

又諸佛法有因有緣,因緣具足,乃得成辦。如木中火性,是火正因,若無人知,不假方便,能自燒木,無有是處。眾生亦爾,雖有正因熏習之力,若不遇諸佛菩薩善知識等以之為緣,能自斷煩惱入涅槃者,則無是處。若雖有外緣之力,而內 (p.240) 淨法未有熏習力者,亦不能究竟厭

……如所說的十一種上煩惱,都是屬於修道的,與定慧修證有關,所以不妨說為修道 所斷上煩惱。這<u>修道的「過恒沙等上煩惱」</u>,不是二乘果智及菩薩因智所能斷的,<u>唯有</u> 「如來」一念相應的大「菩提智所斷」。

這「一切,皆」是「依」於「無明住地之所建立」的;「一切上煩惱」的現「起」,無不是「因」於「無明住地,緣」於「無明住地」。總結這一切隨煩惱的根源,以顯示不斷無明的無邊過失。……

## 498 參見:

- (1) 隋·智顗說《妙法蓮華經玄義》卷 4(大正 33,731b10-17)。
- (2) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.156:

天臺宗說:煩惱有見思、塵沙、無明的三惑。見思惑即四住地,塵沙惑即從無明起的 過恒沙煩惱,無明惑即無明住地,這實依本經而立。然應大分為二,別分為四:一、 四住地,二、無明住地。此二類各有它的起煩惱。

(3) 印順法師,《大乘起信論講記》, pp.194~195。

<sup>(2)</sup> 印順法師,《勝鬘經講記》, pp.175~179:

生死苦樂求涅槃。若因緣具足者,所謂自有熏習之力,又為諸佛菩薩等慈悲願護故,能起厭苦之心,信有涅槃,修習善根;以修善根成熟故,則值諸佛菩薩示教利喜,乃能進趣向涅槃道。

### (ii) 釋義

此約因緣具缺答。

## 甲、釋:又諸佛法……無有是處——因緣具足,諸事皆成

「佛法」,不論什麼,都要「有因有緣」。「因」與「緣」都「具足」 了,然後能「得」事業「成辦」。

如世間的建屋、種田、缺少了因緣的任何一種、都是不會成功的。

譬「如木中」具有的「火性」——火極微性,「是火」的「正因」。但「若無人知」道,不知求火的方法,「不假」藉兩木相鑽的取火「方便」,想火自動的發生,「能自燒木」,這是決「無」「是處」的。499

## 乙、釋:眾生亦爾……則無是處——因具緣缺

當知「眾生」的修行成佛,也是如此。

眾生「雖」本「有」真如「正因熏習」的「力」量,「若不遇」到「諸佛、菩薩、善知識」「為」他的助「緣」,要眾生「能」夠「自」已「斷」除「煩惱」,「入」於「涅槃」,那也是決「無是處」的。

什麼是諸佛菩薩善知識為緣?如佛的現通、說法,菩薩的種種方便教 化,善知識的教授、教誡。這些,都為助成眾生成佛的外緣。

二乘(p.241)中的獨覺,雖說是無師自悟的,實也由於前生的種善

## 499 參見:

(1) 劉宋·求那跋陀羅譯《雜阿含·290 經》卷 12(大正 02,82a15-26):

多聞聖弟子於諸緣起思惟觀察,所謂樂觸緣生樂受,樂受覺時,如實知樂受覺;彼樂 觸滅,樂因緣生樂受亦滅、止、清凉、息、沒。……譬如兩木相磨,和合生火;若兩 木離散,火亦隨滅。如是諸受緣觸集,觸生觸集,若彼彼觸集故,彼彼受亦集;彼彼 觸集滅故,彼彼受集亦滅、止、清涼、息、沒。……

- (2) 唐·菩提流支譯《大寶積經》卷 112〈普明菩薩會 43〉(大正 11,634a28-b1): 迦葉!譬如兩木相磨便有火生,還燒是木。如是迦葉!真實觀故生聖智慧,聖智生已 還燒實觀。
- (3) 印順法師,《寶積經講記》, pp.129~130:
  - ……佛呼「迦葉」說:「譬如兩木相磨」,不要以為一木加一木,木更多了。如以兩木相磨為方便,久久生暖,接著「便有火生」。等到火生起時,反「還燒是木」,而木都被燒去了。這如由於「真實觀」的觀一切法空,「故生聖智慧」。等「聖智生」起了,不但境相寂滅,反「還燒」了這能觀的真「實觀」。這就達到了境空心寂,如如無分別智現前。
- (4) 印順法師,《佛在人間》,〈佛教的知識觀〉, pp.288~289: 有人認為:分別識不能契真,如再以分別識修觀,豈不分別愈多,與真理愈遠?這是 不懂緣起相對性的機械論法!豈不見,如一木,再以一木相摩擦,似乎木積越多,而 實則兩木相摩,即有火生,火一生起,木也就燒燬了。……

根、修方便行,現生的因緣成熟了,這才能無師自悟。500

這樣說,外緣是極重要的。

### 丙、釋:若雖有外緣……樂求涅槃——緣具因缺

然而,「若雖有外緣」的助「力」,「而」本有如來藏的正因——「內淨 法」,還「未有熏習」增勝的「力」量,也「不能究竟」的「厭生死苦 樂求涅槃」。

上是因具緣缺;這是緣具因缺。

然不是沒有如來藏淨法,是內熏力還沒有增勝。約無漏種子說,這還 是本性住種,而不是習所成種。<sup>501</sup>

## 丁、釋:若因緣具足……修習善根

「若」是「**因緣具足」**,如來藏淨法,「**自有熏習」「力**」為因;

「又為諸佛」、「菩薩」、善知識「等慈悲願」力所攝受「護」念為緣,

## 500 參見:

(1) 龍樹造·鳩摩羅什譯《大智度論》卷 28(大正 25, 266c7-16):

問曰:聲聞如是,辟支佛智慧云何?

答曰:聲聞智慧即是辟支佛智慧,但時節、利根、福德有差別。

「時」名佛不在世,亦無佛法,以少因緣出家得道,名辟支佛。

「利根」名異。法相是同,但智慧深入,得辟支佛道。

「福德」名有相:或一相、二相,乃至三十一相。若先佛法中得聖法,法滅後成阿羅漢,名為辟支佛,身無有相。有辟支佛,第一疾者四世行,久者乃至百劫行。如聲聞,疾者三世,久者六十劫。

(2) 印順法師,《成佛之道》(增注本),〈三乘共法〉,pp.249~250:

第二是緣覺乘。從證真斷惑的地位來說,緣覺與聲聞是一樣的。但他的主要不同處: 一、是「不由他覺」,也就是無師自悟的。……因為是無師自悟的,雖不能如佛那樣的 大轉法輪,但比起聲聞弟子(要依師長教誨)來,到底略勝一著。所以緣覺的根性, 比聲聞要利一點。

二、不由他覺的智慧,是由「於遠離」而「生」的。……傳說中,也有大眾共住的緣覺,但這本是聲聞根性,緣熟了自然證阿羅漢果,不過出於無佛的時代,所以也叫做緣覺而已。這一類聖者,「名」曰「辟支迦佛」,譯義是獨覺,也作緣覺,是由於觀緣起而成道的緣故。

# 501 參見:

(1) 彌勒說·玄奘譯《瑜伽師地論》卷 35(大正 30, 478c12-17):

云何種姓?謂:略有二種:一、本性住種姓,二、習所成種姓。

本性住種姓者,謂:諸菩薩六處殊勝,有如是相,從無始世展轉傳來,法爾所得,是 名本性住種姓。習所成種姓者,謂:先串習善根所得,是名習所成種姓。

(2) 印順法師,《攝大乘論講記》, p.147:

在《瑜伽·本地分》、《莊嚴論》等,主張有<u>本有</u>的<u>無漏種子</u>,叫做<u>本性住種</u>,這是採取經部本計與化地末計的,也就是有部未來法的現在化。

本論的見解,本有無漏種不能成立。本論的定義:「內種必由熏習而有」;沒有熏習是不成種子的;無漏種是什麼時候熏成的呢?<u>論主不贊同本性住種的主張</u>,所以<u>採取</u>了經部的思想,另闢路徑,建立聞熏習的新熏說。

(3) 印順法師,《印度佛教思想史》,〈瑜伽大乘——「虚妄唯識論」〉,pp.267~268。

《大乘起信論講記》 〈第四章 大乘法義之解釋〉

因緣具足,方「**能**」真實的發「**起厭**」離生死「**苦**」報的出離「**心**」, 能確切的自「**信**」己「**有**」本具的自性清淨「**涅槃**」。

依此厭苦樂求涅槃的發心,「修習」種種功德善法的「善根」。

### 戊、釋:以修善根……趨向涅槃道

「以」不斷的「修」習,「善根成熟」了,這才「值」遇「諸佛菩薩」 開「示教」化,知道佛法的「利」益安樂,起廣大的欣「喜」快慰。

這樣,才「能」精「進」的「趣向」於「涅槃道」。

所以,了生死與成佛道,必要因緣具足。(p.242)

### iii、結說

由上所說的無明厚薄不同,與外緣有無不同,所以真如自體相雖平等平等,而眾生有信與不信、前後成佛的差別。

## (c) 用熏習

## I、標列

## (I)標文

用熏習者,即是眾生外緣之力,如是外緣有無量義,略說二種。云何為 二?一者差別緣,二者平等緣。

### (Ⅱ)釋義

真如自體相熏習,即是眾生如來藏的內熏;真如「**用熏習者,即是眾生**」 所遇佛菩薩的「**外緣**」「**力**」。<sup>502</sup>

見佛菩薩、遇善知識的外緣,好像是在外的,而實際也是法界的等流。佛菩薩等所以能為眾生的緣力,由於悟證真如法界性,從如來藏性中現起三業的大用,作眾生的境界性。

從眾生說,這是外緣力;從佛菩薩說,這仍是內在的真如如來藏的妙用。 所說的「**外緣**」力,「**有**」師、有友、有佛、有菩薩、有聲聞等「**無量**」 的差別「**義**」,但概「**咯**」的「說」,可有「**二種**」:

「**一者**,**差別緣**」,是別對一一眾生而不同的;

「二(p.243)者,平等緣」,是普對一切眾生無不如此的。

## Ⅱ、差別緣

## ( I ) 令眾生得利之種種助緣

### i、標文

依《起信》文,真如熏習有二:

<sup>&</sup>lt;sup>502</sup> 參見:印順法師,《華雨集(五)》, p.97:

一、體熏習:即在纏眾生本具如來藏,內在熏發,自生厭苦求樂之動機(內因)。

二、用熏習:即諸佛菩薩,於如來藏滿分清淨,即體起用,為平等緣而起報身,為差別緣 而起化身,現通說法,三輪示導(外緣)。

眾生以內具厭求之因,外遇知識之緣,染法漸去,淨法漸生。

差別緣者,此人依於諸佛菩薩等,從初發意始求道時,乃至得佛,於中若見若念,或為眷屬父母諸親,或為給使,或為知友,或為怨家,或起四攝,乃至一切所作無量行緣,以起大悲熏習之力,能令眾生增長善根,若見若聞得利益故。

#### ii、釋義

## (i)釋:差別緣者……若見若念——親見、間念

「**差別緣**」,是說「此」發心修行的「人」,「依於諸佛、菩薩」、聖賢「等」種種差別的助緣。

從「**初發**(菩提心)**意**」開「始」趣「求」阿耨多羅三藐三菩提——「**道**時」,一直到「**得**」成「佛」道止,經三大阿僧祇劫,「於」這一長時的修學「中」間,「若見若念」佛菩薩等。

**見**,是親自見到佛菩薩等現通說法;**念**是憶念,<sup>503</sup>如念本師釋迦牟尼佛,起景仰尊敬心,歸依、禮足、稱名等。

從直接與間接說,是見與念。

#### (ii) 從現身說

### 甲、釋:或為眷屬……或為知友——順增上緣

從現身說,「或」現身「為」眾生的「眷屬」,如「父母諸親」:

兄弟、姊妹、夫妻、兒女,以親屬的關係,時時的激發他、勸進他、 護助他、開導他,使他不斷的進向佛道。

「或為」作「(p.244) 給使」。

「或為知」心的朋「友」,如一般說的同參道友。

# 乙、釋:或為怨家——逆增上緣

「**或為怨家**」,如提婆達多,生生為釋迦佛的怨家,而恰好的助成了釋尊的佛道。

知友為順增上緣,怨家為逆增上緣。順緣、逆緣,都可能為佛菩薩的 現身,而助成自己道念的。

# 503 參見:

(1)世親造·玄奘譯《阿毘達磨俱舍論》卷 4〈分別根品 2〉(大正 29,19a20-21): 念,謂:於緣明記不忘。

- (2) 安慧造·地婆訶羅譯《大乘廣五蘊論》卷 1(大正 31,851c26-27)。
- (3) 印順法師,《大乘廣五蘊論講記》, pp.69~73:

……「念」,是一種心所作用,……念心所力量夠的話,心理上能夠重新現起曾經經歷過的事情,就是<u>記憶</u>。如果念的力量很差的話,就想不出來了。……心不會忘失,能夠「明記為性」,明明白白的記得,這是「念」的體性。……

(4) 印順法師,《般若經講記》, p.58:

假使另有人對於本經,不要說受持全部所得的功德,就是受持一四句偈,或為他人說一四句偈,所得的功德,也是超過那人的布施功德,千倍萬倍而不可計算的。<u>受是領受</u>,<u>持是憶念明記不忘</u>。

如怨家的提婆達多,《法華經》說:「由提婆達多善知識故,令我具足六波羅蜜……成等正覺,廣度眾生。」<sup>504</sup>

#### (iii) 所起事業說

## 甲、釋:或起四攝

從所起的事業說,不但現通說法而已,「**或起四攝**」,這是佛菩薩攝受 眾生的重要法門。四攝<sup>505</sup>是:

- 一**、布施**,缺乏衣食等時,就以生活所需的物資來布施,能攝受而引 他趣向佛道。
- 二、**愛語**,如彼此相處,特別是身心有種種的苦惱時,就給以同情的安慰。
- 三、**利行**,凡是對於眾生有利的,或有利於眾生的修學佛法的,佛菩 薩能為眾生去行。

四、**同事**,與眾生合作,同甘苦、同事業,從彼此合作中,引導而使 修行於佛道。

## 乙、釋:乃至一切……得利益故——無量方便

四攝行而外,佛菩薩的攝生方便無量無邊,所以說「一切所作無量行緣」。行緣,即種種事行,為眾生的助緣。

在這一切所作的無量行緣中,不論是攝受的、折伏的,為友的、為敵的,「以」都是佛菩薩所「起」的「大悲熏習」「力 (p.245)」,所以一一行緣都「能令眾生增長善根」。

不論是親自「**見**」到的,或是間接聽「**聞**」而憶念的,無不能「**得**」 種種的「**利益**」。

## iii、小結

504 參見:

(1)姚秦·鳩摩羅什譯《妙法蓮華經》卷 4〈提婆達多品 12〉(大正 09,34c26-29)。

- - (1) 印順法師,《佛法是救世之光》,〈為居士說居士法〉,pp.244~247。
  - (2) 印順法師,《勝鬘經講記》, p.61:

「四攝法」是:布施、愛語、利行、同事。菩薩要攝受眾生,非實行這四法不可。 <u>布施</u>,是用財(經濟)、法(思想)去施給眾生,眾生受了布施,自易接受菩薩的指 導。

<u>愛語</u>,是凡有所說,都從眾生著想,發為親愛的語言;不得發粗惡聲,盛氣凌人。人 是有自尊心的,歡喜聽好話的。

<u>利行</u>是:菩薩作事,都要為眾生的福利打算,肯幫助人得利益,眾生自然歡喜,樂意接受菩薩的教化與指導。

<u>同事</u>,是說菩薩要以平等的身分,與眾生站在同一階層上,來共同工作。如維摩詰, 入剎帝利中,就作剎帝利事,於是能領導剎帝利;入農工中就作農工,於是能領導農 工。 這能令眾生得利益的無量行緣,由於是種種不同,各式各樣的,所以名 為差別緣。

## (Ⅱ)別辨:得度速遲、成果之別

#### i、標文

此緣有二種,云何為二?一者近緣,速得度故。二者遠緣,久遠得度故。是近遠二緣,分別復有二種,云何為二?一者增長行緣,二者受道緣。

# ii、釋義

### (i) 約得度速遲說

如將「此」差別「緣」分別起來,也「有二種」差別:

## 甲、釋:近緣,速得度

「一者,近緣」:如有眾生於現生中,見到佛菩薩現通說法,即發心、 修行,能迅「速」的「得度」證果。

佛菩薩所作的助緣,能迅速成就解脫,所以名為近緣。

## 乙、釋:遠緣,久得度

「**二者**」、「**遠緣**」:如有眾生於現生中,蒙佛菩薩的教化,或不能立即 發心,或發心而不能起行,或修而不能於今生,要「**久遠**」後才能 「**得度**」。

然還是為眾生作了緣的,不過是遠緣罷了。經中說:「一歷耳根,永劫 不失。」<sup>506</sup>

當時雖不見發生什麼影響,未能發心、修證;但將來的發心解脫,還是遠由於最初見佛聞法的熏習力。

#### 丙、依眾生之根器,而「緣」有遠、近之別

為緣的有遠有近,不是佛菩薩的熏力強弱,是眾生的根器關係。

向來 (p.246) 說:「未種者令種,已種者令熟,已熟者令解脫。」<sup>507</sup>

為作近緣的,是已熟者令解脫的根性;為作遠緣的,是未種者令種、 已種者令成熟的根性。

### (ii) 約為緣引生果說

### 506 另參見:

(1) 唐·實叉那陀譯《地藏菩薩本願經》卷 2〈見聞利益品 12〉(大正 13,788b26-27): ……其人夢覺,即獲聰明,應是經典,一歷耳根,即當永記,更不忘失一句一偈。

(2) 唐·湛然述《法華文句記》卷 6〈釋譬喻品〉(大正 34,256c16-20):

「昔雖大化」等者,界內無明亦未曾破故云惑暗,若初心圓修縱未破見思,所聞一句納種在識永劫不失,以暗望明暗尚非謬真悟寧虚?況悟真者有次有超,具如前說。

# 507 參見:

- (1) 唐·實叉那陀譯《大方廣佛華嚴經》卷 73(大正 10,398b20-21)。
- (2) 唐·般若譯《大方廣佛華嚴經》卷 24(大正 10,773b2-3)。
- (3) 北京·曇無讖譯《菩薩地持經》卷 8(大正 30,932c15-19)。

此「近遠二緣」,約得度遲速說。

如再約為緣引起的成果來「分別」,還「有二種」差別:

### 甲、釋:增長緣

「**一者**,**增長行緣**」,即為緣而增長行者的福行,如修行施、戒、忍等。

## 乙、釋:受道緣

「二者,受道緣」,即為緣而使行者有受道得度的可能,如修慧等。

#### iii、綜合解釋

**增長**行是著重於福德行(大乘即慈悲行)的;**受道**是著重於般若行的。 如以近遠二緣而分別:

## (i) 近緣的增長行緣

有人過去生中,多生熏習成熟,現在為緣使增長慈悲方便的事行;方便 成就,能以慧證得解脫,是近緣的增長行緣。

#### (ii) 近緣的受道緣

有人久習成熟,為緣使修般若,現生得證,是近緣的受道緣。

#### (iii) 遠緣的增長行緣

有人從未發心,或發心而不曾修行,為緣使他發心、歸依,修施、戒等 方便事行,是遠緣的增長行緣。

## (iv) 遠緣的受道緣

有人未種未熟,為緣使他修聞思修勝義觀慧,<sup>508</sup>不能迅速得度,是遠緣 的受消緣。

# Ⅲ、平等緣

#### (I)標文

平等緣者,一切諸佛菩薩,皆願度脫一切眾生,自然熏習,恒常不捨。以同體智(p.247)力故,隨應見聞而現作業。所謂眾生依於三昧,乃得平等

## 508 參見:

(1) 印順法師,《寶積經講記》, pp.235~236:

戒是世界悉檀,定是共世間學。如沒有中觀相應,都只是世間生死法,那有什麼可貴呢?所以,能超「過此」戒定「二事」,而「修習於智慧」。

這不是世俗的事相的智慧,是<u>勝義觀慧</u>,以<u>觀一切法畢竟「空寂無所有」為法門</u>的。如能證入空寂無所有,那就是三乘「諸聖賢之」聖「性」。能這樣,才「是清淨持戒」,為十方「諸佛所稱讚」。

(2) 印順法師,《華兩集(三)》,〈修定——修心與唯心、祕密乘〉, pp.193~194:

「真常唯心論」以如來藏,藏識(本淨)而明一切唯心,所以外境是空的,妄心也是空的。阿賴耶(本淨)為惡習所熏而變現的,妄心、妄境都是空的,……《勝鬘經》所說的「空如來藏」。

如來藏、自性清淨心體——空性智,無垢智,與清淨佛法(功德)相應不相離的,是 不空的;說「一切法皆空」,當然是不了義的。眾生本有的清淨智體,不是勝義觀慧所 及的;唯心與修定有關,所以如來藏、藏識(本淨)我,是清淨的深定所觀見的。

### 見諸佛故。

### (Ⅱ)釋義

### i、釋:平等緣者……恆常不捨

約差別緣說,佛菩薩是有無邊的方便善巧的;但內在的大悲願力,還是 平等平等的,所以接著說「**平等緣**」。

這就是「**一切諸佛菩薩**」,由於大慈大悲,隨時隨處都是「**願**」於「**度脫** 一切**邓生**」的。

這種大悲願力,不是外鑠<sup>509</sup>的、被動的,而是不得不已的,「**自然**」而然的起著「**煮習**」的作用。

因為是不待功用的自然熏習,所以能始終不斷,「**恒常不捨**」眾生,不捨 熏習。佛菩薩所以能這樣,因體悟到「心佛眾生,三無差別」<sup>510</sup>。

### ii、釋:以同體智力故,隨應見聞而現作業

「以」悟得自心的真如如來藏與眾生平等「**同體**」,由於此同體不二的「**智力**」,所以能恒常不捨眾生。

隨順眾生,應見什麼得利益的就現什麼,應聽什麼得利益的就說什麼, 所以說「**隨應見聞而現作業**」。

### iii、別辨:差別緣、平等緣

從適應的方面說,是差別無邊;從慈悲願力、平等真智說,為一切眾生作緣,是一向平等普應而無別的。

還可以這樣說:**差別緣**,是對於分段生死身說——未得無生法忍的菩薩,未入無餘涅槃的二乘,以及一切凡夫。

平等緣,是約已離分段生死身的聖者說。

#### iv、釋:所謂眾生依於三昧,乃得平等見諸佛故

這不但佛菩薩的大悲願 (p.248) 力是平等普應的,眾生所見所聞的也是平等的。

這是說:「**眾生依於**」勝義的真實「**三昧**」,能「**得平等**」的「**見**」於「**諸佛**」。

三昧,是三摩地的異譯,譯義為正定。511於清淨定心中,現見十方諸

 <sup>509</sup> 鑠(shuò アメてヽ): 4.滲入。一說,授與。《孟子·告子上》: "仁義禮智,非由外鑠我也,我固有之也。" (《漢語大詞典(十一)》,p.1428)
510 參見:

<sup>(1)</sup> 東晉·佛馱跋陀羅譯《大方廣佛華嚴經》卷 10(大正 09,465c28-29): 如心佛亦爾,如佛眾生然,心佛及眾生,是三無差別。

<sup>(2)</sup> 唐·實叉難陀譯《大方廣佛華嚴經》卷 19(大正 10,102a23-24): 如心佛亦爾,如佛眾生然,應知佛與心,體性皆無盡。

<sup>(3)</sup> 唐·澄觀述《大方廣佛華嚴經隨疏演義鈔》卷 37(大正 36, 284a24)。 <sup>511</sup> 參見: