### 講義, p.168

印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》,第十章,pp.614-615:

#### 「般若心經」的特色

古人以為這部經「出大品經」1。

其實,這部經以「中品般若」的經文為核心,而附合於世俗信仰的。

「**舍利弗!……無智亦無得**」,出於「大品本」的〈習應品 $\rangle^2$ 。

「**般若波羅蜜是大明咒,無上明咒,無等等明咒」**,出於「大品本」的〈勸持品〉<sup>3</sup>。

以「中品般若」經文為核心,標「觀世音菩薩」,說「度一切苦厄」、「能除一切苦」,以 貫通觀音菩薩救濟苦難的信仰。

「大明咒」等,《般若經》是讚歎般若力用的,現在就「即說咒曰」。

這是在「中品般若」成立以後,適應世俗,轉化般若而與世俗神秘仰信合流的經典。

1 (1) [原書 p.619,註 37] 〔隋〕法經等,《眾經目錄》卷 2 (大正 55,123b22-25)。 (2) 按:古「大品經」為今「中品本」。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> [姚秦] 鳩摩羅什譯,《摩訶般若波羅蜜經》卷 1 〈3 習應品〉(大正 8,223a13-20): 舍利弗!色不異空、空不異色,色即是空、空即是色,受想行識亦如是。舍利弗!是 諸法空相,不生不滅、不垢不淨、不增不減。是空法非過去、非未來、非現在,是故 空中無色,無受想行識,無眼耳鼻舌身意,無色聲香味觸法,無眼界乃至無意識界, 亦無無明亦無無明盡,乃至亦無老死亦無老死盡,無苦集滅道,亦無智亦無得。

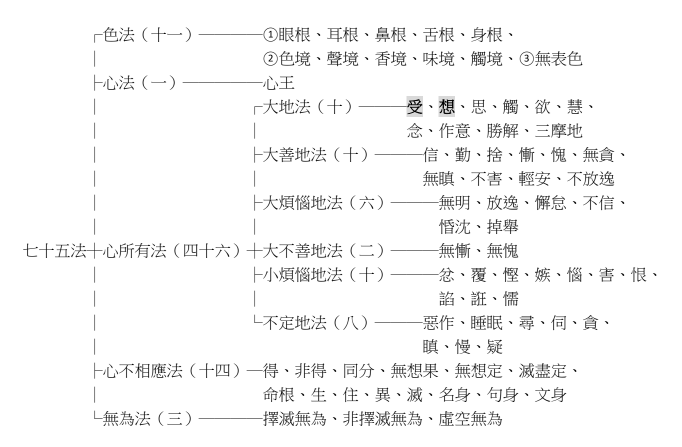
<sup>3(1)[</sup>姚秦]鳩摩羅什譯,《摩訶般若波羅蜜經》卷9〈34 勸持品〉(大正8,286b1-c7): 受持般若波羅蜜乃至正憶念故,一切所修集善法當具足滿,增益諸天眾、減損阿修羅。諸天子受持般若波羅蜜乃至正憶念故,佛種不斷,法種、僧種不斷。佛種、法種、僧種不斷故,便有檀那波羅蜜、尸羅波羅蜜……般若波羅蜜皆現於世。四念處乃至十八不共法、菩薩道皆現於世。……聞是般若波羅蜜經耳,是功德故,漸當得阿耨多羅三藐三菩提。……是般若波羅蜜攝一切善法,若聲聞法、若辟支佛法、若菩薩法、若佛法。……般若波羅蜜是大明呪、無上明呪、無等等明咒……過去諸佛因是明呪故,得阿耨多羅三藐三菩提。未來世諸佛、今現在十方諸佛,亦因是明呪,得阿耨多羅三藐三菩提。

<sup>(2)</sup> 印順法師,《印度之佛教》,第十七章,第一節〈秘密思想之濫觴〉,p.308: 初期大乘經中,助佛揚化及受化者,多為人身菩薩,猶以入世利生,深智悟真為本。 此期之經典,密咒之成分漸多,然多用以護持佛法,未視為成佛之道。且此項密咒, 亦多後代增附之。如《般若經》本無咒,雖說「是大神咒,是大明咒,是無上咒, 是無等等咒,是一切咒王」,實以喻讚般若之特尊。後人集出〈學觀品〉要成《般 若心經》,則加以「即說咒曰」云云。

#### 講義,p.172

### 《俱舍論》的75法

《俱舍論》對一切法的分類,為七十五法。出自《俱舍論》卷四〈分別根品〉第二之二:



※《俱舍論》: 受 1, 想 1, <u>行 58</u> (心所 44, 心不相應 14)。

### 講義, p.176

印順法師《性空學探源》,pp.10-12「第三項 沈空滯寂」:

有人說:佛法講空太多,使人都沈空滯寂而消極了,所以今後不應再多說空了。實則,空與沈空滯寂是有些不同的。<u>沈空滯寂,本是大乘對小乘的一種批評</u>。到底小乘是不是開口閉口講空呢?事實上大大不然。不要說一切有部,就是談空知名的成實論者,及大眾系他們,也大分還在說有。說有儘管說有,始終免不了落個沈空滯寂的批評,這是什麼緣故呢?因為他們從無常門出發,厭離心深,既缺乏悲願,又愛好禪定,於是急急的自求解脫,甚至法也不說一句的去住阿蘭若;這才真正的沈空滯寂。這種消極,並不是說空說壞了的;相反的,大乘的說空,就是要對治這般人的。因為空重知見、重慧學,可以改變這些偏重禪定的人。 沈空滯寂,絕不是空病,病在他們對於有的方面用心偏失——悲願不足,偏好禪定,急求證入。經中說的阿蘭若比丘或辟支佛,就是他們——從自心清淨解脫上說,獨善也大有可取,不過不能發揚悲願而利濟世間,不足以稱佛本懷罷了!

悲願較切的聖者們,依於空,不但消極的自己解脫,還注重弘法利人;空、無我,正可以增長其同情眾生痛苦的大悲心,加強其入世的力量。大乘批評小乘不能善巧用空,缺乏世

俗智,所以一入空就轉不出來了。大乘善用空者、不沈空滯寂者,還是這個空。<u>所以沈空滯寂,不是空的錯誤;空是不錯誤的,只是他們不能領會佛陀中道的意趣,還不能實現菩薩的甚深空義。所以,沈空滯寂與惡取空不同,惡取空是對於空的謬解,不但不成菩薩,也不能</u>成聲聞賢聖。

說到這裡,我們應該特別認清:<u>第一、說空並不就會使佛法消極;第二、只求自己解脫</u> 而不教化眾生則已,要化他,就不只是明空而已。空固然是佛法的要旨,但須與其他一切事 相配合起來的。單談理性,不與實際行為相配合,空是可能會沈空滯寂的。不只是空,專重 真常妙有的理性而忽略事行,也還是一樣的要沈滯消極。獨善與兼濟的分別,不在於解理, 主要在於行為的不同。

### 講義,p.177

一、印順法師,《佛法是救世之光》, pp.186-187:

被稱為空宗的中觀家,直從有空的不一不異著手。依空宗說:一切法是從緣而起的,所以一切法是性空的。因為是性空的,所以要依因緣而現起。這樣,法法從緣有,法法本性空,緣起(有)與性空,不一不異,相得相成。空與有一性與相是這樣的無礙,但不像法相宗,偏從緣起去說一切法,也不像法性宗,偏從法性去立一切法,所以被稱為不落兩邊的中道觀。

雖有這大乘三系,雖然法與法性,近似世間學者的現象與本體,但都不會與世學相同。 在大乘中,不會成立唯一的本體,再去說明怎樣的從本體生現象,因為法性是一一法的本性。 也就因此,法與法性,雖不可說一,但決非存在於諸法以外;更不能想像為高高的在上,或 深深的在內。唯有這樣,才能顯出佛法空義的真相。

二、印順法師,《中觀今論》, pp.201-203:

### 一、評熊十力的《新唯識論》

熊十力的《新唯識論》,對佛法的批評是:佛法說一切法即空空寂寂,而不能說空空寂寂即一切法。熊氏的意思,**佛法不能說由空空寂寂的本體而發現為一切法,以此為佛法的缺點。** 其實,佛法何嘗不能說、不會說,也還是說空寂即一切法,但含義不同,**不許從空寂體而現為一切**。

# 二、評神教與玄學者

向來一般的神教與玄學者,對於宇宙人生的說明,有一個極基本的假定,即**以為必需從一實在的本體而發現為各式各樣的差別**現象。

如婆羅門教、猶太教、基督教、回教等,都主張在一切現象之上,有一能造的上帝之類。這種思想,一般人極易於接受。因為**將一切法的究竟看成是實在性的,而實在性又是一切法的本源性**,於是擬人的**上帝創造萬有說**依之而生。

後來的玄學者,雖不說上帝為宇宙的根元,而以為**有一實在的原理或本體;由此實在的本體**, **產生一切現象**,**顯現一切現象**。他們的根本動機,即要在一切現象外,另找一個本體,或高 高地在一切現象以上,或深深地在一切現象之後。他們的基本論題是:本體如何能發現為現 象,本體與現象有何關係?

某些玄學家覺得本體不應離現象而存在,於是想像一與上帝具有同等性能的本體,以此本體

可以生一切法,而本體即在一切法中,成為汎神論的、玄學的、實在論的。

熊十力也說:舉體即用,全用即體。

其實,如掃除本體生現象的根本假定、根本妄想,那必然為即現即空、即空即現;頭頭上現、法法上明,何必要堅持從本體而發現為現象?如水相與溼性、即水即溼,即溼即水,還談什麼從溼性而發現為水相?玄學者坐在無明坑中,做著從「本體生現象」的迷夢!還以為佛法偏(不能說即空空寂寂而生生化化的)而不即,何等可笑?

佛法不是尋求萬化本源以說明萬化如何生起的玄學,佛法是在現實經驗界中體悟離卻迷亂的 本性空寂。空性、真如,都非另有實體,即是現象的當體、真相。因人們認識的錯誤,所以 覺得諸法有實性,甚而想像有一實在的本體而從此現生一切。

佛學者如想像從本體而顯現為現象,即轉而與一般神教、玄學者類似,即不能顯出佛法異於外道的特色。

## 三、中觀不同於「現象論派」或「神教、玄學等的本體論」

世間也有不承認形而上學的本體者,即**經驗論派**或**現象論派**。此派以為神教、玄學家的本體,是幻想的產物,是以自己的推論為根據而建立的,他們根本就沒有見到什麼本體。

這極有理,但又多少偏於一邊了!

中觀的根本義是:一切法的真相、本性,要適如其量的去把握它,不能為錯亂、顛倒的認識所蒙蔽。離顛倒錯亂正覺得的,名為本性、實相,這即是一切法的本性、實相,而非別體。

這不同於偏於經驗論者、現象論者的向外奔放,安於偏頗錯亂的現實。

但本性不是一般所想像的本體,故與神教、玄學等的「本體論」也不同。

### 四、總結

總之,依佛法看,他們都是偏重了一方面:

重於差別的,本性也隨之有差別了,甚至否認本性;

重於本性平等的,現象也平等了,甚至抹煞現象。

這些,都不能正見中道。不是執事廢理,就是執理廢事。**唯有依中觀正義確立緣起與本性的** 中**道觀,才能行於中道,到達究竟。**