© Evangeliumszentrum Wien e.V. Schulungsprogramm: Prediger

Schulungsprogramm

Evangeliumszentrum Wien e.V.

Prediger 1 —12

Sept. 2020



Einteilung von Prediger

|. DIE EINLEITUNG ZUR PREDIGT — DIE FRAGE: 1,1-11
II. DER KERN DER PREDIGT — DIE SUCHE: 1,12 -12,8
1) DIE UNTERSUCHUNG: 1,12 - 6,12
a) der Prediger sucht nach dem Sinn des Lebens (1,12 - 2,26)
b) der Prediger kommt zu dem Schluss, dass das Leben sinnlos ist (3,1-15)
c) der Prediger kommt zu dem Schluss, dass das Leben ungerecht ist (3,16-22)
d) der Prediger kommt zu dem Schluss, dass das Leben bedriickend ist (4,1-16)
e) der Prediger kommt zu dem Schluss, dass das Leben doch einige Vorteile hat (5,1 - 6,12)
2) DIE ANALYSE: 7,1-12,8
I1l) DER ABSCHLUSS DER PREDIGT — DIE SCHLUSSFOLGERUNG: 12,9-14



Alternative Einteilung von Prediger

Benedikt Peters unterteilt in seinem Kommentar ,,Das Buch Prediger” anhand der Hinweise auf
die Freude, mit der jeder Abschnitt seiner Einteilung endet:

l. Einleitung / Behauptung: Alles ist eitel: 1,1-11
Il. Belege fir die Behauptung: 1,12 - 12,8

Studieren und Probieren (1,12 - 2,11) Ergebnis: 2,10
Weisheit und Torheit, Arbeit und Mihe (2,12-26) Ergebnis: 2,24-26
Zeit und Ewigkeit, Ungerechtigkeit und Gericht (3) Ergebnis: 3,12.22
Gewalt und Gemeinschaft, Gott und Geld (4 und 5) Ergebnis: 5,17-19

oder je nach Ubersetzung 5,18-20
Anfang und Ende, dulSere und innere Werte (6,1 — 7,14) Ergebnis: 7,13-14
Gottlose und Gerechte, Gericht und Gottesfurcht (7,15 — 8,15) Ergebnis: 8,15
Dasselbe Schicksal fiir Gottlose und Gerechte? (8,16 —9,10) Rat: 9,7-10
Torheit und Weisheit, Macht und MaRigung (9,11 — 11,8) Rat: 11,7-8
Jugend und Alter (11,9 - 12,8) Rat: 11,9

l1l) Schlusswort: 12,9-14



Einleitung zum Buch Prediger (1)

Im Hebraischen heil’t dieses Buch Kohelet (od. Qohelet). Es kommt von dem Zeitwort gahal, (eine
Versammlung einberufen). Der Prediger ist derjenige, der die Versammlung einberuft.

Der Schreiber des Buches ist laut Kap. 1,1 der Sohn Davids, Kdnig in Jerusalem, also Salomo
(Niederschrift zwischen 971 und 931 v. Chr.). Dies wird jedoch von allen liberalen Theologen und
auch von einigen konservativen abgelehnt. Fur diese Ablehnung gibt es grundsatzlich drei Grinde:

der Wortschatz (unterscheidet sich von der Literatur aus der Zeit Salomos)

die Grammatik (unterscheidet sich von der Literatur aus der Zeit Salomos)

die Erwahnung von Noten (Krieg, Armut, Hunger usw.) welche man in den Tagen Salomos
nicht gekannt hatte

Antworten auf diese Grunde:
ad 1 und 2: Wortschatz und Grammatik des Predigers unterscheiden sich von jeder anderen
Literatur der Juden. Dies hangt wahrscheinlich mit der besonderen Form des Buches zusammen.

ad 3: Die verschiedenen im Prediger erwahnten Note beziehen sich nicht unbedingt auf die ganze
Nation - es kann sich um die N6te von einzelnen Personen bzw. um regionale No6te handeln.

Das Buch ist in Form einer Predigt geschrieben und stellt die Suche nach ,,dem Allerbesten”, dem
hochsten Gut dar. Viele groRe Denker der Welt begaben sich auf die Suche nach dem summum
bonum.

Der Prediger untersucht alle Moglichkeiten und erlebt dabei die Frustration und Sinnlosigkeit
eines Lebens ohne Gott — , | can‘t get no satisfaction®.



Einleitung zum Buch Prediger (2)

Der Prediger offenbart seine Einstellung zum Leben in 1,2:

O Nichtigkeit der Nichtigkeiten!, spricht der Prediger. O Nichtigkeit der Nichtigkeiten! Alles ist
nichtig!

Das hebraische Wort fur Nichtigkeit hat die Bedeutung von Hauch, Dampf, Dunst. Es tragt eine
ahnliche Bedeutung wie in Jak 4,14:

und doch wisst ihr nicht, was morgen sein wird! Denn was ist euer Leben? Es ist doch nur ein
Dunst, der eine kleine Zeit sichtbar ist; danach aber verschwindet er.

Der Prediger sieht das Leben unter der Sonne (das auf das Diesseits beschrankte Leben) als fliich-
tig und leer an. Dies ist der Hauptgedanke des Buches. Das Wort , Nichtigkeit” kommt 31 mal vor.
Alle irdischen Ziele und Ambitionen, wenn sie als Selbstzweck verfolgt werden, erzeugen nur
Leere.

Der Prediger wollte den Menschen empirisch die Unsicherheit aller menschlichen Bemiihungen
demonstrieren, ihrem Leben ,,unter der Sonne” einen wirklichen Sinn, Wert oder eine Bedeutung
zu verleihen und sie dazu bringen, Gott zu flirchten, d.h. mit ihm zu rechnen.

Dies soll nicht zu Frustration und Zynismus flihren, sondern vielmehr zu einer personlichen
Beziehung des Vertrauens, so dass das Leben als Geschenk aus Gottes guten Hand empfangen
und genossen werden und im Licht der Ewigkeit gelebt werden kann.



Studieren und Probieren (1,12 —2,11)

1,12-18: Wissen und Weisheit sammeln ist nichtig. ,,Denn wo viel Weisheit ist, da ist auch viel
Enttauschung, und wer sein Wissen mehrt, der mehrt seinen Schmerz.”

2,1-11: Die Suche nach Freude ist nichtig:

MalSvoller Weingenuss

Bauvorhaben: Hauser, Weinberge, Garten, Parkanlagen, Wasserteiche
Viele Sklaven und Bedienstete

GroRe Rinder- und Schafherden

Anhaufung von Silber, Gold und anderen Schatzen

Sanger und Sangerinnen

Viele Frauen

Macht, Reichtum, Weisheit

2,10-11: Und ich versagte meinen Augen nichts von allem, was sie begehrten; ich hielt mein
Herz von keiner Freude zurtick; denn mein Herz schopfte Freude aus all meiner Miihe, und das
war mein Teil von aller meiner Miihe. Als ich mich aber umsah nach all meinen Werken, die
meine Hédnde gemacht hatten, und nach der Miihe, die ich mir gegeben hatte, um sie zu
vollbringen, siehe, da war alles nichtig und ein Haschen nach Wind, und nichts Bleibendes
unter der Sonne!




Weisheit und Torheit, Arbeit und Miihe (2,12-26)

2,12-16: Die Weisheit ist der Torheit liberlegen wie das Licht der Finsternis: Der Weise hat seine
Augen im Kopf; der Tor aber wandelt in der Finsternis. Und doch widerfahrt beiden das gleiche
Geschick — beide sterben und werden vergessen. Auch das ist nichtig.

2,17-23: Arbeit und Erfolg sind nichtig:

2,17: Da hasste ich das Leben; denn mir missfiel das Tun, das unter der Sonne geschieht; denn
es ist alles nichtig und ein Haschen nach Wind.

Alle Mihe ist umsonst, weil man das Erarbeitete einem anderen Uberlassen muss, von dem man
nicht weil}, ob er weise oder ein Tor ist. Was hat man von all seiner Miihe und von seinem
Streben, die Sorgen und Schlaflosigkeit mit sich bringen? Auch das ist nichtig.

2,24-26: Ist es dann nicht besser flir den Menschen, dass er esse und trinke und seine Seele
Gutes genieflen lasse in seiner Miihsal? Doch habe ich gesehen, dass auch das von der Hand
Gottes abhdngt. Denn: »Wer kann essen und wer kann geniefSen ohne mich?« Denn dem
Menschen, der vor Ihm wohlgefdillig ist, gibt Er Weisheit und Erkenntnis und Freude; aber dem
Stinder gibt er die Plage, zu sammeln und zusammenzuscharren, um es dem abzugeben, der
Gott wohlgefillig ist. Auch das ist nichtig und ein Haschen nach Wind.




Zeit und Ewigkeit, Ungerechtigkeit und Gericht (3)

3,1-10: Alles hat seine Zeit. Alles vergeht. Nichts bleibt.

3,11-14: Er hat alles vortrefflich gemacht zu seiner Zeit, auch die Ewigkeit hat er ihnen ins Herz
gelegt — nur dass der Mensch das Werk, das Gott getan hat, nicht von Anfang bis zu Ende
ergriinden kann.

Ich habe erkannt, dass es nichts Besseres unter ihnen gibt, als sich zu freuen und Gutes zu
genieflen in seinem Leben; doch wenn irgend ein Mensch isst und trinkt und Gutes genief3t
bei all seiner Miihe, so ist das auch eine Gabe Gottes.

Ich habe erkannt, dass alles, was Gott tut, flir ewig ist; man kann nichts hinzufiigen und nichts
davon wegnehmen; und Gott hat es so gemacht, damit man ihn fiirchte.

Der Mensch wird niemals mit irdischen Gutern und Vergnigungen die Sehnsucht nach Ewigkeit

stillen konnen, die der Schopfer ihm ins Herz gelegt hat.
Augustinus: ,,Zu deinem Eigentum erschufst du uns, und ruhelos ist unser Herz, bis es ruhet in dir.”

3,16-22: Es gibt viel Ungerechtigkeit. Gott wird zu seiner Zeit recht richten. Der Verzug des
Gerichts stellt eine Prifung fur die Menschen dar: Ist der Mensch wirklich wie das Vieh? Gibt es
keinen Unterschied? Hat der Mensch eine ewige Seele oder nicht?

3,22: So sah ich denn, dass es nichts Besseres gibt, als dass der Mensch sich freue an seinen
Werken, denn das ist sein Teil! Denn wer will ihn dahin bringen, dass er Einsicht in das

gewinnt, was nach ihm sein wird?




Gewalt und Gemeinschaft, Gott und Geld (4 und 5)

4,1-3: Es gibt viel Unterdriickung und Ungerechtigkeit unter der Sonne und keinen Troster bzw.
Helfer. Glucklich, wer schon gestorben ist; noch glicklicher, wer gar nicht erst geboren wird.

4,4-6: Muhe und Erfolg sind vom Neid motiviert und erregen Neid. Aber der Ausstieg aus dem
Hamsterrad kann leicht dazu fihren, dass man sich selbst zugrunde richtet.

4,7-12: Besser gemeinsam als einsam — der Mensch ist fiir Gemeinschaft geschaffen.

4,13-16: Einem weisen Jingling aus niedrigen Verhaltnissen stromt die Volksgunst zu. Er nimmt
den Platz des alten, torichten Konigs ein — aber auch diese Freude vergeht bald.

4,17 - 5,8 (od. 5,1-9): Uberlege dir, was du zu Gott sagst. Hore vor allem gut zu, was er sagt.
Gottesdienst besteht nicht in vielen Worten und Versprechungen sondern in Gottesfurcht.

5,7-8 (od. 8-9): Wundere dich nicht dariiber, dass die Armen ausgebeutet werden. Uber den
Ausbeutern sind noch Machtigere. Aber ein guter Kénig kimmert sich um die (Land-)Wirtschaft.

5,9-19 (od. 10-20): Geldliebe ist eine Sucht. Reichtum ist trigerisch und fliichtig. Man geht nackt
von dieser Welt, wie man gekommen ist. Siehe auch 1Tim 6,6-10.17
=>» Aber wir kbnnen unseren Besitz in ewige Werte umtauschen (Mt 6,19-21; 19,21).

5:17-19 (od. 18-20): Siehe, was ich fiir gut und fiir schén ansehe, ist das, dass einer esse und
trinke und Gutes geniefie bei all seiner Arbeit, womit er sich abmliht unter der Sonne alle Tage
seines Lebens, die Gott ihm gibt; denn das ist sein Teil. Auch wenn Gott irgendeinem
Menschen Reichtum und Schdtze gibt und ihm gestattet, davon zu geniefen und sein Teil zu
nehmen und sich zu freuen in seiner Miihe, so ist das eine Gabe Gottes. Denn er denkt nicht
viel an [die Kiirze] seiner Lebenstage, weil Gott ihm die Freude seines Herzens gewdbhrt.




Anfang und Ende, dulere und innere Werte (6,1 — 7,14)

6,1-6: Ein guter Anfang mit schlechtem Ende ist Nichtigkeit.

6,7-9: Man arbeitet, um sich zu ernahren, aber die Seele bleibt hungrig — so geht es dem Toren,
aber auch dem Weisen und dem Demdtigen. Auch das ist Nichtigkeit.

6,10-12: Das Schicksal des Menschen steht fest — er kann nicht mit dem Allmachtigen dartber

rechten. Er kann viel darliber reden, aber das ist nichtig, denn es bringt nichts. Wer weil3, was gut
ist fur den Menschen, der wie ein Hauch vergeht?

7,1-10: Bei Trauer, Ernst und Tadel wird das Herz gebessert, nicht bei Jubel, Trubel, Heiterkeit. Der
Ausgang einer Sache ist besser als ihr Anfang. Daher sind Besonnenheit und Geduld besser als
Hochmut, Arger und Jammern dariber, dass friiher alles besser war.

7,11-12: Weisheit und materielle Sicherheit bieten beide Schutz, aber die Weisheit gibt Leben.

7,13-14: Betrachte das Werk Gottes! Wer kann gerade machen, was er gekriimmt hat?
Am guten Tag sei guter Dinge, und am bdsen Tag bedenke: Auch diesen hat Gott gemacht
gleichwie jenen - wie ja der Mensch auch gar nicht herausfinden kann, was nach ihm kommt.




Gottlose und Gerechte, Gericht und Gottesfurcht (7,15 — 8,15)

7,15-18: Die Gottesfurcht lehrt einen gesunden Lebenswandel und bewahrt vor den beiden
Extremen des Perfektionismus und der Gesetzlosigkeit.

7,19-22: Die wahre Weisheit verurteilt nicht andere sondern beurteilt sich selbst. Im Besonderen
misst der Weise dem keine Bedeutung bei, wenn hinterriicks schlecht tber ihn geredet wird.

7,23-25: Der Prediger war auf der Suche nach wahrer Weisheit, aber sie blieb unerreichbar.

7,26-29: Gott hat den Menschen aufrichtig geschaffen, aber die Menschen verstricken sich in
gottlosen Planen (Machenschaften, Ranken). Unter 1000 fand der Prediger einen Mann, aber
keine Frau! Er warnt vor der Verfiihrerin, die gleichsam ein Bild fir Versuchung ist (Jak 1,13-15).

8,1-9: Gehorche dem Konig, lehne dich nicht gegen ihn auf, auch wenn die Herrschaft nicht zum
Wohl des Volkes ist. Der Weise weil3, dass es fur alles irgendwann ein gerechtes Gericht geben
wird. Der Mensch hat sein Schicksal nicht in seiner Hand, er kann ihm nicht durch Unrecht
entrinnen.

8,10-14: Weil das Gericht mit Verzogerung kommt, ist das Herz der Menschen mit Bosem erfiillt.
Es scheint oft, als gebe es keine Gerechtigkeit auf Erden. Doch am Ende werden nur die
Gottesfiirchtigen gedeihen.

8,15: Darum habe ich die Freude gepriesen, weil es fiir den Menschen nichts Besseres gibt
unter der Sonne, als zu essen und zu trinken und frohlich zu sein, dass ihn das begleiten soll
bei seiner Miihe alle Tage seines Lebens, die Gott ihm gibt unter der Sonne.




Dasselbe Schicksal fiir Gottlose und Gerechte? (8,16 —9,10)

8,16-17: Menschliche Weisheit hat ihre Grenzen, denn Gottes Werke sind unergrindlich.

9,1-3: Das Herz der Menschen ist voll Bosheit, weil es scheinbar keinen Unterschied macht, ob

man gerecht oder gottlos ist — alle kann dasselbe Schicksal treffen und am Ende miussen alle
sterben.

9,4-6: Fur die Lebenden gibt es noch Hoffnung, fir die Toten ist alles gelaufen und sie haben
keinen Anteil mehr an dem Leben unter der Sonne.

9,7-10: So geh nun hin, iss mit Freuden dein Brot und trinke deinen Wein mit frohlichem
Herzen, denn Gott hat dein Tun ldngst gebilligt! Lass deine Kleider allezeit weif sein, und lass
das Ol nicht fehlen auf deinem Haupt! Genief3e das Leben mit der Frau, die du liebst, alle
Tage deines nichtigen Lebens, das er dir unter der Sonne gegeben hat, alle deine nichtigen
Tage hindurch; denn das ist dein Anteil in [diesem] Leben und in der Miihe, womit du dich
abmiihst unter der Sonne. Alles, was deine Hand zu tun vorfindet, das tue mit deiner ganzen

Kraft;, denn im Totenreich, in das du gehst, gibt es kein Wirken mehr und kein Planen, keine
Wissenschaft und keine Weisheit!




Torheit und Weisheit, Macht und MaRigung (9,11 — 11,8)

9,11-12: Erfolg hangt nicht von menschlichen Vorzigen ab sondern von Zeit und Umstanden. Das
Unheil tGberfallt die Menschen plotzlich.

9,13-18: Weisheit ist besser als Macht, aber die Weisheit der Armen wird verachtet.

10,1-11: Die Torheit lauert Uberall, auch in Staatsamtern. Harte Arbeit ist nicht ohne Risiko. Der
weise Arbeiter sorgt vor und scharft die Axt.

10,12-15: Der Weise hat anmutige Worte, aus dem Mund des Toren kommen viele dumme Worte
hervor und er richtet sich damit selbst zugrunde.

10,16-17: Wehe dem Land, dessen Konig jung ist und dessen Flirsten sich dem Vergniigen
hingeben. Wohl dem Land, dessen Konig ein Edler ist und dessen Flirsten maRvoll sind. Aber selbst
wenn die Oberschicht faul ist und es sich auf Staatskosten gut gehen lasst, fluche nicht dem Konig
— nicht einmal in Gedanken.

11,1-6: Baue deinen Lebensunterhalt auf verschiedenen Investitionen auf. Du weil3t nicht, was

Ertrag bringen wird und was nicht. Lass dich nicht aufhalten von Tragheit oder Angst vor dem
Ungewissen.

11,7-8: Siifs ist das Licht, und gut ist's flir die Augen, die Sonne zu sehen! Denn wenn der
Mensch auch viele Jahre lebt, so soll er sich in ihnen allen freuen und soll an die Tage der
Finsternis denken, dass es viele sein werden. Alles, was kommt, ist Nichtigkeit!




Jugend und Alter (11,9 - 12,8)

11,9: Freue dich in deiner Jugend, junger Mann, und lass dein Herz fréhlich sein in den Tagen
deines Jugendalters; wandle in den Wegen deines Herzens und nach dem, was deine Augen
sehen - doch sollst du [dabei] wissen, dass dir Gott liber dies alles ein Urteil sprechen wird!

11,10 - 12,8: Gedenke deines Schopfers in den Tagen deiner Jugend, solange du gesund und voll
Energie bist, bevor dein Koérper zunehmend schwacher wird:

12,2-5 (HfA): Dann wird selbst das Licht immer dunkler fiir dich: Sonne, Mond und Sterne
verfinstern sich, und nach einem Regenschauer ziehen die Wolken von neuem auf.

Deine Hédinde, mit denen du dich schiitzen konntest, zittern; deine starken Beine werden
schwach und krumm. Die Zdahne fallen dir aus, du kannst kaum noch kauen, und deine Augen
werden triibe. Deine Ohren kénnen den Lédrm auf der Strafse nicht mehr wahrnehmen, und
deine Stimme wird immer leiser. Schon friihmorgens beim Zwitschern der Vogel wachst du auf,
obwohl du ihren Gesang kaum noch héren kannst. Du fiirchtest dich vor jeder Steigung und
hast Angst, wenn du unterwegs bist. Dein Haar wird weifs, miihsam schleppst du dich durch
den Tag, und deine Lebenslust schwindet. Dann trégt man dich in deine ewige Wohnung, und
deine Freunde laufen trauernd durch die StrafSen.

Dann wird der Kérper wieder zu Staub und der Geist geht zu Gott zuruck.

12,8: O Nichtigkeit der Nichtigkeiten!, spricht der Prediger; alles ist nichtig!




Schlusswort (12,9-14)

12,9-10: Der Prediger war nicht nur weise, sondern er gab seine Weisheit weiter, indem er seine
Worte so wahlte, dass sie gefallig waren (attraktive Sprache) und aufrichtig, der Wahrheit
verpflichtet — keine Kompromisse mit der Wahrheit, um die Worte attraktiver zu machen.

Dabei erforschte er bestehende Sprichworte und verfasste auch eigene.

Und weil er sie niederschrieb (vor allem Spriche und Prediger), konnen wir heute davon
profitieren.

Diese Sprichworte sind wie Treiberstacheln, die von einem einzigen Hirten gegeben sind.

Das ist ein Hinweis auf den Messias (Hes 34,23; 37,24). Siehe auch Ps 23; Joh 10,11

Zu welchem Zweck? Damit die vom Oberhirten mit Autoritat und Fursorge Beauftragten die
Herde in die richtige Richtung treiben, namlich dorthin, wo sie Nahrung und Schutz finden.

12,13-14: Das Endergebnis des Ganzen lasst uns héren: Fiirchte Gott und halte seine Gebote;
denn das ist der ganze Mensch. Denn Gott wird jedes Werk, es sei gut oder bése, in das Gericht

tiber alles Verborgene bringen.

Offb 14,6-7: Und ich sah einen anderen Engel inmitten des Himmels fliegen, der hatte ein
ewiges Evangelium zu verkiindigen denen, die auf der Erde wohnen, und zwar jeder Nation und
jedem Volksstamm und jeder Sprache und jedem Volk. Der sprach mit lauter Stimme: Fiirchtet
Gott und gebt ihm die Ehre, denn die Stunde seines Gerichts ist gekommen; und betet den an,
der den Himmel und die Erde und das Meer und die Wasserquellen gemacht hat!




Das Zeugnis der Gnade Gottes im Leben Salomos

Das Buch Prediger ist ein Zeugnis der Gnade Gottes in einem Menschen,

der vieles ,verbockt” hat,

der trotz gutem, gottesfirchtigem Anfang die Anordnungen des Herrn fiir Kénige (5Mo 17,14-20)
missachtete, indem er viele Pferde, viele Frauen und viel Gold und Silber anhaufte. So schlitterte
er Uber die Genusssucht in den Gotzendienst.

der sich trotz der Ermahnung und Androhung des Herrn als unbul3fertig erwies,

der sich trotz der Ziichtigung des Herrn durch Feinde, die er ihm erweckte, als unbul3fertig erwies,
der auf diese Weise die Spaltung Israels in zwei Reiche verursachte.

Aus dem Buch Prediger kdnnen wir schliefen, dass Salomo am Ende zur Einsicht kam und doch
umkehrte, so dass Gott ihn verwenden konnte, um seine Lebenserfahrung und Erkenntnis allen
nachfolgenden Generationen von Gottes Volk im AT und im NT zum Segen zu machen.



,50 ist das Leben, wenn wir es aus einer rein menschlichen Perspektive betrachten, wenn wir
unseren Blick auf dieses Sonnensystem beschranken, ohne jemals unsere Augen zu erheben, um die
Schonheit und Herrlichkeit Gottes im Himmel zu sehen. Wenn das alles ist, was wir sehen, wird uns
das Leben leer und unglicklich machen. Wenn wir jedoch mit Ehrfurcht auf Gott schauen, konnen
wir den Sinn des Lebens, die Schonheit seiner Freuden und die ewige Bedeutung von allem, was wir
tun, einschliellich der kleinen Dinge des Alltags, erkennen. Nur dann kdnnen wir herausfinden,
warum alles wichtig ist.” (Preaching the Word - Ecclesiastes: Why Everything Matters)

Das Dilemma des Predigers stammt vom Garten Eden her, als seine Urahnen vom Baum der
Erkenntnis des Guten und des Bosen alden: Sie wollten selbststandig — also nicht in Abhangigkeit
von ihrem Schopfer — beurteilen, was gut und was bose, was richtig und was falsch, was sinnvoll
und was sinnlos, was verganglich und was bleibend ist.

Alles Beobachten, Erleben und Nachdenken kann nicht von dem Fluch der Verganglichkeit
erlosen, dem Gott die Schopfung nach dem Sindenfall unterworfen hat (R6m 8,20-23).

Nur in Jesus Christus konnen wir wieder in die richtige Abhangigkeit von Gott zuriickkommen, wo
wir das Gute finden, Gerechtigkeit, Sinn und bleibende Werte.

Haben wir das wirklich verstanden? Oder suchen wir noch in dieser Welt nach Erfullung?

1Jo 2,17: Und die Welt vergeht und ihre Lust; wer aber den Willen Gottes tut, der bleibt in Ewigkeit.

1Jo 3,23: Und das ist sein Gebot, dass wir glauben an den Namen seines Sohnes Jesus Christus und
einander lieben, nach dem Gebot, das er uns gegeben hat.




Vom Schopfer zum personlichen Gott

Der Prediger redet nur von Gott, nicht von Jahwe, dem personlichen Gott.

Vgl. Psalm 19: In den ersten 7 Versen geht es um die allgemeine, fur den natlrlichen Menschen
wahrnehmbare Offenbarung Gottes in der Schopfung. Der Bundesname Jahwe kommt nicht vor.
Im zweiten Teil des Psalms (ab V.8), wo es um die spezifische Offenbarung Gottes in seinem Wort
geht und um die personliche Beziehung des Beters zu Gott, wird 7 mal Jahwe verwendet.

Der Prediger beobachtet und erlebt das Leben eines natlirlichen Menschen, der zwar anerkennt,
dass es einen Schopfer gibt, dem er Ehrfurcht schuldig ist, der aber keine personliche Beziehung
des Vertrauens und der Liebe zu diesem Schopfer hat.

Die Anerkennung des Schopfers und Ehrfurcht vor ihm, ist die Basis um ihn personlich kennen
und lieben zu lernen.

Die Summe der Lehre fir den natlrlichen Menschen ist die Gottesfurcht und Unterordnung
unter seinen Schopfer als Herrn.

Auf diesem Weg kann sich Gott ihm als der personliche, liebende Gott offenbaren, der mit ihm
durch Jesus Christus in einen Bund der Liebe und des Vertrauens mit ihm treten will.

Und so kann er anfangen, das grof3te Gebot zu erfillen, namlich Gott mit seinem ganzen Wesen
zu lieben.



Der Schliissel zum Sinn: Die personliche Beziehung zu Gott

kann den Schopfer erkennen (Rom 1,19-

20)
kann Ehrfurcht vor Gott haben

hat keine personliche Beziehung zu Gott

kann sich durch Beobachtung,
Erfahrung, Nachdenken und Lernen von
Anderen Lebensweisheit aneignen

kann erfolgreich sein, aber am Ende
bleibt kein Gewinn ubrig

kann vorubergehenden Sinn finden

kann fluchtige Freude erleben

ist der Willkur des Schicksals
ausgeliefert

hat den allein wahren Gott und seinen Gesandten,
Jesus Christus erkannt (Joh 17,3)

hat Ehrfurcht vor Gott und liebt ihn

hat eine personliche Beziehung zu Gott durch Jesus
Christus, die auf Vertrauen beruht

kann ebenso lernen wie der nattrliche Mensch,
bekommt daruber hinaus aber gottliche Offenbarung

kann erfolgreich sein, indem er die Werke tut, die Gott
fur ihn vorbereitet hat, und die ewigen Gewinn bringen

hat das Ziel und den Sinn seines Lebens gefunden
und kann immer mehr lernen entsprechend zu leben

kann gottliche Freude erleben

ist geborgen in der Hand seines liebenden,
allmachtigen Vaters



Die Auferstehung macht den Unterschied

Weil Jesus Christus auferstanden ist und uns ewiges Leben gibt, wenn wir uns ihm anvertrauen,
konnen wir die rein irdische Perspektive hinter uns lassen. Von Gottes ewiger Perspektive aus ergibt
alles einen Sinn:

unsere Freude — dich sich in Dankbarkeit gegeniiber dem Vater ausdriickt — und unser Leid
was wir mit unserer Zeit und Energie, was wir mit unseren Gaben und Mitteln machen
unsere kleinen und groBen Werke, unsere niedrigsten und erhabensten Arbeiten

alles, was Gott uns zu seiner Zeit zugedacht hat: Lies in diesem Sinn Kap. 3,1-8!

1Kor 15,32.53-55.58: Wenn ich als Mensch in Ephesus mit wilden Tieren gekimpft habe, was
nitzt es mir, wenn die Toten nicht auferweckt werden? - »Lasst uns essen und trinken, denn
morgen sind wir tot!«

Denn dieses Verwesliche muss Unverweslichkeit anziehen, und dieses Sterbliche muss
Unsterblichkeit anziehen. Wenn aber dieses Verwesliche Unverweslichkeit anziehen und dieses
Sterbliche Unsterblichkeit anziehen wird, dann wird das Wort erflillt werden, das geschrieben
steht: »Der Tod ist verschlungen in Sieg! Tod, wo ist dein Stachel? Totenreich, wo ist dein Sieg ?«

Darum, meine geliebten Briider, seid fest, unerschliitterlich, nehmt immer zu in dem Werk des
Herrn, weil ihr wisst, dass eure Arbeit nicht vergeblich ist im Herrn!




Quellenangaben

Unterlagen des Schulungsprogramms des Evangeliumszentrums Wien zum Buch Prediger - Teile
66 und 67; Uberarbeitungsstand 2020

Das Buch Prediger — “Sphinx” der hebraischen Literatur, Benedikt Peters
© 2000: Christliche Verlagsgesellschaft, Dillenburg



