
n° 121 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Les religions dans la construction de la Paix 
 
 
 
 
 

Dossier de fiches d’expériences 
coordonné par Claire Launay 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Septembre 2000 



Avant-propos 
 
Un collège des religions pour la paix 
Des expériences au service de la paix 
Le présent dossier réunit des fiches de cas et de courts textes de perspectives. Il est consacré à la 
responsabilité des religions et des croyants à l’égard de la construction de la paix et centré sur la 
préparation et la tenue d’un séminaire international réunissant du 9 au 15 mai 1999, une trentaine de 
personnes engagées, à des titres divers et en lien avec leurs convictions religieuses, dans la construction 
de la paix. 
Un collège des religions pour la paix 
Ce séminaire s’inscrit lui même dans le programme “ Art de la paix ” conduit par la FPH. Au sein de ce 
programme est progressivement apparue l’importance de l’engagement des différents milieux sociaux et 
professionnels dans la construction de la paix. En effet, l’organisation internationale de ces milieux, leur 
place actuelle ou potentielle dans la guerre et la paix, en font des acteurs collectifs importants. 
Ainsi, les jeunes sont à la fois les plus vulnérables aux passions nationalistes mais peuvent aussi tisser des 
réseaux internationaux de résistance à ces passions et de promotion des droits de l’homme. 
Ainsi, les femmes, parfois égéries de la guerre, sont souvent en première ligne des combats pour la 
tolérance et la réconciliation. En Argentine, en Afrique, en Russie, en Irlande, des réseaux de femmes et 
de mères ont été un facteur décisif dans la lutte contre la guerre. 
Ainsi, les scientifiques, dont les recherches sont décisives pour les efforts d’armement ont eux aussi su 
tisser, même par dessus le rideau de fer, des réseaux de résistance à la guerre. 
L’ambition du séminaire organisé à Amsterdam conjointement avec la Conférence Mondiale des 
Religions pour la Paix (WCRP) a été précisément de contribuer à la construction d’un collège des 
religions pour la construction de la paix. 
Religion, guerre et paix1 
La religion apparaît aujourd’hui comme cause de conflit et de guerre, dans plusieurs parties du monde : 
entre catholiques, musulmans et orthodoxes en Europe de l’Est et dans les Balkans, entre catholiques et 
protestants en Irlande, entre juifs et musulmans en Israël, entre hindouistes et musulmans, en Inde et au 
Pakistan, entre musulmans et chrétiens en Indonésie… Elle apparaît également comme médiatrice dans la 
résolution de plusieurs conflits inter-communautaires : dans les Conférences Nationales des pays 
africains, dans la fin de l’apartheid en Afrique du Sud, dans la fin de la guerre civile au Guatemala. 
La religion semble ainsi véhiculer les passions les plus guerrières et les actions les plus pacificatrices. 
Elle est traversée par l’ambiguïté. Elle délimite l’appartenance communautaire, et de ce fait crée souvent 
des divisions à l’intérieur même d’une unité nationale. Dans le même temps elle unifie, au-delà des 
frontières locales et des identités nationales. Elle masque souvent des rivalités qui relèvent de différences 
culturelles, sociales, économiques, politiques ou autres, et en même temps elle leur sert de moyen 
d’expression. Quand elle pousse à la violence et à l’affrontement, elle cache souvent d’autres causes de 
conflit ; et quand elle aide au processus de paix, elle sert plutôt à révéler et à dire ce qui dans la logique 
guerrière ne peut pas être dit. Quand elle est revendiquée comme cause de violence elle intègre et 
homogénéise toutes les différences identitaires sous l’identité confessionnelle. Quand elle devient 
instrument de paix, quand elle rend possible le pardon et la réconciliation, elle désintègre pour unir 
autrement. La religion “ contient ” donc la violence dans les deux sens du terme contenir : elle la recèle et 
lui fait barrage ; elle la porte et l’arrête ; elle l’enflamme et l’endigue. Cette ambiguïté observée dans le 
rôle joué aujourd’hui par la religion dans plusieurs des conflits locaux et internationaux, pose la question 
de sa nature. Identifier les facteurs qui expliquent cette ambiguïté peut aider à trouver des moyens pour 
désarmer sa potentialité guerrière et pour se servir de sa potentialité pacificatrice. 
 
L’une des singularités de ce séminaire a été de réunir à la fois des croyants de différentes confessions et 
des chercheurs. Il était important en effet de sortir d’un simple recueil d’engagement militants ou 
d’affirmations lénifiantes et théoriques sur le potentiel de paix de chaque religion. C’est ce qu’a permis la 
contribution de jeunes chercheurs réunis par le Centre de Recherche sur la Paix de l’Institut Catholique de 
Paris. 
 
La dynamique s’est déroulée en deux temps : 



* la rédaction d’un premier dossier de travail constitué de fiches d’expérience en collaboration avec une 
équipe d’étudiants du Centre de recherche sur la Paix 
* l’organisation d’un atelier préparatoire de deux jours qui a réuni une trentaine de participants à 
Amsterdam du 9 au 11 mai. Il a permis d’enrichir la réflexion et de préparer l’animation d’un atelier 
public pour la conférence internationale pour la paix de la Haye, qui s’est tenue immédiatement après, du 
11 au 15 mai. Cette conférence célébrait le 100e anniversaire de l’appel de La Haye. Elle fut l’occasion 
de donner à ces questions l’importance qu’elles méritent. 
 
Certes, une rencontre de deux jours ne pouvait pas prétendre à elle seule tracer des perspectives 
définitives s’imposant à tous les croyants et à toutes les mouvances religieuses. Néanmoins, nous tenons à 
souligner que des conclusions et des perspectives claires se sont dégagées et que nous aimerions mettre 
en débat. Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber du groupe interreligieux de Saint-Denis ont 
particulièrement travaillé à leur mise en note, qu’ils soient ici remerciés. 
 
Les différents niveaux de violence sont du plus profondément individuel au plus largement collectif. 
C’est dans ces différents niveaux qu’il faut trouver des réponses. 
Constatant d’abord que chaque religion recèle un potentiel de violence et un potentiel de paix, on ne peut 
limiter le potentiel de violence et valoriser le potentiel de paix qu’en approfondissant chacun sa propre 
religion à la lumière des autres. 
Constatant ensuite, que la gestion pacifique du monde de demain passe par la construction de l’unité dans 
la diversité, nous disons que l’engagement commun des croyants dans la résolution des défis du monde 
contemporain, est un moyen privilégié s’y parvenir. 
Constatant enfin, l’interpénétration du religieux, du social et du politique, nous devons reconnaître que 
les religions ne se peuvent se borner à se détacher du monde ; elles doivent développer en commun leurs 
capacités d’interpellation de l’ordre économique, social et politique. 
 
Pierre Calame et Claire Launay 
 
 
 
 



 
Sommaire 
 
Introduction : Le dialogue entre militants et chercheurs :  
du bon usage de la distance critique   9 
La carte thématique   13 
 
1. Religions et culture   17 
Fiche 1 – La religion : vase communicant de violence et de paix 
L’ambiguïté de la religion relève de l’ambiguïté du sacré   19 
Fiche 2 – “ La guerre sainte ”   21 
Fiche 3 – “ Seigneur, où étais-tu pendant le génocide ? ” Essai d’analyse  
de l’usage des appartenances dans le conflit rwandais   24 
Fiche 4 – Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme  
en Serbie. Sur une cohabitation séculaire entre orthodoxie et nationalisme   26 
Fiche 5 – Kosovo : “ La chasse aux musulmans ”. Un modèle d’Apartheid  
ethnico-religieux   28 
Fiche 6 – L’idéologie religieuse. Source de violence dans les conflits ?   30 
Fiche 7 – Des liens entre religion et violence dans les conflits  
centre-américains   32 
Fiche 8 – Éthique protestante et affranchissement de la violence.  
La fonction politique des protestants urbains-populaires  
au Guatemala pendant la guerre civile   34 
Fiche 9 – Caractéristiques de l’islamisme algérien   36 
Fiche 10 – Quelle économie pour une théologie de la paix ?  
Sur la théologie de la libération et l’utopie économique   38 
Fiche 11 – De l’économie du salut au salut de l’économie  
Quelle théologie et quelle économie pour penser la paix ?   40 
Fiche 12 – La certitude scientifique face au tragique de l’histoire  
Rôle de la science dans les conflits religieux   42 
Fiche 13 – Pour une spiritualité de la paix   44 
Fiche 14 – Quakerism as an example of the three peace churches  
Origins and peace work of the Society of Friends (quakers)   46 
Fiche 15 – Swadyaya : aux sources de l’hindouisme  
En Inde, un mouvement de masse transforme les villages par la spiritualité   48 
 
2. Religions et éducation   51 
Fiche 16 – Stratégies d’éducation à la paix  
Les limites du rôle de l’Eglise catholique   53 
Fiche 17 – Une Commission permanente d’éducation à la paix dans le cadre  
de la Conférence mondiale des religions pour la paix. Présentation des objectifs,  
des projets et des expériences   55 
Fiche 18 – Spirit in Education Movement in Burma  
Grassroots Leadership Training for Peoples from Burma   58 
Fiche 19 – Stratégies de paix : l’art du compromis (inter et intra-religieux)  
Réhabiliter la notion de “ compromis ” dans une dynamique créative   60 
Fiche 20 – Inventer des stratégies de paix en Algérie ?   63 
Fiche 21 – Religion et Paix en Algérie : lslam, christianisme et humanité plurielle.   65 
Fiche 22 – Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare   67 
Fiche 23 – Exposition et veillée interreligieuses  
Accueil interreligieux pendant la période du Mondial de Football à Saint-Denis   69 
Fiche 24 – Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux   71 
Fiche 25 – Religions, paix et violence en banlieue  
Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-Denis   73 



Fiche 26 – Les religions du monde au Sommet de la Terre, Rio de Janeiro, 1992   75 
Fiche 27 – L’organisation de l’Islam et la diffusion de son message sur l’Internet   77 
Fiche 28 – Cybersociologie des acteurs islamistes algériens  
Formation et fonction des élites djaz’aristes   79 
Fiche 29 – Le prosélytisme politico-religieux sur le Web :  
l’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa et le Djihad (LIDD)   81 
Fiche 30 – Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire :  
l’exemple de Hijra International Organisation (H. I. O)   84 
Fiche 31 – Le prosélytisme religieux sur le Web : l’exemple de “ The Voice of Islam ”   86 
Fiche 32 – For a peaceful society. Organization and functioning of the  
Wongsanit Ashram   88 
Fiche 33 – Projet éducatif interreligieux au collège   90 
 
3. Religions et société   93 
Fiche 34 – Guatemala : la croix et l’épée s’affrontent   95 
Fiche 35 – La visite de Jean Paul II à Cuba : L’appui au peuple   97 
Fiche 36 – Le rôle de la société civile dans le processus de paix au Guatemala   99 
Fiche 37– Solidarité active du Diocèse San Cristobal de Las Casas  
avec les réfugiés du Guatemala   101 
Fiche 38 – Le rôle de l’Eglise au Cambodge   103 
Fiche 39 – Défis et risques d’une Église médiatrice   106 
 
4. : Religions et politique   109 
Fiche 40 – La position du Vatican : une défense contestée   111 
Fiche 41 – L’utilisation de la religion à des fins politiques   113 
Fiche 42 – La portée de la papauté au Nicaragua : de Paul VI à Jean-Paul II   115 
Fiche 43 – L’Église au Rwanda : coupable ou témoin gênant ?   117 
Fiche 44 – La tragédie du Rwanda et les Eglises d’Afrique de l’Est   119 
Fiche 45 – La légitimation du sentiment nationaliste par l’Église orthodoxe serbe  
à travers le conflit du Kosovo   122 
Fiche 46 – Les élites religieuses sur la scène politique roumaine   124 
Fiche 47 – La foi au service de la paix dans les pays des Grands Lacs   126 
Fiche 48 – La position de l’Eglise catholique du Rwanda  
sur la réconciliation nationale   128 
Fiche 49 – A propos de la participation des Chrétiens au génocide   130 
 
Index  133 



Introduction 
 
Le dialogue entre militants et chercheurs :  
du bon usage de la distance critique 
Le dialogue entre militants et chercheurs n’est jamais aisé. Il a été en l’espèce grandement facilité par la 
clarté des responsabilités des uns et des autres dans la dynamique de la réunion. Les travaux des 
chercheurs ont apporté des points de repère au dialogue et une posture méthodologique adaptée. Elle est 
exposée dans le texte ci-dessous : 
Le travail présenté résulte de la collaboration entre la Fondation Charles Léopold Mayer pour le progrès 
de l’Homme et le Centre de recherche sur la Paix, de L’Institut catholique de Paris, pour préparer une 
rencontre internationale “ religions et paix ” qui s’est tenue à La Haye en mai 1999 à l’occasion de la 
Conférence mondiale sur la Paix. De jeunes chercheurs y livrent le fruit de leurs investigations sur le 
thème “ religions, violence et société ”, sous forme de fiches d’expériences normalisées, destinées à 
s’intégrer dans la banque internationale d’expériences DPHL (Dialogue pour le Progrès de l’Humanité). 
Le rapport entre religions et violences a déjà fait l’objet de travaux. Toutefois, à la différence de maints 
d’entre eux, les fiches proposées ne proposent pas le point de vue normatif. Trop souvent en effet, la 
violence déployée par les acteurs religieux est perçue comme résultant d’une erreur d’interprétation des 
textes fondateurs, ou encore comme relevant d’un contexte culturel ancien et aujourd’hui dépassé. De 
même, la distinction couramment faite entre religions et spiritualités permet de faire endosser 
commodément aux religions — souvent assimilées aux institutions religieuses établies et référées aux 
monothéismes — le poids de la violence. A ces approches normatives dont seraient exonérées les 
spiritualités, nous avons préféré l’observation des réalités concrètes. Quelle religion, quelle spiritualité 
n’a pas manifesté dans un passé plus ou moins proche, des formes d’actions non violentes ? Quelle 
religion n’a pas légitimé au cours de son histoire, la violence humaine ? Quel texte fondateur ne présente 
pas des ambiguïtés à ce sujet ? Et pour les groupes religieux les plus récents, que signifie réellement 
l’adoption de la non-violence : quel rapport ce choix implique-t-il dans le contexte politique, national et 
international ? La non violence réorganise la place du groupe des croyants au sein du monde : 
participation non violente active, mais aussi retrait du monde qui peut ici ou là, s’assimiler à une fuite 
hors du monde, et donc à un abandon du combat pour les droits de l’Homme. 
L’analyse des situations contemporaines a en effet obligé les chercheurs du Centre de Recherche sur la 
Paix à rappeler la complexité des situations dans lesquelles les acteurs religieux sont engagés, mais aussi 
à souligner la diversité des facettes de tout acteur religieux : même l’Eglise catholique, dont chacun 
connaît le degré d’institutionnalisation et souvent de centralisme, est traversée de courants, de tendances, 
et vit finalement de la juxtaposition et de la coexistence entre des milliers d’organisations que l’on ne 
peut identifier aux seules orientations et actions du Saint-Siège. 
Par ailleurs, isoler l’enseignement des religions de l’action des croyants ou du contexte politique et 
culturel n’a pas grand sens. Les religions donnent et reçoivent de leur environnement. Elles apportent 
leurs contributions à la société, mais sont également des constructions sociales. Elles sont tributaires de 
leur société, en constituant souvent le miroir, reproduisant, tous en les réinterprétant et les traduisant dans 
leur langage, les grands débats de leur temps. 
Autrement dit, c’est à travers l’insertion des acteurs religieux dans leur société locale, nationale, ou 
internationale, que se déchiffrent et se comprennent le sens donné à la paix proposée, ainsi que 
l’éventuelle légitimation du recours à la violence, selon des conditions que chaque religion précise. 
Plus, l’analyse sociale des croyants révèle combien les appartenances sociales influencent les croyances, 
et provoquent des interprétations sélectives des textes fondateurs. D’une certaine manière, comme le 
montrent certaines fiches, les religions constituent un marché, des réservoirs de sens et de symboles, au 
sein desquelles chacun vient puiser à sa guise, en fonction de ses intérêts propres. 
Cette interprétation du religieux et du social se lit aussi dans les rapports entre religieux et modernité. Par 
exemple, l’usage d’Internet par certains groupes islamistes fait apparaître la complexité de ce rapport. La 
modernité est décriée dans sa globalité mais ses avancées technologiques sont utilisées sans réserve 
quand il s’agit de servir la cause. 
Ce sont ainsi différents niveaux d’interprétation et d’analyse qui sont proposés : le rappel des textes 
fondateurs, mais aussi les actions diplomatiques de telle religion instituée ; les pratiques officiellement 



admises, mais aussi les initiatives de groupe contestataires ; le rôle des organisations, mais aussi 
l’importance des individus, le poids des personnalités. 
L’exemple du Rwanda manifeste très clairement l’imbrication des facteurs collectifs et individuels mais 
oblige aussi à une lecture différenciée selon les échelles du temps. En lecture immédiate, les 
responsabilités collectives de l’Eglise dans les massacres est accablante. La fonction du témoignage 
apparaît mieux au fur et à mesure que s’élabore le lent travail de la mémoire, de l’anamnèse. Les actes de 
personnalités prennent, avec le recul, une autre ampleur, et préfigurent la constitution de symboles et d’un 
imaginaire de paix. 
Car, c’est également à ce niveau que doit se comprendre la responsabilité des acteurs religieux. Certes, on 
l’a souligné, l’insertion sociale et politique a son importance. Mais les acteurs religieux ne jouent pas sur 
ce seul registre. Concurrencés ces dernières décennies par les idéologies politiques, les croyants après la 
chute du Mur de Berlin, à l’heure du libéralisme triomphant de la mondialisation, disposent de textes dont 
l’interprétation, toujours renouvelée en raison d’un contexte en constante transformation, permet 
l’émergence de nouvelles utopies mobilisatrices et la constitution de nouveaux imaginaires. 
Sans doute l’approche sociologique de la religion apparaîtra à certains par trop restrictive. D’où la 
nécessité d’expliquer brièvement le point de vue méthodologique adopté par le centre de recherche sur la 
Paix 
Les fiches révèlent des démarches communes. Voici les hypothèses méthodologiques que nous nous 
sommes proposées en ce qui regarde la construction de l’objet d’analyse 
La conceptualisation 
 
Chacune des analyses, ou des fiches, est un document original qui se rapporte à une expérience. Il s’agit 
donc de la construction personnelle d’une analyse à partir d’un phénomène historique contemporain. 
Lorsque nous parlons de religion, il est impératif de comprendre qu’il s’agit d’une expérience religieuse 
concrète. Les acteurs sont donc socialement identifiés, pas uniquement en terme de confession, mais aussi 
à l’intérieur des confessions, en terme de hiérarchies de mouvements, de groupes religieux, etc. 
Toute confession est toujours géographiquement et socialement située. Elle est placée dans un 
environnement culturel, social et politique qui permet de relever ses relations pacifiques et/ou 
conflictuelles avec le contexte. 
Nous ne nous sommes penchés que sur les relations entre religion, violence et paix, ce qui nous a amenés 
à privilégier une approche sociologique des confessions. Une religion n’est donc pas perçue comme étant 
une entité ontologique définie une fois pour toutes, immuable ou imperméable. Elle est approchée en tant 
qu’institution sociale. 
De par leur message, les religions se révèlent comme des éléments constructeurs de sociétés. Le haut 
clergé comme les croyants de la base, les mouvements et les congrégations, les idées et les rites peuvent 
se révéler des éléments symboliques très puissants qui enrichissent les sociétés, les transforment, les 
construisent. 
Pour le chercheur, une religion n’existe qu’au sein d’un monde où les intérêts économiques et les luttes 
de pouvoirs, les utopies et les idéologies, les objectifs stratégiques et les conflits la provoquent ou la 
rejettent, lui obéissent ou l’utilisent, l’enrichissent ou la déchirent. Elle est aussi en cela une construction 
sociale. 
L’approche générale a été pensée en terme de recherche-action. Il est assez rare que des chercheurs 
viennent confronter les résultats de leurs travaux aux réactions de ceux qui, indirectement, participent de 
“ l’objet social ” analysé. Le défi proposé par la Fondation Charles Léopold Mayer pour le progrès de 
l’homme a semble-t-il, réussi. Les représentants des confessions présentes à la rencontre de La Haye ont 
accepté la distanciation proposée par les travaux présentés. Pour les chercheurs, les discussions avec ces 
croyants ont été, indiscutablement très enrichissantes et stimulantes. 
 
F. Mabille,  
secrétaire général du CRP,  
le groupe d’étudiants chercheurs 
 
 
La carte thématique 



Les fiches de cas qui constituent ce dossier font partie de la Banque internationale d’échange 
d’expériences DPH (voir présentation à la fin du dossier). Chaque fiche contient des mots clés 
correspondant aux thèmes abordés. L’index de ces mots clés thématique figure p. 
 
L’intérêt des mots clés n’est pas seulement d’effectuer une recherche informatique ou manuelle sur la 
base de données dans laquelle sont répertoriées les fiches. Il est aussi de donner une vision de l’ensemble 
des questions abordées et les liens qui existent entre elles. Ainsi, pour aider le lecteur à identifier les 
thèmes traités, nous avons à partir de ces mots clés, dessiné une carte d’ensemble dans laquelle il peut se 
repérer et circuler. 
 
La carte se construit en différentes étapes. Nous reprendrons ici les principales. 
1re étape : le choix et l’articulation des mots clés 
La carte thématique reprend la totalité des mots clés, mais certains recouvrent des notions plus générales 
que d’autres ou plus centrales que d’autres. Une hiérarchie s’établit alors du détail au général ou de 
l’anecdotique au central. 
 
Dans le cas de notre étude, les deux notions générales sont : religions et paix. La religion est le thème 
général, il est en relief, la théologie ou la foi sont des mots clés “ détail ”, ils apparaissent dans une autre 
typographie. 
Les mots clés sont donc classés par ordre d’importance puis reliés les uns aux autres suivant leur 
proximité sémantique. 
2e étape : l’architecture de la carte structure la réflexion 
Dans leur participation à la construction de la paix, les religions établissent un rapport avec la culture, 
l’éducation, la société, le politique. Elles sont en effet constitutives d’une culture, elles ont un projet 
éducatif précis, interviennent dans les débats sociaux et jouent un rôle politique. Ainsi, dans chacun de 
ces domaines ou lieux d’intervention les religions agissent ou non pour la paix. 
 
Ces quatre notions, constituent l’architecture de la carte mais aussi les têtes de chapitre de notre 
document. Elles structurent ainsi notre réflexion. 
3e étape : Les relations entre les 4 champs d’intervention 
L’intervention des religions dans la construction de la paix peut recouvrir plusieurs domaines et ceux 
pour une même action. Par exemple, la promotion d’une culture de la paix intervient dans le domaine de 
la culture, de l’éducation et de la société. De même que les valeurs relèvent de la culture ou de 
l’éducation. Dans la réalisation graphique, nous avons souhaité exprimé cette inter-relation. 
 
Le demi cercle fléché indique le lien entre religions et paix. La construction de la paix passe par plusieurs 
étapes, ce sont les quatre champs thématiques, mais celles-ci sont liées les unes avec les autres : le 
pointillé exprime cette ouverture. Les notions communes à 2 ou 3 ou 4 champs thématiques sont placées 
sur les pointillés, c’est le cas de la culture de la paix. 
 
La cartographie est un exercice délicat. Il doit répondre à de multiples exigences, la première étant de 
rendre visible des éléments textuels d’information et leurs inter-relations. Nous espérons que ces quelques 
clés de lecture vont ont permis de saisir l’enjeu et l’intérêt de la carte. Elle est un outil intéressant qui peut 
être une aide à la compréhension, à la proposition ou à l’action. Sa réalisation est en constante 
amélioration, et notamment par la prise en compte de vos remarques. 
 
1. 
 
Religions et culture 
Potentiel de violence et potentiel de paix 
Dans le monde actuel, les religions sont à la fois facteurs de guerre et facteurs de paix. Chaque religion 
affiche ses intentions pacifiques. Mais, dans le passé comme aujourd’hui, les religions et institutions 
religieuses sont associées de multiples manières à la violence. Ciment essentiel des sociétés, impliquées 
de multiples manières dans leur gestion, souvent composante principale de l’identité, la religion se trouve 



engagée, de façon active ou passive dans les conflits qui divisent ou opposent les sociétés et les 
communautés. Ce constat prend de plus en plus de force aujourd’hui où de nombreuses tensions 
identitaires, de nombreux conflits entre communautés prennent prétexte de différences religieuse ou 
ethniques. 
 
Les religions ont une responsabilité particulière dans la construction de la paix. 
Si l’engagement des religieux à l’égard de la paix est un préalable, il doit aussi s’accompagner, pour 
chaque croyant, d’un sentiment de responsabilité personnelle qui le conduise à approfondir, dans un effet 
constant de lucidité, les liens entre religion et violence, entre foi et intolérance et une volonté d’être un 
acteur de paix. 
 
Chaque religion recèle en elle même un potentiel de violence et un potentiel de paix. 
Le potentiel de violence est amplifié lorsque chaque religion cherche à imposer la vérité. Religions et 
croyants doivent canaliser le potentiel de violence et valoriser le potentiel de paix. 
Pour parvenir à la paix, les croyants doivent approfondir leur propre religion à la lumière de celle des 
autres. Dans le bouddhisme, il est dit : “ le doigt montre la lune, mais il n’est pas la lune. ” Ainsi, en 
pratiquant leurs religions respectives, les croyants doivent adopter une attitude de tolérance informée, car 
la religion est un cheminement qui passe par la rencontre, l’interrogation permanente et non un savoir 
figé. 
 
La violence est également présente chez chacun d’entre nous, car la société de compétition favorise 
l’insécurité et la peur des autres. Cette violence peut cependant devenir une source de créativité si les 
croyants trouvent la capacité de la transformer et notamment en s’inspirant d’expériences mystiques et 
religieuses. 
 
 
 
Fiche 1 : La religion : vase communicant de violence et de paix. L’ambiguïté de la religion relève de 
l’ambiguïté du sacré. LASIDA, Elena 
Fiche 2 : “ La guerre sainte ”. SOSSA ORTIZ, Ricardo 
Fiche 3 : “ Seigneur, où étais-tu pendant le génocide ? ”. Essai d’analyse de l’usage des appartenances 
dans le conflit rwandais. MUSILA, Cyril 
Fiche 4 : Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme en Serbie. Sur une cohabitation 
séculaire entre orthodoxie et nationalisme. PARLAE, Dan 
Fiche 5 : Kosovo : “ La chasse aux musulmans ”. Un modèle d’Apartheid ethnico-religieux. PARLEA, 
Dan 
Fiche 6 : L’idéologie religieuse. Source de violence dans les conflits ? SOSSA ORTIZ, Ricardo 
Fiche 7 : Des liens entre religion et violence dans les conflits centre-américains. BAUER, Henri 
Fiche 8 : Ethique protestante et affranchissement de la violence. La fonction politique des protestants 
urbains-populaires. au Guatemala pendant la guerre civile. BAUER, Henri 
Fiche 9 : Caractéristiques de l’islamisme algérien. SOSSA ORTIZ, Ricardo 
Fiche 10 : Quelle économie pour une théologie de la paix ? Sur la théologie de la libération et l’utopie 
économique. LASIDA, Elena 
Fiche 11 : De l’économie du salut au salut de l’économie. Quelle théologie et quelle économie pour 
penser la paix ? LASIDA, Elena 
Fiche 12 : La certitude scientifique face au tragique de l’histoire. Rôle de la science dans les conflits 
religieux. LASIDA, Elena 
Fiche 13 : Pour une spiritualité de la paix 
Fiche 14 : Quakerism as an example of the three peace churches. Origins and peace work of the Society 
of Friends (quakers). GILLETT, Nicholas 
Fiche 15 : Swadyaya : aux sources de l’hindouisme. En Inde, un mouvement de masse transforme les 
villages par la spiritualité. TUININGA, Marlène  
Fiche 1 
La religion : vase communicant de violence et de paix 



L’ambiguïté de la religion relève de l’ambiguïté du sacré 
 
 
 
 
La religion apparaît aujourd’hui comme cause de conflit et de guerre, dans plusieurs parties du monde : 
entre catholiques, musulmans et orthodoxes en Europe de l’Est, entre catholiques et protestants en 
Irlande, entre juifs et musulmans en Israël, entre Indiens et pakistanais, en Indonésie… 
Elle apparaît également comme médiatrice dans la résolution des plusieurs conflits inter-communautaires 
: dans les Conférences Nationales des pays africains, dans la fin de l’apartheid en Afrique du Sud, dans la 
fin de la guerre civile au Guatemala. 
La religion semble ainsi véhiculer les passions les plus guerrières et les actions les plus pacificatrices. 
Elle est traversée par l’ambiguïté. Elle délimite l’appartenance communautaire, et de ce fait crée souvent 
des divisions à l’intérieur même d’une unité nationale, et en même temps elle unifie au-delà des frontières 
locales et des identités nationales. Elle masque souvent des rivalités qui relèvent de différences 
culturelles, sociales, économiques, politiques ou autres, et en même temps elle leur sert de moyen 
d’expression. Quand elle pousse à la violence et à l’affrontement, elle cache souvent d’autres causes de 
conflit ; et quand elle aide au processus de paix, elle sert plutôt à révéler et à dire ce qui dans la logique 
guerrière ne peut pas être dit. Quand elle est revendiquée comme cause de violence elle intègre et 
homogénéise toutes les différences identitaires sous l’identité confessionnelle. Quand elle devient 
instrument de paix, quand elle rend possible le pardon et la réconciliation, elle désintègre pour unir 
autrement. La religion “ contient ” donc la violence dans les deux sens du terme contenir : elle la recèle et 
lui fait barrage ; elle la porte et l’arrête ; elle l’enflamme et l’endigue. Cette ambiguïté observée dans le 
rôle joué aujourd’hui par la religion dans plusieurs des conflits locaux et internationaux, pose la question 
de sa nature. Identifier les facteurs qui expliquent cette ambiguïté peut aider à trouver des moyens pour 
désarmer sa potentialité guerrière et pour se servir de sa potentialité pacificatrice. A cet égard la théorie 
de René Girard sur le sacrifice nous semble ouvrir des pistes intéressantes. Selon cet auteur, cette 
ambiguïté est propre à la logique sacrificielle. Le sacrifice constitue en lui même un acte violent et de ce 
fait recèle la violence, et en même temps il apaise les violences intestines et empêche les conflits 
d’éclater. Girard explique ainsi à travers le sacrifice, la constitution et la stabilité des sociétés primitives. 
Mais à travers cette théorie du sacrifice, il dévoile la logique du sacré. La violence et le sacré apparaissent 
comme inséparables. Le sacré dans le religieux primitif apparaît comme une “ combinaison étrange de 
violence et de non-violence ”. Il domestique la violence, la règle, l’ordonne, la canalise, afin de l’utiliser 
contre toute forme de violence proprement intolérable. Le sacré permet ainsi de passer d’une violence 
pernicieuse à une violence bénéfique. Dans le religieux contemporain le sacré a pris d’autres formes, mais 
il est toujours traversé par ce rapport ambivalent envers la violence. En effet, quand le religieux sert à 
arrêter la violence tel que le sacrifice dans les sociétés primitives, il le fait en passant par un autre type de 
violence. Il ne s’agit plus d’une violence physique mais d’une violence morale et spirituelle, car le pardon 
et la réconciliation font toujours violence à l’autosuffisance individuelle et communautaire. 
L’ambivalence guerre et paix identifiée dans la religion apparaît ainsi comme deux formes de violence 
dans la logique du sacré. Identifier cette ambivalence dans chaque conflit et dans la forme cultuelle de 
chaque religion aiderait peut-être à la faire basculer d’un pôle à l’autre, d’arme de guerre à instrument de 
paix. 
 
René Girard est un anthropologue français qui a proposé une théorie générale sur l’origine du social à 
partir de l’étude de la place et de la fonction du sacrifice dans les sociétés dites primitives. Il a ainsi 
contribué à dévoiler des rouages de la violence au sein même du comportement humain et de la 
constitution du lien social. 
 
Rédaction : LASIDA, Elena. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX, 21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 



GIRARD, René La violence et le sacré, Grasset, collection Pluriel, Paris, 1972. 
 
VIOLENCE ; PAIX ; RELIGION 
 
Fiche 2 
“ La guerre sainte ” 
 
 
 
 
Les trois religion monothéistes — catholicisme, islamisme, judaïsme — ont des arguments théologiques 
pour définir, sanctifier et limiter, ce qu’elles appellent, la “ guerre sainte ” ou “ guerre juste ”. 
En partant de la théorisation que fait Jean Touscoz, on va essayer brièvement de caractériser le concept de 
“ guerre juste ” dans les trois religions. Pour commencer, Touscoz démontre la difficulté que pose la 
définition du concept “ justice ” dans les religions monothéistes. Il repère, au moins, deux aspects du 
terme : 
1. Au plan humain la justice appartient à l’univers du droit, de la légalité, de la légitimité et des 
institutions ; la société rend la justice ou crée les conditions de la justice. Au plan divin, Dieu juge, il 
sépare les justes et les pécheurs, il participe au combat des justes contre le mal. 
2. Mais le salut n’est pas qu’un jugement, il est aussi l’exercice de la miséricorde de Dieu. Il manifeste sa 
justice par son amour et il appelle l’homme à l’amour. 
Le judaïsme : les guerres prescrites et recommandées 
Israël se voit ordonner de procéder à l’élimination des peuples habitant la terre de Canaan, donnée en 
héritage à ses ancêtres. Le but de ces guerres saintes est d’établir en Israël le règne de la justice et de la 
paix voulu par Dieu. 
Les diverses traditions rabbiniques sont d’accord, semble-t-il, pour distinguer deux catégories d’ennemis 
d’Israël : 
1. Amalek, peuple hostile vouant une haine inexpliquée contre Israël. (Il semble que, selon certaines 
traditions, Amalek soit assimilé, en toute époque, à l’ennemi qui veut la destruction totale d’Israël. Hitler 
et ses partisans par exemple seraient Amalek et contre eux la guerre sainte s’impose.) 
2. D’autre part, sept peuples habitaient la terre de Canaan au moment du retour d’exil : les Hitites, les 
Guigachites, les Amorites, les Cananéens, les Périzites, les Hiuvites et les Jébusites (Dt 7, 1) ; ces peuples 
n’étaient pas particulièrement belliqueux ni hostiles à Israël mais ils étaient idolâtres et toute cohabitation 
avec eux était interdite au peuple élu. Il s’agit de guerres “ recommandées ” ; selon les traditions 
rabbiniques qui considèrent que ces prescriptions correspondent à des circonstances historiques précises 
(l’installation d’Israël en Canaan) et qu’elles n’ont plus aucune actualité. Certaines écoles considèrent 
cependant que ces concepts sont toujours valables aujourd’hui et qu’ils s’appliquent aux relations 
contemporaines d’Israël avec les Palestiniens. 
Touscoz nous rappelle que la doctrine de la guerre sainte a des limites dans les trois religions 
monothéiste. Dans le cas juif, on s’accorde à reconnaître que les guerres défensives contre des 
envahisseurs sont licites. Pour les autres guerres, qui sont quelquefois offensives ou d’annexion, les 
opinions varient ; en tout cas, c’est à partir de critères rationnels (légitime défense préventive, 
amélioration de la sécurité d’Israël, etc.) que la “ justesse ” de ces guerres est appréciée. 
Le droit positif hébraïque, la halakhah, limite le champ de la guerre : celle-ci doit être exceptionnelle, être 
décidée en dernière instance, lorsque toutes les offres préalables de paix ont été rejetées par l’adversaire. 
Cependant, les écoles rabbiniques se divisent sur des interprétations ; certaines par exemple, voulant 
justifier les guerres défensives (la défense du territoire d’Israël), insistent sur la “ sainteté ” de celui-ci, 
qui vient de ce qu’il est le lieu où est proclamée et respectée la Thora. 
D’autres, arguant que le Seigneur Dieu est le Dieu de la paix et de la justice, soutiennent que les termes 
de guerre et de justice sont radicalement incompatibles. 
Le catholicisme : les croisades 
La notion de guerre sainte évoque immédiatement celle de “ croisade ”, terme qui est né lorsque le pape 
Urbain II, en 1095, a lancé un appel aux chevaliers de la Chrétienté latine pour qu’ils se “ croisent ”, 
c’est-à-dire qu’ils ornent d’une croix leurs vêtements pour aller libérer Jérusalem des “ infidèles ”. 



Il est bien évident que le catholicisme aujourd’hui ne saurait admettre de telles entreprises ni d’autres 
aventures comparables contre quelque adversaire que ce soit ; l’enseignement contemporain du magistère 
est parfaitement clair à ce sujet. 
Le catholicisme tend aussi à limiter la guerre et la base doctrinale de cette limitation a été donné par 
Augustin qui développe une argumentation légitimant, dans certains cas, le recours aux armes pour un 
chrétien : à titre individuel, un chrétien doit se laisser tuer plutôt que de tuer son assaillant, mais la 
défense de l’autre, plus faible (la veuve, l’orphelin, le vieillard), oblige à repousser l’injustice. D’autre 
part, c’est aimer son ennemi (selon le précepte évangélique) que de l’empêcher de faire le mal, lorsqu’il 
est agresseur. Enfin, seul le prince, qui détient l’autorité légitime, peut décider de la “ juste guerre ”. 
Cette doctrine a donné lieu à de vives controverses. Certes, elle tendait à limiter la guerre mais elle 
conduisait aussi à la légitimer dans certains cas. 
L’islam : le “ djihad ” 
Le mot “ djihad ” signifie littéralement “ effort laborieux et éprouvant ”. Il est utilisé avec trois sens 
différents : le combat contre soit même, la lutte pour l’expansion de l’islam, donc le combat contre les 
infidèles et la lutte contre les mauvais musulmans. 
Le djihad est une entreprise de purification du monde et des hommes ; il est mené par de bons 
musulmans, de sexe masculin, sains de corps et d’esprit. C’est une guerre totale, qui a pour objet la 
soumission à Dieu de l’humanité entière. 
Après la victoire sur des gens du Livre (chrétiens et juifs), le djihad conduit à l’établissement d’un ordre 
coranique auquel ils doivent se soumettre, bénéficiant d’un “ pacte de protection ” (dhimma) aux 
conditions requises par le Coran ; en ce qui concerne les autres incroyants (qui n’adhèrent à aucune 
religion du Livre) ; le djihad aboutit soit à leur conversion à l’islam, soit à leur réduction en esclavage, 
soit à leur mort. 
Il est certain que tous les musulmans ne partagent pas cette présentation du djihad, certains même la 
dénoncent. 
 
Les trois religions étudiées ont proposé tout au long de l’histoire et à des époques précises, la 
conceptualisation de “ guerre sainte ” et de ses limites. Mais peut-on aujourd’hui justifier une guerre sous 
ces doctrines théologiques, alors que la violence ne peut plus être limitée ? 
L’Eglise catholique a su s’adapter à l’évolution historique et au progrès de la science beaucoup plus 
facilement que le judaïsme et l’islamisme. De son côté, l’école rabbinique a fait preuve d’une bonne 
organisation étatique compatible avec la laïcité en respectant la Thora. Le problème, le plus grave, c’est 
la tendance islamiste : “ La paix terrestre sera garantie par le régime politique et social de la cité 
organisée selon les règles de l’islam ”. A partir d’un tel postulat, peut-on juger comme coupable un 
musulman qui obéit à la “ parole de Dieu ” ? Je ne crois pas. Le problème qui se pose ici est d’ordre 
métaphysique : comment créer une société politique à partir du Coran dans un monde terrestre ? Les 
musulmans intégristes, doivent-ils changer l’interprétation de l’organisation socio-politique ? Nous 
croyons que la solution se trouve dans le développement des éléments de tolérance chez la population 
musulmane permettant un espace au pluralisme idéologique. C’est à partir de la tolérance que le monde 
pourra continuer son chemin en paix. 
Avant la crucifixion, Jésus a dit à ses disciples : “ je vous laisse en paix, je vous donne ma paix ”. 
Aujourd’hui on n’a pas encore compris ces mots. 
 
Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999. 
 
 
GEO — TYPE DE SOURCE — NOTES 
 
 
Fiche 3 
“ Seigneur, où étais-tu pendant le génocide ? ” 
Essai d’analyse de l’usage des appartenances  
dans le conflit rwandais 
 



 
 
 
Le titre de cette fiche est un extrait de prière d’un rescapé du génocide rwandais. Il pose le problème de 
l’absence de Dieu dans des situations difficiles. La Bible, et surtout l’Ancien Testament est rempli 
d’exemples où le fidèle, violé et massacré, se demande pourquoi Dieu l’a abandonné. Jésus, sur la croix 
avait fait aussi une prière semblable : “ Seigneur, pourquoi m’abandonnes-tu ? ” 
On peut interpréter cette interrogation comme une demande de vengeance ; mais on peut aussi la 
comprendre comme une incompréhension du croyant devant le silence de Dieu vis-à-vis du déchaînement 
de la violence de l’ennemi. 
Dans ce petit essai, nous essayons de faire une analyse personnelle de l’usage que les génocidaires 
rwandais ont fait de leurs différentes appartenances sociales. Schématiquement, on peut dire qu’un 
Rwandais a trois niveaux d’appartenance : la nationalité rwandaise, une appartenance religieuse 
(chrétienne, musulmane, animiste) et une appartenance ethnique (Tutsi, Hutu et Twa) dans laquelle 
s’inscrit la famille. On ne sait pas comment ces trois niveaux s’interpénètrent chez une même personne et 
comment elle navigue de l’un à l’autre dans une situation normale. 
S’agissant du contexte de guerre et des tueries de 1994, le génocidaire était Rwandais, Chrétien et Hutu. 
Il avait en commun avec la victime Tutsi le fait d’être Rwandais et Chrétien. Il avait utilisé ce qui leur 
était commun et ce qui les différenciait. On ne sait pas avec quelle intensité. Beaucoup d’analyses ont 
insisté sur le massacre de l’Autre, être différent comme motivation des acteurs du génocide. Nous allons 
surtout parler du massacre du semblable, et en particulier nous allons voir comment l’appartenance 
chrétienne a pu être utilisée. 
Baptisés, participant aux sacrements et aux cultes dans les églises, les Hutu et les Tutsi sont des chrétiens. 
Comme tous les chrétiens du monde, ils forment la communauté des croyants. Ils sont voisins, font partie 
des paroisses et des diocèses. A ce titre, ils se partagent un certain nombre de valeurs. Les imbrications 
enchevêtrées des liens familiaux et chrétiens entre Tutsi et Hutu font que le Tutsi, pour le Hutu, n’est pas 
du tout une personne qui n’a rien à voir avec ses problèmes. Pour le Tutsi, le Hutu est inextricablement 
une part de lui-même. Il est sa propre image chargée de tout un ensemble de sentiments difficiles à 
analyser. Si on employait le langage religieux, on pourrait dire qu’ils sont tous l’image de Dieu, donc 
semblables. 
Mais cette similitude, le lien de filiation comme “ tous fils de Dieu ” n’a pas été suffisante et forte pour 
résister à l’idéologie du génocide qui avait créé des typologies qui renversaient les valeurs chrétiennes. 
Elle a même rendu “ facile ” certaines choses. Ainsi le frère chrétien Tutsi est presqu’automatiquement 
devenu ennemi Tutsi, le voisin, le co-paroissien avec qui on partageait des expériences de vie a été vite 
transformé en première victime à abattre. Parce qu’étant tous chrétiens, “ frères ” et “ semblables ”, se 
connaissant tous parfaitement, le saut vers l’horrible était facile à faire. Aucune barrière n’existait. Ces 
valeurs chrétiennes n’ont donc pas résisté face à la violence du génocide, elles n’étaient pas de barrières 
morales mais au contraire, elles ont été utilisées comme une porte. 
Beaucoup de chrétiens, prêtres et laïcs Rwandais, ont tenté d’expliquer pourquoi les Chrétiens ont tué 
d’autres Chrétiens. Ils répondent que l’Église a échoué son évangélisation : le christianisme était un 
christianisme de surface. D’après eux, malgré la ferveur chrétienne et le nombre important de chrétiens 
ou de religieux par habitant, les gens sont restés foncièrement Hutu, Tutsi et Twa. Donc l’identité 
ethnique est restée plus forte que l’appartenance nationale ou religieuse. Rester soi (Tutsi, Hutu, Twa) 
constitue une valeur. Mais c’est un certain usage de cette appartenance qui a gêné : aller jusqu’à épouser 
les travers, les inimitiés ou aux haines mises en place par des idéologies extrémistes au nom de ces 
appartenances a renié l’amour du prochain, fondement du christianisme. 
 
Les discours, les pratiques de l’Église ont-ils créé, mis en place ou fortifié des catégories d’ennemis au 
Rwanda ? A lire les témoignages, je n’ai pas cette impression. L’Église n’a pas construit le cadre 
idéologique, ni participé activement au génocide. Un prêtre, André Sibomana, pense que l’accusation 
selon laquelle L’Église du Rwanda a pris part au génocide est une accusation politique parce que l’Église 
est un témoin gênant pour le pouvoir actuel. Si l’Église a des reproches à se faire, c’est parce qu’elle a 
pris de mauvaises positions à des moments graves, elle s’est parfois compromise avec le pouvoir. Mais il 
n’y a nulle part trace d’une participation délibérée de l’Église à l’idéologie du génocide. 



Le problème de l’Église aujourd’hui est de savoir pourquoi l’identité chrétienne n’a pas empêché que des 
gens partageant les mêmes valeurs s’entre-tuent. 
 
Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
Pour plus d’informations vous pouvez contacter l’auteur à l’adresse suivante : 66 rue des Cascades 75020 
Paris Tél./Fax : (33) 01 43 49 05 82 
 
AFRIQUE EGLISE CATHOLIQUE ; IDEOLOGIE ; GENOCIDE ; RELIGION ET VIOLENCE ; 
CONFLIT INTER ETHNIQUE ; IDENTITE 
 



Fiche 4 
Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme en Serbie 
Sur une cohabitation séculaire entre orthodoxie et nationalisme 
 
 
 
 
Aux commencements du processus de christianisation, la transition du paganisme, ou polythéisme, vers 
les formes contemporaines d’expression religieuse dans les Balkans fut entreprise par une Eglise 
chrétienne pas encore divisé. Lors de la séparation des deux cultes, catholique (Romain) et orthodoxe 
(Greco-Byzantin), les territoires à l’ouest choisirent plutôt le catholicisme, dans la sphère d’influence du 
Vatican, tandis que ceux à l’est furent attirés par l’orthodoxie, donc par Constantinople. Toutefois, il faut 
souligner le fait que la ligne, bien artificielle, ne correspondait et ne correspond pas à celle séparant (ou 
unissant) les Serbes des Croates. En plus, avant l’arrivée des Ottomans en Europe, une bonne partie du 
territoire albanais d’aujourd’hui était orthodoxe. 
Dans ce continuel repositionnement belliqueux des religions, le Vatican et le catholicisme s’imposeront, 
par le pouvoir de conviction des missionnaires, dans des régions considérées comme des anciens fiefs de 
l’orthodoxie, comme furent Primorje, la Dalmatie, la Herzégovine, Konavle et Boka Kotorska. En dehors 
de la question religieuse, on doit remarquer l’apparition d’un problème de nature éthico-politique 
(soulevé par les historiens Serbes), qui réside dans le fait que l’acceptation du catholicisme conduira à la 
dé-serbisation de ces régions et à leur croatisation, avec la seule exception de Dubrovnik et ses environs, 
où le concept de catholicisme serbe y restera pour un certain temps. 
Ensuite, ce sont les Ottomans qui viendront imposer leur religion et leur organisation politique dans toute 
la péninsule balkanique. Le degré de résistance au processus d’islamisation devient plus important si on 
monte vers le Nord (Roumains, Hongrois, même Slovènes), mais dans sa plus grande partie, les Balkans 
et plus spécialement le territoire serbo-croate furent essentiellement imprégnés par l’influence 
musulmane, et cela pour un long lapse de temps — l’élément temporel constitue un facteur 
supplémentaire d’encrage de l’islamisme, comme on peut le supposer. Les premiers à être convertis à 
l’Islam ont été les Albanais, suivis par les Serbes de Sandzak et de la Macédoine, et puis les Serbes et les 
Croates de Bosnie et Herzégovine, ainsi que les Bulgares (surtout le sud et l’ouest de leurs territoires). 
Mais le temps de l’Empire Ottoman passé, les territoires slaves du sud des Balkans se trouvaient face à 
une toute nouvelle problématique, celle de la nouvelle séparation territoriale, idéologique et religieuse 
entre l’Empire Austro-Hongrois et l’empire Russe, chacun proposant, et imposant sa propre vision au 
projet serbe dans les Balkans. La Slovénie et la Voïvodine se trouvant désormais, par leurs traditions 
catholiques, dans la sphère d’influence de Vienne, il restait à décider du sort des Serbes à l’extérieur de 
ces territoires. Or Belgrade, se sentant délaissé par la Russie, qui, tout en posant en “ grande sœur 
orthodoxe ” supportait l’idée de la Grande Bulgarie, donc des intérêts complètement opposés à ceux des 
Serbes, se rangera dans le camps autrichien. Cela durera jusqu’en 1903, quand l’armée serbe, lasse 
d’obéir à un Empire qui se posait comme le fer de lance du catholicisme en Europe orientale, renversa la 
dynastie Obrenovitch en vue de rétablir la dynastie Karageorgevitch, symbole d’une orthodoxie et d’une 
serbité menées à l’extrême. Le choix s’avérera bénéfique pour l’idée obsessionnelle de la Grande Serbie, 
et le rêve nationaliste d’unir tous les Slaves du Sud dans un même État — orthodoxe -. 
Il verra le jour à la fin de la Première Guerre Mondiale, quand on constituera sous la forme d’une Serbie 
élargie ce que les analystes appelleront “ la première Yougoslavie ” (1919-1941). Inutile de dire comment 
les catholiques croates et slovènes se sentiront mal à l’aise dans cette entité politico-administrative 
dirigée exclusivement par les Serbes, et assez fréquemment avec des retentissements négatifs à leur 
adresse. 
C’est la raison principale pour laquelle la Deuxième Guerre Mondiale constitua pour ces peuples 
opprimés une occasion pour affirmer leur indépendance et même de laisser surgir la haine accumulée, 
quoique parfois trop violemment, dans une sanglante guerre civile. Une fois de plus, la ligne de 
démarcation de la haine était religieuse : d’un côté, les orthodoxes, de l’autre côté, les catholiques et les 
musulmans. 
à la fin de la guerre, en 1945, est née “ la seconde Yougoslavie ”, celle communiste, que Tito 
transformera très vite dans un mécanisme aussi cohérent que possible, vu la manifeste hétérogénéité de sa 



population. Dans ce contexte, les mesures prises par Tito furent axées sur l’abaissement du poids des 
mouvements nationalistes, et surtout du pan-serbisme, à l’intérieur de la république. Le territoire de la 
Serbie fut redessiné, selon l’évident facteur d’hétérogénéité micro-religieuse, y résultant deux nouvelles 
régions autonomes, une hongroise et semi-catholique au nord (la Voïvodine), et une autre, albanaise et 
musulmane au sud (le Kosovo) ; on désignera aussi la Macédoine (ancienne partie de la Grande Serbie) 
comme république distincte, mais cela est dû plutôt à des enjeux politico-diplomatiques. 
Cette partition, affirmée ensuite légalement par la Constitution yougoslave de 1974, restera inattaquable 
jusqu’en 1989, année de l’écroulement du communisme en Yougoslavie, quand les voix révisionnistes et 
nationalistes se feront entendre de nouveau, à haute tonalité. 
 
Il est intéressant de remarquer la manière dont le phénomène orthodoxe et le nationalisme peuvent se 
côtoyer dans l’histoire de la Serbie et des Serbes. On peut d’ailleurs se demander dans quelle mesure ce 
mélange plus ou moins idéal se reflète aujourd’hui c’est-à-dire dans le tableau funeste du conflit ethnique 
de l’ex-Yougoslavie. Avant d’agir, il faut comprendre que pour démonter un mécanisme il faut saisir ses 
racines et sa structure, et cela est valable pour tout. 
 
Rédaction : PARLAE, Dan. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas, 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
Pour plus d’informations, on peut contacter PARLEA Dan204, rue de la Croix Nivert, 75015 Paris, 
dparlea@hotmail.com. 
EUROPE. RELIGION ; CATHOLISISME ; NATIONALISME ; CONFLIT ETHNIQUE. 
 
Fiche 5 
Kosovo : “ La chasse aux musulmans ” 
Un modèle d’Apartheid ethnico-religieux 
 
 
 
 
Pour les Serbes, la province du Kosovo représente une entité non-négociable de l’État Serbe (ou 
Yougoslave actuel), étant considérée comme le centre historique, culturel et spirituel de l’orthodoxie 
serbe, qu’on peut aisément comparer avec Jérusalem pour les chrétiens ou la Mecque pour les musulmans 
; et même bien au-delà, comme le fait souligner Nikolaj Velimirovic, évêque de Prizren, qui affirmait en 
1991 : “ Aucun des peuples chrétiens n’a eu dans son histoire ce que les Serbes ont au Kosovo ”. Sur 
cette importante question du Kosovo, la position des milieux religieux, allant jusqu’aux sommets de la 
hiérarchie de l’église orthodoxe locale (le Patriarche Pavle), coïncide, sinon renforce le discours officiel 
des décideurs politiques de Belgrade, et surtout de M. Slobodan Milosevic. 
Depuis 1989, et surtout en 1990, Slobodan Milosevic (avec, entre autres, le plein support de l’église 
orthodoxe serbe) avait supprimé toutes les restes d’autonomie que les musulmans albanais détenaient 
dans le cadre de cette province. On a supprimé l’intégralité des publications en langue albanaise, on a 
interdit l’enseignement en langue albanaise, on a congédié tout le personnel albanais des institutions, en 
les remplaçant par des Serbes, à tous les niveaux — médecins, infirmiers, avocats, professeurs, 
instituteurs ; on a encouragé un grand nombre de Serbes à s’y installer, surtout dans les grandes villes, en 
guise de “ colons ” (en grande partie des réfugiés affectés par la guerre entre la Croatie et la Bosnie), et 
qui ne sont pourtant pas restés là à cause du climat politico-militaire très tendu, mais la politique de 
Belgrade, ayant comme objectif une re-colonisation rapide des “ terres saintes ” demeure assez évidente 
pour tout observateur averti*. À tout cela viennent s’ajouter quotidiennement maintes et diverses 
brutalités, violences, perquisitions, tortures, viols, voir des crimes. 



Les mesures politiques et administratives entreprises par la Serbie dans la province de Kosovo ont été 
présentées par M. Milosevic, dans son intention d’obtenir le consentement de l’Occident chrétien 
(s’érigeant depuis toujours en opposant déclaré de l’Islam et des musulmans), comme une réponse 
logique et nécessairement “ musclée ” à la “ conspiration islamique dans les Balkans ”. 
Confrontée à cette situation, la société musulmane du Kosovo s’est vue obligée d’affirmer son 
émancipation du régime centralisateur-autoritaire de Belgrade, s’auto-organisant de manière remarquable, 
à tous les niveaux : politique, administratif, institutionnel. Il existe aujourd’hui au Kosovo, à la suite 
d’élections considérées par les observateurs occidentaux comme démocratiques, des élus locaux, un 
gouvernement, un Parlement, un président (M. Ibrahim Rugova), qui ne sont sûrement pas reconnus par 
les autorités Serbes, autorités qui font de ces mêmes instances indépendantistes la cible principale des 
actions répressives officielles et légitimes. 
La solution adoptée par le président Ibrahim Rugova fut celle d’une résistance pacifique, mais active, en 
essayant de faire abstraction de l’occupant. Pour cette raison là, les responsables élus de la communauté 
albanaise se sont intéressés avant tout à l’organisation structurelle d’une remarquable société parallèle. Il 
s’agit là d’un système scolaire, avec des instituteurs et des professeurs payés par la communauté 
albanaise, un système de sécurité sociale, bénéficiant de dispensaires, d’hôpitaux, de docteurs et 
infirmiers, ou un système de protection sociale concernant les chômeurs : un grand nombre des 
musulmans mis à la porte par le patronat Serbe (fonctionnaires et ouvriers) sont aidés, en fonction des 
possibilités, par la communauté albanaise. Dans ses rapports avec les autorités Serbes, Rugova avait 
adopté depuis le début de son mandat présidentiel, et même avant, dans sa qualité de leader politique de 
la communauté albanaise, une politique de refus de tout contact et de toute participation à la vie politique 
imposée par le pouvoir de Belgrade. En plus, jusqu’à l’explosion du conflit armé actuel, Rugova avait 
réussi à ne pas répondre à la violence par la violence, en agissant comme modérateur des mouvements 
radicaux armés, comme l’UCK — l’Armée de Libération du Kosovo. Pour cela, il sera considéré comme 
un “ Gandhi des Balkans ”.    
 
  Les déclarations et les actions récentes de l’Eglise orthodoxe serbe laissent toujours un goût amer, vu la 
grande incohérence, le manque de rigueur et d’équilibre de son discours, qui encourage la haine 
religieuse et l’épuration ethnique des musulmanes Albanais au Kosovo, au lieu de soutenir les mesures 
prises pour une résolution pacifique et équitable du conflit. Que dire d’un chef suprême d’une Eglise 
chrétienne qui, tout en condamnant “ le communiste ” Milosevic pour ses actes meurtriers, bénit 
ouvertement les combattants allant lutter pour les saintes valeurs du pan-serbisme et du pan-othodoxisme 
dans les Balkans ? 
 
Rédaction : PARLEA, Dan. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
dparlea@hotmail.com. 
EUROPE ; BALKANS. ÉGLISE ORTHODOXE ; ISLAM ; CONFLIT ETHNIQUE ; RELATION 
RELIGION VIOLENCE ; RELATION RELIGIEUX POLITIQUE. 
 
Fiche 6 
L’idéologie religieuse 
Source de violence dans les conflits ? 
 
 
 
 
En décembre 1990, à l’occasion d’un colloque universitaire sur “ Religions et guerre ”, effectué à Nice, le 
général Georges Lavernhe avait fait un exposé concernant la religion et l’idéologie, cette dernière étant 



considérée comme responsable de la violence plutôt que la religion même ; sans oublier d’autres variables 
également importantes comme les aspects économiques, sociologiques et psychologiques. 
Lavernhe fait tout d’abord la distinction entre foi, religion et idéologie. Pour lui, la foi est un acte du cœur 
et, seul, Dieu sonde les cœurs. La religion est ce qui s’exprime extérieurement par des rites, des attitudes ; 
c’est du “ visible ” L’idéologie se réfère plus largement à tout système d’idées proposé aux hommes pour 
les guider, pour donner un sens à leur vie, en la situant dans un ordre et dans un devenir qui la 
transcendent. 
Le chemin qui conduit de la foi et de la religion à l’idéologie passe par le dogmatisme : les vérités de foi 
nous ouvrent à un ordre de réalités qui nous demeurerait inconnu si nos étions laissés à nos propres forces 
; le dogmatisme s’évertue à constituer des vérités en système, autrement dit à les ramener à la mesure de 
notre faible entendement. 
Toute idéologie donne naissance à des institutions qui concrétisent l’adhésion du groupe au système 
d’idées qui est proposé, et assurent sa cohésion en exerçant un contrôle social sur ses membres. C’est 
ainsi que l’idéologue est amené à préciser sa conception de la loi, de la nation, de l’Etat. 
Plus que la religion proprement dite, la violence surgit le plus souvent de la confrontation de plusieurs 
systèmes idéologiques incompatibles et — surtout — des intérêts matériels qui y sont impliqués. La 
religion possède cependant sa part de responsabilité dans la mesure où elle se prête (par ses textes et les 
interprètes autorisés de ceux-ci) à générer un système politique clos. Ceci dit, la religion, même ainsi 
dégradée, ne saurait rendre compte, à elle seule, des faits de société. 
Il ne faut cependant pas sous-estimer le rôle de l’idéologie, surtout de l’islam. Nous sommes en effet 
confrontés dans ce cas à une religion à expansion mondiale, dotée d’un pouvoir presque inégalé pour 
modeler les hommes et les sociétés, les attitudes et les comportements. Cette “ religion ” fournit leur 
couverture légitime à des systèmes de pouvoir, des régimes politiques qui, aux prises avec des difficultés 
inextricables, s’accrochent à elles comme à une planche de salut. Face à ces gouvernements, les 
oppositions islamiques ont fait de la religion une idéologie de combat qui, de plus en plus, s’arroge les 
monopoles du discours sur l’islam. Gouvernement et opposition s’affrontent en utilisant le même référent 
théologique ! 
Si lutte de classe il y a, elle est pensée et vécue sous forme de légitimité religieuse. Nous avons là un 
exemple caractéristique de déviation de la religion. Autre exemple proposé par Lavernhe : lorsque la 
religion juive revendique, au nom de sa foi, la possession exclusive d’une terre, elle sème 
incontestablement des germes de violence, mais est-ce bien la foi qui s’exprime dans ce type de 
revendication ? Ne s’agit-il pas plutôt là d’une nouvelle dérive idéologique de la religion sous la poussée 
de revendications essentiellement ethniques ? L’influence de l’idéologie sur les comportements est donc 
certaine mais non exclusive. 
 
Lavernhe nous présente la responsabilité de l’idéologie dans les conflits, plus principalement l’idéologie 
de l’islam. Il est vrai que la religion possède sa part de responsabilité dans les conflits quant elle sert 
comme fondement et justification aux guerres. 
Si les religions doivent jouer un rôle dans les conflits, celui-ci doit être pour la protection des plus 
démunis, si elles y interviennent parfois comme accélérateurs de la violence dès lors que l’on touche au 
passionnel voire à l’irrationnel, il me semble en fait — comme dit Guy Labouerie — qu’elles n’ont guère 
le rôle d’initiateurs de la violence et qu’il est trop facile de leur faire porter une responsabilité 
considérable en ce domaine. 
Plus que la compréhension d’une idéologie religieuse et le constat qu’elle est peut-être source de violence 
et de “ légitimation ” dans les conflits, nous croyons qu’il n’y a pas de guerre juste, il y a des guerres 
inéluctables, inévitables compte tenu de la façon de vivre du monde, guerres liées à notre liberté et à son 
exercice. 
Si Dieu est un Dieu d’amour, l’idéologie de n’importe quelle religion, ne sert pas à justifier la guerre 
juste, celle-ci ne peut pas s’en réclamer. Au dessus de la violence, il y a l’amour et la miséricorde. C’est 
le témoignage du Serviteur soufrant. C’est cela que doivent proposer ceux qui parlent de guerre au nom 
de religions ou d’idéologies religieuses. Parce qu’enfin à partir de quelle loi et de quel tribunal pourrait-
on décider de la justice de la guerre ? 
 
Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999. 



CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX 
21, rue d’Assas 75006 Paris 
 
 
 
LIVRE TORELLI, Maurice 
On peut également consulter l’ouvrage de Maurice TORELLI ; RELIGIONS ET GUERRE aux Editions 
MAME, France, 1992. 
GUERRE ; JUSTICE ; CATHOLICISME ; IDEOLOGIE. 
 
Fiche 7 
Des liens entre religion et violence  
dans les conflits centre-américains 
 
 
 
 
L’Amérique Centrale traversait, dans les années 1970-1980, une période très conflictuelle : alors que la 
majorité de la population vivait au-dessous du seuil de pauvreté, la guerre civile prenait de l’ampleur au 
Nicaragua, au Salvador, au Guatemala. Ces affrontements étaient aussi la localisation d’un conflit qui la 
dépassait : celui d’Est-Ouest. 
Dans ce contexte très délicat et complexe s’est produit un phénomène tout à fait particulier dans les rangs 
catholiques : 
* Au Nicaragua la majorité de guérilleros sandinistes qui se battaient contre Somoza étaient des chrétiens. 
Nombreux étaient les prêtres qui soutenaient cette rébellion. Pendant le gouvernement sandiniste il y 
avait des prêtres au gouvernement. 
* Au Salvador la plupart des membres des mouvement guérilleros étaient des chrétiens. Des prêtres 
étaient accusés par le gouvernement d’être des agents communistes. l’Archevêque de San Salvador, après 
s’être fait accuser de marxiste a été assassiné. 
* Au Guatemala les mouvements guérilleros trouvèrent chez les indiens catholiques du soutien et des 
combattants. Des prêtres, contraints par des situations particulières, se sont trouvés engagés dans les 
conflits. D’autres ont fait le choix d’exercer leur ministère au sein du mouvement armé : ils sont devenus 
des prêtres guérilleros. 
Les chrétiens engagés dans des mouvements armés présentaient la lutte révolutionnaire comme étant une 
exigence chrétienne dans un contexte d’oppression et de répression de la part des puissants : être bon 
chrétien, disaient-ils, c’est faire la révolution. 
Cette justification de la révolution a été dénoncée par l’Eglise centre-américaine, par la voix des 
Conférences Episcopales de chaque pays concerné, comme étant une déformation et une manipulation du 
christianisme. 
Elle fut, à son tour, dénoncée par les chrétiens révolutionnaires comme une Eglise complice de la 
dictature car, disaient-ils, lorsqu’elle favorise la Théologie de la Libération elle empêche les chrétiens de 
devenir révolutionnaires ? 
En même temps, et de façon apparemment paradoxale, cette Eglise comptait dans ses rangs des chrétiens, 
des prêtres et des Evêques proches des forces de droite et d’extrême droite. Les contras nicaraguayens qui 
se battaient contre le sandinisme étaient aussi des chrétiens, de même que les militaires qui gouvernaient 
le Salvador et le Guatemala, et la plupart des responsables de l’extrême droite. 
Ils dénonçaient, eux aussi, l’Eglise comme étant complice de la révolution car, disaient-ils, lorsqu’elle 
favorise la Théologie de la Libération elle permet aux chrétiens de devenir révolutionnaire. 
 
C’est dans ce cadre qu’il faut engager la réflexion sur les chrétiens révolutionnaires de gauche ou 
réactionnaires de droite d’Amérique Centrale : ils existent en dehors de l’Eglise, si l’on accepte que celui 
qui utilise la violence n’est plus un chrétien, ou en dedans, si l’on accepte que l’Eglise peut, dans certains 
cas, voir émerger une aile gauche ou une aile droite dans son sein, ou les deux à la fois. 



Des questions peuvent être posées : alors que le christianisme est tenu pour une religion de paix, 
comment se fait-il que des chrétiens utilisent la violence, soit pour contester un régime politique, soit 
pour l’imposer ? Comment se fait-il que de chrétiens, y compris des prêtres, deviennent des combattants ? 
Le christianisme peut-il devenir une religion de paix et une religion de guerre, sous quelles conditions ? 
Lorsqu’on aborde la question du rôle de l’Eglise dans la recherche de la paix, c’est la question de la 
construction sociale de l’Eglise qui se pose : elle n’est pas une entité ontologique définie une fois pour 
toutes comme une institution immuable et imperméable qui, en ce qui regarde la paix, va toujours la 
construire. 
Elle se révèle concrètement comme étant aussi une construction sociale, non seulement sensible et 
perméable aux tempêtes sociales mais aussi construite par elles. Elle peut donc aujourd’hui se révéler 
constructrice de paix et demain justifier une guerre, elle peut ici donner sa caution à des mouvements 
d’extrême gauche et là soutenir des mouvements d’extrême droite… 
 
Rédaction : BAUER, Henri. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
AMÉRIQUE CENTRALE. ÉGLISE ; CONFLIT. PAIX ; GUERILLERO ; REVOLUTIONNAIRES ; 
GUERRE CIVILE ; RELATION RELIGION SOCIETE ; RELATION RELIGION POLITIQUE. 
 
Fiche 8 
Éthique protestante et affranchissement de la violence. 
La fonction politique des protestants urbains-populaires 
au Guatemala pendant la guerre civile 
 
 
 
 
Comment le conflit armé guatémaltèque a-t-il eu des répercussions dans le religieux et comment le 
religieux a-t-il eu des répercussions dans le conflit armé ? Une entrée possible pour approcher cette 
question est l’analyse du phénomène de protestantisation d’un certain nombre de catholiques pendant la 
guerre civile. 
L’Eglise Catholique avait choisi une attitude politique plus proche du monde rural que du monde urbain, 
et plus proche aussi des mouvements qui contestaient le régime plutôt que de ceux qui le défendaient, et 
cela ne faisait pas l’unanimité chez la population. 
Des catholiques appartenant plutôt aux couches moyennes trouvaient que leur Eglise se mêlait trop de 
politique et dans une direction très partielle, ce qui leur provoquait, en effet, des problèmes. Dans les 
villes plusieurs catholiques se sont convertis à cette époque au protestantisme. 
Il s’est mis en place un protestantisme urbain-populaire composé de personnes qui se constituent en 
petites communautés autonomes, à tendance charismatique, mettant l’accent sur l’ascétisme moral et sur 
la rationalité capitaliste. 
Ces communautés protestantes cherchèrent un encadrement, des modèles et du soutien chez les groupes 
protestants d’élite qui se constituaient parallèlement dans la capitale. Ceux-ci ont soutenu la 
protestantisation populaire d’abord et, ensuite, ils ont pris en charge la formation de ces nouveaux 
protestants urbains. 
Les communautés protestantes, en croissance dans les années 1980, vont mettre en place un nouveau 
paradigme pour la construction sociale de la paix. 
Il s’agit, disent-ils, de comprendre les conflits sociaux non pas comme des expressions d’un péché 
structural ou social qui exigeait un changement de structures, analyse propre aux catholiques, mais 
comme une punition divine à cause de l’infidélité des croyants. La seule façon de construire la paix n’est 
donc pas de se battre contre le régime, mais contre soi-même, par une vie moralement correcte et 



disciplinée qui va mériter les bénédictions de Dieu. Ces bénédictions vont se traduire en réussite 
individuelle, richesse et paix. 
Ce contenu conceptuel, neuf dans leur pensée, va aider les nouveaux protestants à mieux s’en sortir : par 
l’encadrement de la vie morale des personnes, par un esprit ascétique dans leur vie individuelle, par une 
discipline de travail et de responsabilité dans leur vie professionnelle, par la quête de la réussite 
matérielle comme signe de la bénédiction de Dieu, ils veulent construire la société d’une nouvelle façon : 
ils ne cherchent pas d’abord le changement social mais un changement individuel, familial, 
communautaire qui y mène, de façon discrète, disent-ils, mais efficace. 
 
 
Ces nouveaux protestants urbains deviennent, dans le domaine économique, des entrepreneurs et, dans le 
domaine social, des leaders. 
Dans le domaine politique ils ne se mêlent pas des conflits droite-gauche ni des affrontements armés. 
Moins idéologiques que les militants catholiques et plus pragmatiques, ils favorisent l’émergence d’une 
issue politique des affrontements par le centre droite : la voie libérale et pragmatique trouve un soutien 
dans l’action politique de ce protestantisme urbain. 
 
Rédaction : BAUER, Henri. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
AMÉRIQUE CENTRALE CONFLITS ; REUSSITE ; EGLISE CATHOLIQUE ; CONSTRUCTION DE 
LA PAIX ; CHANGEMENT SOCIAL ; RELIGION ; RELATION RELIGION SOCIETE. 
 
Fiche 9 
Caractéristiques de l’islamisme algérien 
 
 
 
 
A partir du xvie siècle et jusqu’en 1830, confrontée à l’expansionnisme colonial des puissances 
européennes, l’Algérie fait appel aux forces de l’Empire ottoman. C’est ainsi que la société algérienne 
sera dotée d’un cadre étatique qui s’exprimera à l’extérieur, particulièrement en Méditerranée et sera 
reconnu comme tel. 
Les rapports entre la société et l’Etat qui se mettent en place seront marqués de manière indélébile par la 
genèse : une légitimité conçue d’abord à usage externe qui donne lieu à une légitimité interne de l’Etat 
très faible. 
Culturellement, les composantes fondamentales de la société algérienne, reposaient sur la lecture 
réductrice de l’islam et du patrimoine arabe alors dominant dans le monde arabe. 
En Algérie, comme dans l’ensemble des pays musulmans, l’idéologie islamiste va devenir une entreprise 
d’emploi du langage religieux à des fins de contestation politique, dans un contexte global de 
déracinement et de marginalisation sociale. L’islamisme va se nourrir également de l’indignation morale 
contre l’Etat post-colonial autoritaire, incapable de tenir ses promesses (logement, éducation, travail, 
loisirs) et contre les malversations et la concussion du personnel politico-administratif, qui bien souvent, 
a confondu la chose publique — la Res Publica — et son intérêt privé : un exemple de ce qu’on appelle 
bureaucratie neo-patrimoniale. 
Mais ce qui caractérise l’islamisme algérien par rapport à d’autres courants islamistes dans d’autres pays, 
c’est la faiblesse structurelle des tendances plus “ modérées ” et celles qui accordent un primat aux 
questions religieuses et théologiques au détriment de l’action proprement politique. 
Au regard de la typologie des mouvements fondamentalistes dans d’autres sociétés (Egypte, Pakistan), le 
glissement de la “ sphère ” strictement religieuse (volonté “ d’islamiser ” la société par les biais 



qu’expriment certains mouvements de Tablîgh-Prédication) vers la contestation ouvertement politique, 
voire le recours massif à la violence politique (émeutes, agressions physiques, agitation, terrorisme) s’est 
effectué de manière assez rapide. 
Étant donnée l’évolution accélérée de la vie politique algérienne depuis les émeutes d’octobre 1988, et 
surtout depuis l’interruption du processus électoral en janvier 1992, l’islamisme algérien (qui est 
extrêmement hétérogène, éclaté, sans leader incontesté ni projet fédérateur) se manifeste par le rejet 
radical du régime et — à l’exception des tendances dites “ modérées ” (Hamas, al-Nahdaà) — il est peu 
enclin à coexister avec les autres forces sociales et politiques modernistes et laïques dans le cadre d’une 
société pluraliste. 
Une deuxième caractéristique : paradoxalement, alors même que leur “ production doctrinale ” est 
quasiment insignifiante (au regard de celle de l’islamisme égyptien, voire marocain ou tunisien), les 
mouvements islamistes algériens ont montré, très rapidement, une incontestable capacité d’encadrement. 
Ils ont réussi en moins de deux ans (1989-1991) à s’imposer massivement sur la scène politique, 
remportant les élections municipales puis les élections législatives. 
Brièveté de l’histoire, immédiateté du passage au politique, voire à la violence organisée ; rareté d’une “ 
production doctrinale ” propre de qualité. A cela, il faut ajouter une autre caractéristique, la troisième : 
c’est le fait que l’islamisme algérien soit — plus qu’ailleurs — le produit direct de la politique de l’Etat, 
en particulier dans sa “ gestion ” désastreuse de la “ question religieuse ”, de la “ question linguistique ” 
et du système éducatif. 
Une quatrième caractéristique (qui le différencie nettement de l’islamisme du Moyen-Orient arabe) : c’est 
l’absence d’une filiation doctrinale précise. D’où la pauvreté théologique des écrits, les syncrétismes 
insolites, pour ne pas dire le bricolage idéologique et la médiocrité intellectuelle des propos. 
 
Lamchichi ainsi que Safi, nous montrent la responsabilité d’une “ lecture réductrice de l’Islam ” dans 
l’absence d’une culture religieuse des adeptes. Cela peut constituer une des explications de la carence 
d’une doctrine précise et riche en théologie comme base de l’islamisme algérien. 
La position de Lamchichi nous fait penser qu’en Algérie, les tendances modérées comme les tendances 
les plus radicales devraient refaire une lecture des fins de la politique plutôt que du Coran ; car le 
sentiment religieux est faible depuis la genèse étatique algérienne (par rapport aux autres Etats de Moyen-
Orient). 
Le débat doit se centrer sur les aspects politiques sans faire utilisation de l’islam comme instrument 
politique, en renonçant toutefois à la violence organisée comme moyen pour atteindre les buts politiques. 
Une des plus importantes barrières, c’est l’indisposition de l’islamisme radical algérien à cohabiter avec 
les autres forces d’organisation sociale et politique de l’Etat. Un changement d’aperture idéologique en 
faveur du pluralisme, bénéficierait à toute la société algérienne, partant du postulat que la paix se trouve 
dans la tolérance des différences et dans le respect mutuel. 
Les mouvements islamistes algériens ont une énorme capacité d’organisation politique. Cette capacité ne 
devrait pas faire de l’islamisme un “ produit de la politique de l’Etat ”, champ dans lequel le 
gouvernement a fait “ faillite ” laissant voir une grave difficulté, évidente dans le domaine de l’éducation 
: “ socialisation secondaire ” ou “ socialisation — familiarisation ”, celle là même qui se trouve aux 
mains des “ fondamentalistes ” de l’Association des Ulamâ ou des leaders issus des milieux islamistes. 
Le détournement du politique (entendu comme le moyen de régler les conflits de manière pacifique) 
pourrait expliquer, entre autres, la particularité de l’islam algérien. 
Nous pensons que si les leaders religieux et politiques algériens appliquaient la politique comme instance 
de régulation pacifique des différents intérêts, utilisant comme moyen le dialogue et les méthodes de la 
persuasion en laissant tomber la problématique religieuse ; peut-être, verrions-nous l’Algérie comme une 
force capable d’instaurer la paix par la voie politique et un Etat bien organisé pour reconstruire une 
identité politique respectueuse du pluralisme identitaire. 
 
Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 



COMPTE RENDU DE COLLOQUE. LAMCHICHI, Abderrahim. 
Regard sur la crise algériennedeSAFI Nadjiet Les arabes : du message à l’histoire de CHAVALIER 
Dominique et MIQUEL André ; Fayard, France, 1995. 
ALGÉRIE. ISLAM ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; RELIGION ET VIOLENCE. 



Fiche 10 
Quelle économie pour une théologie de la paix ? 
Sur la théologie de la libération et l’utopie économique 
 
 
 
 
La Théologie de la Libération est une pensée théologique née en Amérique Latine dans les années 
soixante. C’est une théologie élaborée à partir de la réalité historique du continent et notamment des 
conditions de pauvreté subies par une grande partie de sa population. Ces années-là sont aussi marquées 
par l’émergence des Communautés Ecclésiales de Base (CEBs) lesquelles assument explicitement une “ 
option pour les pauvres ”. Les pratiques de libération des pauvres et opprimés, et notamment celles 
conduites par les CEBs constituent un objet privilégié de réflexion pour la Théologie de Libération. Cette 
réflexion théologique faite à partir des “ pauvres ” connaît des approches bien différentes à l’intérieur de 
la Théologie de la Libération, mais on peut dire en général que les pauvres deviennent le “ lieu 
épistémologique ” de cette théologie. Du moment que la notion de “ libération ” est globalement conçue 
comme une défense de la vie des pauvres, la théologie de la libération peut être considérée une théologie 
de la paix. La pauvreté, du moment qu’elle constitue une négation à une vie digne, est expression et 
source de violence. Une théologie qui cherche à fonder théologiquement une pratique de libération de ces 
conditions de violence peut bien être considérée comme une théologie de la paix. Et puisqu’il s’agit de la 
défense de la vie dans son sens le plus concret, c’est-à-dire de la vie physique et sociale, cette théologie 
ne peut pas faire l’impasse des médiations politiques, sociales et économiques dont dépendent les 
conditions de vie de toute personne. La théologie de la libération fait ainsi face à deux défis majeurs : 
l’articulation dialectique entre la pratique de libération et la réflexion théologique, et la médiation des 
sciences sociales dans son élaboration théologique. Ces défis ont été diversement affrontés et résolus par 
les théologiens. Pourtant, une caractéristique générale se dégage de ce “ paradigme théologique ”, 
commune aux études des théologiens de la libération les plus connus, les plus lus dans les CEBs, et donc 
les plus représentatifs de ce courant de pensée (notamment Gustavo Gutierrez, Leonardo Boff, Jon 
Sobrino, Clodovis Boff, Joao B. Libânio). Cette caractéristique c’est l’absence d’une réflexion sur la 
relation entre théologie et économie. Cette absence est d’autant plus paradoxale que l’économie, que ce 
soit au niveau de la pratique ou de la théorie, constitue un enjeu central pour la théologie de la libération. 
Le théologien Jung Mo Sung trouve dans cette absence une “ anomalie ” de la théologie de la libération. 
Il signale que seulement la “ théorie de la dépendance ” a été l’objet d’une réflexion théologique chez la 
plupart de ces auteurs, mais qu’ensuite, des thèmes économiques importants, comme le néolibéralisme, la 
dette, la révolution technologique ou le changement des relations de travail, ne l’ont pas été. Il y a, bien 
entendu, des exceptions, car ces thèmes ont surtout été traités par des auteurs tels que Franz 
Hinkelammert, Hugo Assmann et Julio de Santa Ana. Pourtant leurs études sont très rarement citées et 
souvent complètement ignorées dans les approches globales sur la théologie de la libération. La thèse de 
Jung Mo Sung sur la cause de cette absence de l’économie chez une grande partie des théologiens de la 
libération met en évidence un problème épistémologique et méthodologique au sein de la théologie de la 
libération. Il s’agit en général d’un problème de relation entre la médiation socio-analytique et la 
médiation herméneutique. Mais plus précisément, par rapport à la médiation économique, J. M. Sung 
trouve dans l’approche de la théorie de la dépendance qui a le plus influencé la théologie de la libération, 
l’origine d’un “ romanticisme anticapitaliste ”, et d’une proposition de changement faite en termes non 
institutionnels, qui interroge exclusivement les valeurs véhiculées par la société capitaliste et qui focalise 
son attention sur les problèmes de distribution de la richesse, en oubliant complètement son système de 
production. 
Pour que l’utopie eschatologique ait une quelconque efficacité historique, pour que le projet de paix ait 
des chances de réalisation dans le déjà-là, comme le veut la théologie de la libération, la médiation de la 
théorie et de la pratique économique dans la réflexion théologique a encore du chemin à faire. 
 
L’absence de l’économie dans une grande partie des travaux de la théologie de la libération, pose deux 
questions fondamentales, qui n’invalident pas leur contribution, mais qui, bien au contraire, pourraient 
aider à renforcer et rendre encore plus solide le projet d’une théologie “ libérée ” et “ libératrice ”. La 



première question concerne le caractère “ incarné ” de la théologie et donc son articulation avec la 
pratique de libération en général, et économique en particulier. Quelle réflexion théologique faire des 
expériences d’économie solidaire par exemple ? La deuxième question touche le rapport entre la 
théologie et la médiation des sciences sociales en général et de la science économique en particulier. La 
pensée économique a beaucoup évolué depuis la théorie de la dépendance. Quelle théorie économique 
peut aujourd’hui aider à penser Dieu dans les rouages de l’actuelle société de marché ? Quelle médiation 
économique pour penser une théologie de la paix dans cette “ guerre de tous contre tous ” qui constitue le 
marché ? 
 
Rédaction : LASIDA, Elena. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
Pour plus d’informations vous pouvez contacter l’auteur par e-mail : elenalasi@aol.com. 
AMÉRIQUE LATINE. THÉOLOGIE DE LA LIBERATION ; ECONOMIE ; SCIENCES SOCIALES. 
 
Fiche 11 
De l’économie du salut au salut de l’économie 
Quelle théologie et quelle économie pour penser la paix ? 
 
 
 
 
Le terme “ économie de salut ” est utilisé en théologie pour désigner le plan d’incarnation de Dieu sur 
terre. Dieu se fait homme dans la figure de Jésus et accomplit ainsi son plan de salut. Mais ce plan de 
salut reste marqué par un acte d’extrême violence, avec la mort en croix de Jésus. Cette mort en croix et 
sa résurrection constituent le fondement de la foi chrétienne. Si la vie de Jésus est traversée par la 
violence jusqu’à sa mise à mort, sa résurrection reste pourtant associée à la promesse de paix. En effet, les 
récits évangéliques sur les apparitions de Jésus ressuscité le font souvent dire : “ la paix soit avec vous ”. 
L’“ économie de salut ” reste donc scellée par cette expérience de violence et paix. Mais pourquoi utilise-
t-on le terme d’“ économie ” ? Il semble que la signification donnée à ce terme dans le cadre théologique, 
est associé au premier usage du terme grec “ oikonomia ” qui désignait l’administration et la gestion de la 
vie domestique. La théologie a donc extrapolé cette notion pour parler de la façon dont Dieu administre et 
gère “ sa maison ”, c’est-à-dire le monde. Pour bien le gérer et l’orienter, c’est-à-dire pour le sauver, Dieu 
décide avant tout de l’habiter, de le traverser, et c’est pourquoi son “ économie de salut ” correspond à 
son “ plan d’incarnation ”. Le terme d’économie restera ainsi lié dans le domaine théologique aux 
relations entre Dieu et l’histoire humaine, entre son plan de salut et son efficacité historique, entre son 
projet de “ paix ” et la “ violence ” qui caractérise la vie sur terre. Le terme d’économie sera repris et 
encore plus précisé dans le domaine théologique lors de la crise iconoclaste du viiie siècle (M. J. 
Mondzain, “ Image, icône, économie ”). Il sera alors utilisé pour désigner l’articulation entre l’icône et ce 
qu’elle représente, c’est-à-dire son modèle divin ; autrement dit, la relation entre l’image visible et 
l’image invisible, ou encore entre la réalité historique concrète et la transcendance. Le terme d’économie 
acquiert à travers sa relation avec l’image iconique, un statut relationnel et dynamique, car il désigne la 
circulation entre le profane et le sacré, le mouvement entre l’immanent et le transcendant. Quand la 
circulation se paralyse et le mouvement s’arrête, l’image invisible reste fixée et assimilée à l’image 
visible, le modèle se confond avec l’objet qui le représente. A ce moment-là l’icône devient idole, et 
l’économie perd son caractère dynamique et relationnel. Ce risque toujours présent dans l’image 
iconique, de devenir une image idolâtrique, révèle toute l’ambiguïté de l’“ économie de salut ” : c’est un 
projet de salut, et donc de paix, qui risque à tout moment de devenir un projet de mort, qui ne véhicule 
que de la violence. Et malheureusement les exemples aujourd’hui sont nombreux pour illustrer les morts 
les plus atroces faites au nom du salut divin. Ces catégories de relation iconique et de relation idolâtrique 



associées à la notion d’“ économie de salut ” pourraient peut-être nous aider à penser cette frontière 
vacillante et glissante entre la vie et la mort, entre la paix et la violence, qui se trouve au cœur même du 
projet de salut religieux. Si bien nous avons ici parlé exclusivement de la religion chrétienne, nous 
pensons que l’ambivalence entre la vie et la mort, entre la violence et la paix, entre le salut divin et le 
tragique de l’histoire, traverse toutes les religions, car elle est inhérente à la logique du sacré. 
Mais au-delà du domaine religieux et théologique, cette approche de l’économie associée aux notions de 
salut et d’icône, interroge aussi le domaine économique proprement dit. La science économique est 
aujourd’hui considérée plutôt comme une science “ dure ”, du type des sciences de la nature, que comme 
une science “ molle ”, du type science sociale. Et pourtant, elle relève d’un type de relations humaines, 
qui son constitutives et centrales dans nos sociétés contemporaines, à savoir les relations économiques. 
Que ce soit par le travail ou par le commerce, nos vies sont régulées et organisées autour des relations 
économiques. Peut-être que l’“ économie de salut ” pourrait aider la science économique à retrouver du 
mouvement et de la communication dans des relations économiques souvent prises de façon trop 
déterministe et causaliste. Peut-être que l’“ économie de salut ” pourrait aider la science économique à 
penser la violence et la paix au sein des rapports économiques. 
 
Cet aperçu de la notion d’économie de salut ” est trop sommaire mais il suffit de poser des questions 
essentielles à la théologie et à l’économie. Comment la théologie pense l’ambivalence entre violence et 
paix qui traverse et identifie le rapport entre l’humain et le sacré, entre l’histoire et la transcendance ? 
Comment l’économie pense l’ambivalence entre la violence et la paix qui traverse et identifie les 
relations économiques de notre vie quotidienne ? 
 
Rédaction : LASIDA, Elena. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
voir le livre de Marie-José MONDZAIN intitulé, Image, icône, économie au Seuil, Paris 1996. 
VIOLENCE PAIX ; THEOLOGIE. 
 
Fiche 12 
La certitude scientifique face au tragique de l’histoire 
Rôle de la science dans les conflits religieux 
 
 
 
 
La vision classique de la science, et notamment de la science qui a pour objet d’étude la nature, se 
caractérise par le déterminisme et la certitude. Selon I. Prigogine, l’idée de certitude qui caractérise la 
science occidentale, a été formulée pour la première fois, d’une manière claire, par Descartes. Prigogine 
suit ainsi le philosophe américain St. Toulmin, qui situe l’origine de l’idée de certitude au moment des 
guerres de religion. C’était un moment tragique de l’histoire européenne, marqué par la guerre entre 
catholiques et protestants. Chacun des deux groupes défendait sa “ vérité ” comme la seule valable. 
Chacun avait sa certitude. Mais il s’agissait des certitudes conflictuelles, ce qui entraînait les deux 
groupes à se faire la guerre. Le propos de Descartes apparaît alors comme celui de concevoir une 
certitude qui soit accessible à tout le monde, une certitude que tout le monde pourrait partager et qui 
serait un élément de paix, de concorde possible entre les hommes. Cette idée de certitude, porteuse de 
paix, serait véhiculée par les sciences (en exigeant qu’elles doivent s’inspirer des mathématiques, de 
l’arithmétique et de la géométrie), et par la philosophie (avec l’idée de cogito). L’idée de certitude 
apparaît ainsi comme un moyen de dépasser, en général, le tragique de l’histoire, et en particulier, les 
guerres de religion. Ce projet de paix proposé à travers l’idée de certitude constitue plutôt qu’une 
résolution des conflits, une façon d’en échapper. Le prix à payer de ce projet de paix est celui d’un 



dualisme fondamental entre un univers naturel, qui répond à des lois universelles et atemporelles, et un 
univers humain, traversé par l’incertitude et le conflit. Selon Prigogine, cet idéal de la science associé à la 
certitude, se retrouve chez Einstein, qui cherchait les secrets de l’harmonie naturelle et qui assimilait la 
vocation scientifique au “ désir ardent qui attire le citadin hors de son milieu bruyant et confus vers les 
régions paisibles des hautes montagnes ”. Einstein a vécu aussi une époque tragique de l’histoire 
humaine, celle du fascisme, de l’antisémitisme et des deux guerres mondiales. La physique était pour lui 
une façon d’échapper au tragique de l’existence quotidienne. Cette vision de la science associée à la 
certitude et opposée à l’imprévisible et au tragique de l’histoire humaine, commence pourtant à évoluer. 
Prigogine annonce la “ fin des certitudes ” et défend l’idée d’une “ science des possibles ”, c’est-à-dire 
une science qui intègre le temps et donc l’incertitude, l’imprévisible et donc l’avènement du nouveau, les 
pertes irréversibles et donc le tragique de l’histoire humaine. Il s’oppose à la vision d’une science 
désincarnée et à l’idée d’un scientifique qui échappe des villes pollués vers les hautes montagnes, et 
défend la vision d’une science comme entreprise sociale qui contribue à rendre la vie en société plus 
humaine et la ville moins polluée. De ce fait, Prigogine est en train de proposer implicitement un nouveau 
concept de la paix : celle-ci ne serait plus assimilée à la certitude, à la stabilité et à l’harmonie éternelle, 
mais à l’incertitude dépassée au quotidien, à l’imprévisible qui ouvre au nouveau, à la contradiction qui 
permet de construire une nouvelle synthèse, au conflit qui débouche sur une nouvelle cohérence, au 
tragique qui défie à inventer une nouvelle façon de vivre ensemble. 
 
Cette idée de la certitude scientifique comme façon d’échapper au tragique de l’histoire, et notamment 
aux guerres de religion, pose la question du rapport entre la science et la guerre, entre la science et la 
paix, et également entre la science et la religion. La science permet-elle vraiment une guerre “ 
chirurgicale ”, sans victimes humaines, comme celle que prétend mener aujourd’hui l’OTAN contre la 
Serbie ? La vraie paix c’est la certitude uniforme ou l’incertitude partagée ? La vraie paix c’est l’absence 
de conflit ou la différence échangée ? Quel rapport établit aujourd’hui la religion avec la science : 
concurrent de l’omniscience divine, fournisseur de certitudes qui donnent l’allure de modernité, ou vrai 
interlocuteur dans la quête du sens ? 
 
Rédaction : LASIDA, Elena. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
On peut consulter le livre de PRIGOGINE, Ilya intitulé La fin des certitudes aux éditions, Odile Jacob, 
Paris, 1996. 
SCIENCE RELIGION GUERRE PAIX. 



Fiche 13 
Pour une spiritualité de la paix 
 
 
 
 
Le titre indique une démarche et un souhait : il n’y a pas encore de véritable spiritualité de la paix, même 
si de nombreux points sont déjà acquis. Fruit d’une collaboration internationale, le livre synthétise 
l’expérience de Pax Christi en ce domaine mais entend surtout se projeter vers l’avenir. Le cri d’Helder 
Camara résume l’ambition de tous les intervenants : “ pour une multinationale de foi, d’espérance et 
d’amour ”. 
L’insistance sur l’importance première de la méditation dans tout engagement pour la paix est 
unanimement partagée. Non seulement la méditation relève d’une exigence de foi, mais elle trouve des 
prolongements concrets qui favorisent l’acquisition de l’esprit de paix. Ainsi la méditation oblige à se 
mettre en retrait, à s’isoler, à rétablir une distance entre le militant et l’action, le poids des événements 
etc. En ce sens, la méditation est doublement médiatrice : entre l’homme et Dieu ; entre l’homme et ses 
semblables. 
La spiritualité de la paix ne peut être qu’un simple humanisme ; elle ne peut être seulement une simple 
philosophie de la vie, plus ou moins éthérée. Elle oblige à un comportement concret, à une sortie de soi : 
ainsi le militant pour la paix doit toujours prendre l’initiative, toujours donner une nouvelle chance ; on 
comprend dès lors que l’Espérance n’est pas un vain mot mais doit se traduire dans des attitudes 
concrètes, vécues au quotidien. C’est également admettre que la paix, qui doit être promue tant sur les 
plans individuel que collectif, suppose un véritable investissement personnel : la politique de sécurité 
entre les Etats passe déjà par la paix, la “ sécurité ” personnelle. 
Par ailleurs, des nombreuses interventions émergent deux réflexions primordiales : 
* les mots dits, écrits doivent être choisis avec soin. Ils engagent. Aussi doit-on prendre soin de ne pas 
céder à l’inflation verbale, au lyrisme trompeur des mots généreux et généraux qui traduisent de bons 
sentiments mais qui sont encore inapplicables, ou auxquels on adhère sans percevoir tout ce qu’ils 
supposent : ainsi de “ l’Amour universel ”, la “ Réconciliation universelle ”, la “ Fraternité ”… 
* La paix relève d’une exigence missionnaire. Elle n’est ni “ ordre ” (ordo) ni certitude. Ce sens 
missionnaire se traduit tant au plan de la spiritualité personnelle (faire le premier pas, prendre les risques) 
qu’au niveau de l’action où il s’agit de “ porter la paix ”, d’aller vers les situations conflictuelles pour y 
tenter de vivre la paix. 
 
Ce livre résulte d’un groupe de travail ad hoc “ spiritualité de la paix ”, de Pax Christi International. 
Certaines interventions sont très marquées politiquement et l’ensemble n’est pas exempt de redites. 
Néanmoins, l’ouvrage permet d’appréhender un certain type de raisonnement au sein de l’espace 
catholique, dans une des cultures de la paix particulière à des courants de l’Eglise catholique. Si quelques 
unes des réflexions sur le rôle de l’Eglise et des Eglises annoncent celles du Rassemblement œcuménique 
de Bâle, en 1989, d’autres montrent clairement les limites d’une utopie chrétienne. 
 
Rédaction : 1991. 
PAX CHRISTI FRANCE. 
58 avenue de Breteuil, 75007 PARIS. FRANCE. Tél. 44 49 06 36. Fax 44 49 02 15. 
 
 
 
LIVRE. 
MONDE. PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; CATHOLICISME ; AVENIR 
DE L’HUMANITE ; REFLEXION COLLECTIVE ; CAPITALISATION ; VALORISATION DE 
L’EXPERIENCE ; COMMANDE COLLECTIVE ; FORMATION ; CHRISTIANISME ; DYNAMIQUE 
CULTURELLE ; PAIX. 
 
Fiche 14 



Quakerism as an example of the three peace churches 
Origins and peace work of the Society of Friends (quakers) 
 
 
 
 
Quakerism was founded in the 17th mainly by Georges Fox as a reaction to the religious wars of the 
seventeenth century and particularly to the Civil War in England. Due to persecution it is now commoner 
in USA and a more conventional form of it has led to there being more members in the third World. In 
Britain the number has remained at about 20 000 for the last two centuries. The Society of Friends like 
early Friends in the first three centuries of humanity, (called quakers) derives their name from their belief 
in what they called the truth as revealed in the teaching and life of Jesus and their intuitive understanding 
of the Bible. They relied on their own spiritual experiences instead of relying on a paid Minister. They are 
all expected to follow the guidance of conscience. They appreciate the “ inner Light ” from wherever it 
may come, including sources outside mainstream Christianity. There is a central belief which 
characterises all Friend, it is the belief in “ that of god in everyone ”, regardless of race, age, sex or status. 
They are therefore believers in the possibility of miracles, whether working with apparently 
uncontrollable children, mental patients or mediating in international disputes. The service on sundays 
consists of an hour of silent worship, prayer and meditation which is usually interspersed with messages 
members called to give. 
Peace work takes a very large place in their social work and the testimony is regarded as the most 
important of the various “ testimonies ” to wich they subscribe. 
The peace activities of the Society derive in part from the peace testimony of 1660, which is based in turn 
on the pacifism of early christianity. Early friends, as members of the Religious Society of Friends are 
called, knew that in the first three centuries of Christianity it was assumed that all who became Friends 
would become pacifists even if it meant leaving the Roman army. There may be Friends who put slightly 
different interpretations on it. They are strong individualists who find cooperation difficult, but peace 
work often demands such people ! 
Both the American Friends Service Council and Quaker Peace and Service (UK) have worked for peace 
through the United Nations by maintaining the offices in New York and Geneva. In these centres 
diplomats and representative of Non-Governmental Organisations are brought together to pursue some of 
the paths lead to peace. 
 
Diana Lampen and others have shown that it is possible to listen and to make Friends with both sides, 
while remaining actively neutral. This may enable them at the right moment to indicate how their 
opponent sees the future, shares the same fears, especially for their own children, and suffers from similar 
hatred. I once attended a lecture by Adam Curle for all the secordary teachers of Northern. 
 
Rédaction : GILLETT, Nicholas. 1999. 
Gillett Nicholas, Oakroft, Cross o’the Hill, Malpas, CHESCHIRE, ENGLAND. 
 
 
 
BOOK. DOMMEN, Edouard. 
ENGLAND ; USA. NON VIOLENT MOVEMENT ; PACIFISM ; NGO. 
 
Fiche 15 
Swadyaya : aux sources de l’hindouisme 
En Inde, un mouvement de masse transforme les villages par la spiritualité 
 
 
 
 



Opérer une transformation sociale par la spiritualité, tel est le défi que relève, avec autant d’enthousiasme 
que de discrétion un mouvement de masse indien situé principalement dans la partie Ouest du sous-
continent. Et ceci, depuis cinquante ans. Comptant aujourd’hui plus de deux millions de membres, 
implantés dans environ quinze mille villages, ce mouvement connu sous le nom de Swadyaya (mot 
sanskrit signifiant : se connaître soi-même) commence aujourd’hui à connaître un début de notoriété. En 
1997, en effet, son fondateur Pandurang Athavale, reçut à Londres le célèbre prix Templeton pour le 
progrès de la religion. 
Ni mouvement politique, encore moins secte, Swadyaya, se voulant “ holistique ”, se situe à la charnière 
de la recherche spirituelle et de la transformation sociale qui, en Inde, semblait depuis l’assassinat de 
Gandhi s’être repliée dans la sphère individuelle. D’ailleurs certains “ Swadyayens ” n’hésitent pas à 
qualifier leur fondateur de successeur direct de Ghandi : pour eux, celui-ci aurait repris la non violence là 
où le Mahathma — que le contexte de l’époque avait entraîné sur un terrain trop exclusivement politique 
— l’avait laissée sur le seuil du sens originel du concept de varadji, la non-violence active par l’amour. 
Agé aujourd’hui de 77 ans, Pandurang Shastru Athavale- “ Dadaji ” (grand frère) pour ses disciples — 
lui-même, est beaucoup plus modeste. La philosophie de base de ce professeur de Veda, fin connaisseur 
aussi, des philosophies occidentales, est directement empruntée au grand texte sacré de l’hindouisme, le 
Bagavadh Ghita, Dieu est présent dans chaque être vivant, dans chaque homme. Quels que soient sa 
croyance, sa race, sa caste, ou son sexe. Pour honorer Dieu présent dans son semblable, l’homme doit non 
pas chanter des mantras, mais donner de son temps, de son énergie et de sa compétence, de manière 
désintéressée. Concrètement cela veut dire que chaque disciple de Dadaji donne tous les quinze jours une 
journée entière de travail au service des autres. Gratuitement, tout encaissement d’argent est proscrit. 
Recette à l’apparence simple. Pourtant au fil des quarante ans d’existence du mouvement — depuis 
exactement, qu’en 1948, Dadaji, entouré d’un groupe de jeunes intellectuels, décida de quitter Bombay 
pour aller porter sa bonne parole dans les villages de Maharasthra et du Gujarat — le temps, la 
compétence et l’énergie ainsi dégagés ont donné des résultats étonnants. Dans ces deux provinces, on 
peut visiter des fermes, des pépinières, des vergers — mais aussi des programmes alimentaires, des 
centres de formation, des bateaux de pêches, des temples polyvalents où les habitants de plusieurs 
villages regroupés viennent travailler, régulièrement et à tour de rôle. Une fois tous les quinze jours ils 
ont ainsi la possibilité d’échanger entre voisins qui, bien souvent, jusque là s’ignoraient, et créent 
ensemble ce que Swadyaya appelle “ de la richesse impersonnelle ”. Les gains sont distribués aux 
nécessiteux de la communauté. Le tout, bien entendu, en conformité avec la pensée hindoue, dans le 
respect de la nature, donc en faisant appel, au maximum aux procédés biologiques. Et avec une créativité 
qui, dans un fonctionnement sans hiérarchie, fait appel à la créativité de tous. 
 
Le résultat — tel que j’ai pu vérifier dans la région de Vadodara (l’ancien Baroda), située au Nord de 
Bombay — est que le climat social dans les villages touchés par Swadyaya s’est transformé du tout au 
tout : on n’y trouve plus de barrières entre les castes, il n’y est plus question de dot au moment du 
mariage, belles-mères et belles-filles se parlent, les pères de famille commencent à abandonner leur 
comportement patriarcal. Et surtout, les agriculteurs et leurs fils qui, attirés par les mirages de la société 
de consommation et de la ville, et qui rêvaient, avant, de travailler en usine, se reconnaissent fiers d’être 
paysans. 
Quel pourrait être l’impact de cette pensée extraordinairement vivifiante transposée à d’autres religions et 
à des cultures non villageoises ? Les Swadyayens sont pour leur part persuadés de sa valeur universelle. Il 
est vrai que même à Bombay, Dadaji a pu, réunir sur la plage du centre ville un public de centaines de 
milliers de personnes. Dans certains villages, les habitants ont construit des lieux de communs de 
célébrations entre Hindous et Musulmans. Sur place mais aussi à l’étranger, de plus en plus de pasteurs et 
d’intellectuels chrétiens se montrent intéressés. 
En faisant appel à ce qu’il y a à la fois de plus ancien et de plus profond dans chaque religion, Dadaji et 
Swadyaya auraient-ils trouvé la “ pierre philosophale ” de l’unité retrouvée entre action et réflexion, entre 
homme et nature, entre public et privé ? Toujours est-il que les hommes et les femmes enthousiastes que 
j’ai rencontrés sont la preuve vivante que l’être humain est capable de se mettre en mouvement pour autre 
chose que l’argent ou la quête du pouvoir : pour les autres et pour le don de soi. 
 
Rédaction : TUININGA, Marlène. 19/1. 



Sat Vichar Darshan. 
Nirmal niketan 2, Dr Bhajekarlane, Mumbai 400 004 
 
 
 
TÉMOIGNAGE ; TEXTE ORIGINAL. 
INDE. MOUVEMENT INDIEN ; HINDOUISME ; ISLAM ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; 
PARTICIPATION PAYSANNE ; CHANGEMENT SOCIAL 
 
2. 
 
Religions et éducation 
Conjuguer unité et diversité 
Il y a différentes religions mais une même humanité. Ainsi, elles doivent apprendre à se connaître 
mutuellement, à se respecter dans leur diversité et être porteuses d’ouverture aux autres. Les religions ont 
la responsabilité d’allier l’unité de l’homme et la recherche de la diversité. 
 
La construction d’une unité dans la diversité passe par la reconnaissance par les religions de défis 
communs comme, la différence entre riches et pauvres, l’oppression et la domination politique, les 
conflits, la dégradation de l’environnement, les relations homme — femmes. Elles doivent relever 
ensemble ces défis et défendre la liberté comme une valeur fondamentale. 
 
Ensemble, elles doivent mettre en place des stratégies pour construire une paix durable. 
Le dialogue interreligieux ouvert à la laïcité est un lieu privilégié pour l’apprentissage d’un vivre 
ensemble respectueux des histoires culturelles différentes et favorise l’émergence de valeurs communes 
aux différentes religions. 
Dans l’information et l’éducation à la paix, l’engagement commun des religions est indispensable. Il 
donne l’exemple d’une unité possible dans la diversité 
 
 
Fiche 16 : Stratégies d’éducation à la paix. Les limites du rôle de l’Eglise catholique 
Fiche 17 : Une Commission permanente d’éducation à la paix dans le cadre de la Conférence Mondiale 
des Religions pour la Paix. Présentation des objectifs, des projets et des expériences. LABIDI-MAIZA, 
Mehrézia 
Fiche 18 : Spirit in Education Movement in Burma. Grassroots Leadership Training for Peoples from 
Burma. RABASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha 
Fiche 19 : Stratégies de paix : l’art du compromis (inter et intra-religieux). Réhabiliter la notion de “ 
compromis ” dans une dynamique créative. BOIS, Roby 
Fiche 20 : Inventer des stratégies de paix en Algérie ? La sortie de crise de tout conflit politique et/ou de 
guerre civile : inventaire des défis, reconnaissance de l’autre, recherche de compromis, respect des 
minorités. Comment dissoudre la méfiance ? BOIS, Roby 
Fiche 21 : Religion et Paix en Algérie : lslam, christianisme et humanité plurielle. Au cours de plusieurs 
entretiens, Pierre Claverie, évêque d’Oran (Algérie) assassiné en août 1996, délivre son “ testament 
spirituel ” : relations intérieures à l’Islam relations des religions entre elles ; comment vivre une humanité 
plurielle… BOIS, Roby 
Fiche 22 : Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare. PARLEA, Dan 
Fiche 23 : Exposition et veillée interreligieuses. Accueil interreligieux pendant la période du Mondial de 
Football à Saint-Denis. LAMINE, Anne-Sophie 
Fiche 24 : Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux. Expériences de dialogue interreligieux 
dans des écoles et des collèges de divers pays d’Europe. LAMINE, Anne-Sophie 
Fiche 25 : Religions, paix et violence en banlieue. Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-
Denis. REBER, Bernard 
Fiche 26 : Les religions du monde au Sommet de la Terre, Rio de Janeiro, 1992 



Fiche 27 : L’organisation de l’Islam et la diffusion de son message sur l’Internet. L’organisation de 
l’Islam en réseau lui facilite l’accès aux Nouvelles technologies de l’Information et de la Communication. 
FLORANT, Jean-Baptiste 
Fiche 28 : Cybersociologie des acteurs islamistes algériens. Formation et fonction des élites djaz’aristes. 
FLORANT, Jean-Baptiste 
Fiche 29 : Le prosélytisme politico-religieux sur le Web : l’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa 
et le Djihad (L. I. D. D.). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique et de 
propagande politique. FLORANT, Jean-Baptiste 
Fiche 30 : Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire : l’exemple de Hijra 
International Organisation (H. I. O). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique. 
FLORANT, Jean-Baptiste 
Fiche 31 : Le prosélytisme religieux sur le Web : l’exemple de “ The Voice of Islam ”…Analyse d’un 
nouveau mode de la propagation de la foi islamique.  
FLORANT, Jean-Baptiste 
Fiche 32 : For a peaceful society. Organization and functioning of the Wongsanit Ashram. RASBASH, 
Jane and HUTANUWATR, Pracha 
Fiche 33 : Projet éducatif interreligieux au collège. Découverte de la diversité religieuse en classe de 4e 
(13-14 ans). LAMINE, Anne-Sophie  
 Fiche 16 
Stratégies d’éducation à la paix 
Les limites du rôle de l’Eglise catholique 
 
 
 
 
 
 
 
L’éducation à la paix rencontre de nombreuses résistances : la passivité ou le scepticisme des personnes, 
leur égoïsme parfois (chacun chez soi), la résistance d’associations agissant pour d’autres causes et qui 
craignent d’être “ englobées ”, utilisées et récupérées par un Mouvement ayant pour préoccupation un 
thème aussi vaste que celui de la paix. 
Aussi certaines sections se sont-elles préoccupées de la mise en place d’une stratégie. Celle-ci suppose : 
* des actions ponctuelles de sensibilisation, menées en collaboration avec d’autres associations. En 
relèvent l’animation de la Semaine de la Paix, de la Journée Mondiale de la Paix, la participation à des 
sessions organisées par d’autres mouvements. 
* Des actions à long terme : diffusion de travaux sur la paix et compilation de textes d’Eglise. 
* La constitution de groupes-cibles que l’on peut gagner au thème de la paix (le monde de l’enseignement 
par exemple). 
* Un travail à la base et au niveau de responsables. La base permet d’expérimenter et de concrétiser. Les 
relations avec les responsables, les décideurs, permettent de valoriser le travail effectué à la base. 
Mais à l’évidence, les différentes sections ont rencontré de gros problèmes avec les responsables de la 
pastorale de l’Eglise (à tous les niveaux). On peut aussi résumer les constats : faible mobilisation, peu de 
motivation et guère de compétence chez les prêtres et responsables d’Eglise. Le domaine ecclésiastique 
ne semble pas concerné. Ici, aussi, une stratégie spécifique peut être mise en œuvre : 
* l’introduction du thème de la paix dans la formation des catéchistes. 
* Enseignement de la doctrine de la paix dans les séminaires et universités catholiques. 
Plus globalement, cette désaffection dans les rangs de l’Eglise renvoie au discours même de l’Eglise et à 
sa façon de se situer dans les débats contemporains. 
 
La description des stratégies révèle une profonde lucidité chez les participants. Elle oblige à s’interroger 
sur les limites de l’action de Pax Christi et sur les institutions d’Eglise se préoccupant de la paix. Il y a ici 
en germe une remise en cause radicale de la parole de l’Eglise ainsi que de sa mise en œuvre. 
 



Rédaction : 1991. 
PAX CHRISTI INTERNATIONAL. 
rue du Vieux Marché aux Grains 21, 1000 BRUXELLES. BELGIQUE. 
 
 
 
 
COMPTE RENDU DE COLLOQUE. MABILLE, François. 
MONDE. PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; CATHOLICISME ; 
RESISTANCE AU CHANGEMENT ; INNOVATION CULTURELLE ; EVOLUTION D’UNE 
SOCIETE ; TRADITION CULTURELLE ; ECHEC ; RELATION COURT TERME LONG TERME ; 
CHRISTIANISME ; RELATIONS INTERNATIONALES ; PAIX. 



Fiche 17 
Une Commission permanente d’éducation à la paix dans le cadre de la Conférence mondiale des religions 
pour la paix 
Présentation des objectifs, des projets et des expériences 
 
 
 
 
L’assemblée mondiale 1994 de la CMRP (Conférence Mondiale des Religions pour la Paix), à Riva en 
Italie, vota la création des commissions permanentes correspondant aux thèmes principaux défendus par 
la CMRP. Le rôle de ces commissions étant de garantir la continuité du travail au niveau des chapitres 
nationaux et son harmonie avec les objectifs de la CMRP au niveau international. 
Partant de la constatation que la majorité de conflits réels ou potentiels locaux, régionaux ou 
internationaux sont souvent dus à des facteurs religieux ou idéologiques, une commission permanente 
d’Education à la paix a été créée. Comme les religions sont partie prenante dans les conflits, elles ont 
pour devoir de développer, à travers le travail de cette commission, des outils pédagogiques pour la 
prévention et/ou la solution des conflits, de créer un climat de confiance entre croyants de religions 
différentes vivant dans un même environnement social. Bref, de prendre les devants pour promouvoir une 
Culture de paix en créant des espaces pour jeunes et adultes, hommes et femmes où ils apprennent l’art de 
faire la paix. 
A travers sa première expérience sur le terrain, l’équipe de Education à la paix de la section française de 
la CMRP fixe un premier objectif : jeter les bases de la Culture de paix qui consistent dans une meilleure 
connaissance de ceux avec qui on veut partager cette culture. Une connaissance juste et sans préjugés qui 
jette les ponts entre les personnes, les groupes et les sociétés de cultures et de religions différentes et qui 
établit un climat de confiance permettant de passer à une étape ultérieure : entreprendre des projets 
communs. 
L’Exposition interreligieuse en juin-juillet 1998, organisée en marge du Mondial du football à St. Denis, 
suivie d’une veillée inter-religieuse ont constitué des lieux privilégiés pour présenter la diversité des 
religions qui coexistent en France actuellement et mettre en valeur leurs capacités respectives à 
développer des rapports amicaux les unes avec les autres et à s’intégrer dans une culture de paix. Au delà 
de la satisfaction des organisateurs et du public, cet événement interreligieux eut des résultats concrets 
dont le plus important est la création d’un groupe interreligieux à la ville de St. Denis qui travaille sur 
deux axes : approfondir à long terme la connaissance des religions et comprendre les liens possibles entre 
paix et religion et entre violence et religions. La particularité de ce groupe vient du fait que son activité se 
situe dans le contexte social de la banlieue parisienne qui est touchée par le problème de la violence. 
Outre ce groupe interreligieux qui se compose d’adultes et dont les activités s’adressent en général à un 
public adulte, l’équipe de la commission Education à la paix a développé en collaboration avec les 
professeurs d’un collège d’enseignement privé catholique à St. Denis un Projet éducatif interreligieux qui 
s’adresse aux élèves des classes de quatrième. 
Outre ces quelques réalisations concrètes, la commission Education à la paix a été présente à travers ses 
membres à des rencontres, conférences et débats autour de l’interreligieux. Ainsi, elle a pu partager et 
confronter son expérience à celle d’autres acteurs du dialogue interreligieux. 
1- St. Ouen l’Aumône, le 19 février, notre équipe de l’éducation pour la paix a proposé à des jeunes de 
l’aumônerie une découverte interreligieuse. 
Trois membres de la commission Education à la paix représentant trois religions différentes : 
Catholicisme, Bahaïsme et Islam ont offert aux jeunes une image nouvelle et inattendue, l’image d’une 
amitié interreligieuse et d’un travail en commun pour un même but : bâtir un avenir de paix. Ces jeunes 
dont l’âge varie de 12 à 17 ans leur ont posé des questions franches et pertinentes, et presque 
équitablement réparties entre les trois intervenants. Découvrir plus d’une religion à la fois ne semble pas 
les déconcentrer. Au contraire, leur désir de savoir, de comparer et de comprendre égalait bien leur 
volonté de se situer en tant que jeunes catholiques. 
2- l’Espace Interreligieux St. Jean à Nancy le 17 mars 99 : 
L’espace St. Jean est un lieu de rencontre et de dialogue interreligieux. Dans le cadre de ses activités un 
membre de la commission Education à la paix a été invité pour intervenir dans une conférence ayant pour 



thème “ L’Islam : des préjugés au dialogue ”. Le co-conférencier, pasteur Ove Ullstad, de Strasbourg, 
connaissant bien L’Islam et le dialogue avec les Musulmans, a bien développé la question d’évolution de 
la connaissance de l’autre, en l’occurrence le Musulman : comment se débarrasser des préjugés et des 
idées stéréotypes héritées des périodes de conflit pour arriver à une connaissance juste et sans 
mystifications qui permet de vivre ensemble et de travailler ensemble pour le bien de nos banlieues, nos 
villes, notre pays… 
3- à la Haye, mai 1999 : 
Invités par la FPH, des membres de la commission Education à la paix ont participé à la conférence 
mondiale sur la construction de la paix. La préparation des textes qui ont servi de support au travaux de la 
conférence concernant les religions et la construction de la paix, a offert à l’équipe CMRP participante 
une occasion unique pour enrichir son expérience. Elle a découvert d’autre expériences à des échelles 
locale, nationale et internationale. Elle a rencontré des personnes motivées et impliquées dans la 
construction et la préservation de la paix dans le monde, et a bénéficié de leurs apports, et surtout elle a 
établi des liens avec la FPH qui représente un lieu privilégié d’échange de l’expérience humaine dans 
divers domaines pour le bien de toute l’humanité. 
4- à Monbéliard, en juin 1999, une intervenante de la commission Education à la paix a été invitée à 
rencontrer un groupe de femmes musulmanes et chrétiennes (certaines parmi elles sont mariées à des 
musulmans). La raison d’être de ce groupe était la création d’une solidarité entre ces femmes appartenant 
à la classe ouvrière, et faisant face à des difficultés matérielles, familiales et autres, surtout qu’elles vivent 
dans une région assez touchée par le chômage (Peugeot est le principal employeur). Pour ces femmes, le 
mot paix évoque avant tout paix familiale, paix dans le voisinage et paix économique. Mais par sa 
composition, ce groupe est aussi interculturel et interreligieux de fait. Ainsi, elles ont exprimé leur 
souhait de savoir plus sur la question de religions (Christianisme et Islam) en espérant que cette 
connaissance les aide à mieux comprendre leur enfants, maris, voisins voire à mieux se situer en tant que 
femmes croyantes, pratiquantes ou pas dans leur réalité quotidienne. 
 
Le développement des outils pédagogiques se fait par les intervenants de la CMRP en fonction de la 
nature du projet et en collaboration avec les personnes ou les groupes avec lesquelles on travaille. Les 
projets eux-mêmes évoluent en fonction des besoins du public auquel ils s’adresse et selon les moyens 
dont on dispose 
Il y a une demande très forte pour connaître l’Islam, ce qui n’est pas surprenant vu que c’est la religion 
minoritaire la plus visible en France et dont les média parlent le plus, et qui semble être, pour beaucoup, 
difficile à intégrer dans une culture de paix. 
 
Rédaction : LABIDI-MAIZA, Mehrézia. 1999. 
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP). 
10 rue du Cloître de Notre Dame, 75004 Paris, tel : 01 46 33 45 39, fax : 01 46 33 76 42. 
 
 
 
FRANCE. CULTURE DE PAIX ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; EDUCATION A LA PAIX ; 
RELIGION ; PAIX. 
 
Fiche 18 
Spirit in Education Movement in Burma 
Grassroots Leadership Training for Peoples from Burma 
 
 
 
 
Burma is in a unique position in development. The country has been closed for many years and is now 
awakening and opening her eyes in amazement to the rapidly changing world. Structural violence at the 
grassroots level is severe. Agricultural produce and natural resources flow out from the indigenous 
villages through a variety of exploitative means leaving the villagers with not enough for basic needs and 



constantly caught up in a cycle of debt. It is crucial that the peoples of Burma develop a critical 
understanding of the present world situation in S. E. Asia and further afield as well as tools to analyze 
their local situaltion. Thailand and the Philippines are nearby examples of how the natural, cultural and 
physical environment is damaged by mainstream development and a consumer culture. In an attempt to 
prepare some of the peoples of Burma for the inevitable challenges that come in the wake of thirty years 
of ethnic conflict and with the onslaught of development, Spirit in Education Movement (SEM) embarked 
on an annual three month training programme based at Wongsanit Ashram, Thailand that aspires to 
facilitate a vision and the knowledge for alumni to return to their societies and build up grassroots 
community development activities. Participants all have a commitment for social change work and many 
are community leaders running small projects often associated with the church. The pilot course in 1996 
was for Kachin participants of the Baptist faith. Later courses, again mainly Baptist, included participants 
from ethnic groups of Mon, Lisu, Wah, Kachin, Karen, Lahu and Shan. In the long term SEM aspires to 
include Burman’s and Buddhists and to run regular inter-ethnic, inter-religious courses for other 
oppressed groups in the region. 
The training content is carefully designed in keeping with the SEM holistic education philosophy. Firstly, 
to give a clear idea on the negative and positive aspects of the current development models and to help 
participants develop their vision for a society they would like to build in the future in their communities. 
(Think globally). Secondly, to provide skills and inspiration to run grassroots community organisations 
and thirdly to encourage and integrate the participants’strong spiritual and cultural wisdom as a base of 
their activities. (Act locally). The courses include intensive field studies in Thailand and the Philippines 
visiting NGOs and engaged spirituality projects operating in urban and rural sectors at grass roots level ; 
intellectual debate with leading figures from the NGO world ; deep ecology ; community building ; 
conflict resolution ; participatory community study ; project proposal writing ; a retreat and internships in 
areas of special interest. There is an opportunity to learn from the mistakes, successes and challenges of 
neighbouring countries and to compare the Buddhist, Christian and secular contexts. In the final days of 
the 1996 training the Kachin participants came up with the following vision : 
Vision for the future of Kachin Society 
“ The vision is a government elected by the people with a core mission to serve the people. To ensure the 
government truly serves the needs of the general population there will be people participation in decision 
making at all levels. The whole society will run democratically rather than just a token democratic 
government. 
We foresee a kind of development that will not weaken our traditional and religious values. Our vision is 
a holistic form of development that will not be driven by greed but have a spiritual base so that material 
gain will not be the only motivation. We aspire to live in a society that balances religious, social and 
cultural wisdom with economic and technological gain without harming the environment. 
A united people who are aware of their own situation and determined to build up a just, sustainable and 
democratic society. ” 
In keeping with SEM philosophy the training does not finish at the end of the course — participants 
continue learning and follow-up programmes are tailormade to help facilitate moves towards sustainable 
visions such as the Kachin describe above. Six months after the training resource people visit 
participant’s communities and help faciltiate community development projects and assist with project 
proposal writing. Follow-up sessions have revealed how alumni use their experiences as the basis of 
church teachings and group sessions. Some travel to remote villages where as many as 700 people gather 
to listen and debate topics such as environmental and cultural degradation. SEM was greatly encouraged 
to hear stories of how alumni saved a forest area by explaining the long term problems of logging and 
inspired many other local activities. The majority of alumni are incorporating the teachings into 
community development projects some of which are receiving outside funding. All projects come out of a 
participatory process and to avoid dependency aim for self reliance after the first few years. Project areas 
include : sustainable agriculture, natural resource management, leadership and vocational training, 
community income generation and micro-credit. SEM facilitates additional programmes to support 
projects, help with project management, training for trainers, curriculum development and specific 
technical skills as required. SEM’s commitment to these groups is long term and extensive follow-up 
activities and exchanges will be ongoing over the next decade. 
 



The situation in Burma is unique. SEM aspires to help the ethnic people deal with some of the challenges 
they face after 40 years of civil unrest and those that will come to their societies with the inevitable greed 
and delusion that are the by-products of the present dominating, consumer- oriented world view. 
 
Rédaction : RABASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha. 1999. 
WONGSANIT ASHRAM. 
PO Box 1, Ongharak. Nakonnayok 26120, Thailand, tel : 00 66 2 546 15 18, 
email : atc@bkk.a-net.net.th. 
 
 
 
ORIGINAL TEXT. 
ASIA. ÉDUCATION AND RELIGION LEARNING PROCESS COMMUNITY PROCESS TRAINING 
PROCESS DIALOGUE BETWEEN RELIGIONS 
 
Fiche 19 
Stratégies de paix : l’art du compromis (inter et intra-religieux) 
Réhabiliter la notion de “ compromis ” dans une dynamique créative 
 
 
 
 
Deux auteurs, Alain Blancy et Gunther Gebhardt ont réfléchi à la notion de compromis et proposent des 
solutions de sortie de crise qui semblent converger… 
Issus de “ lieux ” différents, ces deux textes, me paraissent converger en une stratégie incontournable 
dans toute situation de sortie de crise ou de guerre. Alain BLANCY est un théologien protestant d’origine 
juive. Déporté durant la dernière guerre, il a réfléchi en profondeur sur le pardon, la réconciliation, la 
reprise de dialogue. Gunther GEBHARDT, non-violent, alimente une stratégie du même ordre entre 
religion douce et intégrisme. 
 
1. Le bref texte d’Alain Blancy pose le principe de fond de toute sortie de crise, de toute issue à un conflit 
: la reconnaissance de l’autre et le compromis qui en découle. Sans doute convient-il de le mettre en 
œuvre, aussitôt que l’on peut réunir les parties en présence avec un minimum de confiance. 
 
Qu’est-ce qui rend les conflits inévitables, et qu’est-ce qui les rend obsolètes ? Pourquoi un conflit éclate-
t-il ? Comment se termine-t-il ? On voit bien que si la violence initiale est toujours liée à une volonté 
d’humiliation, d’écrasement, voire d’anéantissement d’autrui, la fin de cette violence devient possible, 
non dans la quasi — disparition de l’autre, mais dans la reconnaissance de son droit à l’existence, de la 
légitimité de sa cause. Cette reconnaissance conduit nécessairement à la négociation et au compromis. La 
seule façon de résoudre les conflits latents ou aigus est l’art du compromis. Il faut louer le compromis qui 
est acceptation de la relativité des choses, des causes, le refus de diaboliser autrui pour mieux le 
disqualifier. C’est ce qu’on appelle la démocratie, moins le pouvoir de la majorité que le respect des 
minorités. Le compromis est, comme l’étymologie le suggère, une “ promesse tenue en commun ”. La 
relativité ne signifie pas, à l’inverse de ce qu’on croit, la tolérance et l’indifférence, toutes choses étant 
égales. Non, l’art de la relativité est l’art de la proportionnalité. Ce n’est pas renvoyer les adversaires dos 
à dos, mais c’est néanmoins la disposition à faire des concessions. Encore un terme qui implique le 
partage et la communion. Rien n’est joué à l’avance, mais le respect de l’autre comme un autre soi-même 
— dont l’amour va se réfléchir et revenir à soi-même, comme le dit le commandement divin, — est le 
commencement de la sagesse. Il y faut, bien sûr, la condition initiale de la confiance, c’est-à-dire de la 
foi. Mais à la différence des mafias qui, un peu partout, prennent le pouvoir et propagent la terreur pour le 
prix de l’argent, les parties en cause dans les conflits ont montré par leur souffrance et par leur ténacité 
qu’elles sont dignes de respect, ce dont la confiance émerge et se nourrit. Prises au piège, dans la 
souricière d’un lieu qu’elles ne peuvent ou ne veulent quitter, elles sont confrontées dans un test de vérité 
nue à ce qui les étreint et les consume. 



 
Entre la fidélité à des principes et des traditions, une origine et une identité, et un désir et une disposition 
à changer, il n’y a pas à choisir. L’identité comme la tradition est un mouvement, une dynamique, 
l’origine est le principe, un moteur. L’universalisme n’est pas, n’est plus la victoire d’un protagoniste sur 
les autres, mais bien la combinaison créatrice de plusieurs projets. L’art, la religion, sinon la connaissance 
ont toujours été, voulu être, des forces créatrices, inventives, découvrantes… La véritable mémoire est 
celle qui sait reconnaître dans l’histoire, non les échecs des pseudo-fins de celle-ci, mais les nouvelles 
symphonies, avant qu’elles ne se figent en systèmes définitifs. L’appel au “ pas-encore ” est plus fort que 
celui du “ dejà-là ”… 
 
2. Gunther Gebhardt évoque les “ deux cultures religieuses ” : les conflits font partie des réalités 
humaines : il ne s’agit donc pas de prévenir les conflits mais d’être attentif et éveillé aux conflits 
potentiels, de prévenir leur éclatement violent et de les gérer d’une façon non-violente, avec le but de 
transformer le potentiel agressif qui s’y accumule en une source de créativité, de constructivité et de 
libération. Un principe directeur de la gestion non-violente des conflits est d’éviter qu’il y ait vainqueur et 
vaincu — source de conflits futurs déjà programmés — et d’œuvrer vers une culture du compromis. Elle 
n’est pas une culture de l’exclusion mutuelle mais de la création d’un avenir commun où tous gagnent. Si 
les religions veulent devenir acteurs d’une telle culture non-violente du compromis, elles sont obligées 
d’affronter d’abord les conflits qui les traversent en leur sein même et d’apprendre à les gérer. Or, le 
conflit majeur qui traverse le monde religieux à présent n’est pas un conflit entre familles religieuses : les 
conflits inter-religieux sont relégués au second plan par le conflit intra-religieux entre les expressions 
fondamentaliste et libérale de la même tradition religieuse. Nous sommes là devant deux cultures 
religieuses et la grande confrontation inter-culturelle se joue à ce niveau-là. Ceci d’autant plus que ce 
conflit inter-culturel ne se limite pas à la vie interne des religions (il soulèverait alors peu d’intérêt) mais 
il a un impact direct sur les sociétés puisque les tendances dites fondamentalistes visent justement à 
déstabiliser les sociétés sécularisées et à leur imposer le totalitarisme de leur vision d’une société 
dominée par une religion, comme l’a fort bien analysé le sociologue Gilles KEPEL. Les expressions 
fondamentaliste et libérale de la religion reflètent ce que l’idéologue Johan Galtung appelle “ les aspects 
durs et les aspects doux ” de la religion. 
 
Si la gestion non-violente des conflits forme une composante d’une culture de la paix et si l’on doit 
attendre une contribution significative des religions, cela suppose d’abord une transformation profonde 
des religions elles-mêmes de l’intérieur. Une conversion véritable vers la religion douce. La religion 
douce est bien présente dans chacune des religions, mais, à travers l’histoire, elle a souvent été 
marginalisée, discréditée, étouffée, Puisque, par définition, elle ne cherche pas le pouvoir et la 
domination, mais est critique par rapport au pouvoir. La religion douce est celle qui privilégie la 
communication horizontale, le dialogue entre croyants ayant atteint l’âge de la maturité religieuse, la 
quête en commun de la vérité qui est au-delà de toute religion ; elle est la religion de l’accueil de l’autre, 
de la pluralité et du globalisme. Elle confère, certes, à l’individu un élément de son identité, mais une 
identité qui inclut toujours l’autre au lieu de se démarquer et de s’isoler de lui. Les religions n’ont jamais 
vraiment opéré cette conversion vers la religion douce par peur de perdre leur identité en s’ouvrant vers 
une conception plus large de la vérité. Or les religions trouveraient au contraire une nouvelle identité, 
désirée et partagée par un nombre bien plus important de nos contemporains, si elles osaient se 
transformer en forces de paix et d’ouverture. 
 
 
 
Le texte d’Alain Blancy a paru dans le courrier des lecteurs du journal “ Réforme ”- ; il s’agissait, à partir 
de la “ Shoah ”, des procès Papon et Pinochet, et du Rwanda, par exemple, d’engager une réflexion sur 
les notions et les pratiques de “ JUSTICE, PARDON, AMNISTIE… ” Même hors situation de conflit, je 
suis sans cesse confronté à cette question : comment assumer à la fois mon héritage culturel et religieux 
(mais aussi familial, national, etc.) et mon profond désir de changement, mes racines et mon aspiration à 
un projet créateur, le “ déjà-là ” et le “ pas-encore ”. 
 



 
Rédaction : BOIS, Roby. 1999. 
 
GEO — TYPE DE SOURCE — NOTES 
 
Fiche 20 
Inventer des stratégies de paix en Algérie ? 
La sortie de crise de tout conflit politique et/ou de guerre civile :  
inventaire des défis, reconnaissance de l’autre, recherche de compromis, respect des minorités. Comment 
dissoudre la méfiance ? 
 
 
 
 
C’est ce qui a été tenté lors d’une rencontre de quatre jours au printemps 1996, dans la région de 
Montpellier (France). L’Association France-Algérie Languedoc-Roussillon, avec le soutien financier de 
la Fondation Charles Léopold Mayer pour le Progrès de l’homme a réuni une quarantaine d’Algériens et 
d’Algériennes (hommes et femmes à parts égales) venant d’Algérie ou de France. La fiche décrit la 
méthode stricte employée et appliquée avec rigueur par Pierre Calame (FPH) et par Roby Bois (France-
Algérie). 
Depuis 1992, éclate au grand jour une violence qui déjà sévissait depuis plusieurs années. À une “ guerre 
civile larvée ”, succède la terreur et le sang, et les points de vue sont de plus en plus divergents, même 
entre proches : sur la situation et l’avenir, on peut tout dire et son contraire… Comment, dès lors, tenter 
d’élaborer, humblement, des stratégies vers la paix ? 
Le moteur serait une certaine confiance retrouvée entre amis, — ou comment dissoudre la méfiance ? 
Réunir quelques personnes amies, (ce point est important), et invitées sur ce seul critère : quarante 
Algériens et Algériennes, (et quelques Français) ; de tendances différentes : directement touchées par le 
conflit ; venues d’Algérie et de France -, hommes et femmes ; musulmans chrétiens et agnostiques (mais 
— grave échec ! — pas un ‘intégriste’). Pendant quatre jours, sauront-ils se parler et s’écouter, sans enjeu 
de pouvoir, sans enjeu de convaincre ? Sauront-ils identifier les défis essentiels à relever aujourd’hui pour 
reconstruire l’Algérie, demain ? Une seule question : elle concerne l’avenir dans une tension féconde 
pour penser l’Algérie de demain. Cela ne va pas de soi ; dans toute situation de conflit les énergies sont 
tendues vers la fin du conflit. Après le cessez-le-feu, il est trop tard pour réfléchir. On ne prend jamais le 
temps de préparer les étapes d’une paix durable. Or c’est pendant la violence que se construit l’après-
violence… 
Une méthode : celle du “ tour de table rigoureux ” ! Chacun est invité à prendre la parole, — non pour un 
discours théorique, ou un exposé savant et universitaire, — mais pour reconnaître et déchiffrer une 
situation dans toutes ses dimensions. Le vécu de chacun est le plus important pour rompre avec les deux 
illusions noire et rose du pessimisme et de l’optimisme, également pernicieuses, parce que caricaturant la 
réalité. Le possible fait partie du réel : il y a toujours quelques premiers pas possibles là où se dissout la 
méfiance : alors commence à se tisser la paix. 
Alors apparaît peu à peu un autre visage de l’Algérie : des convergences d’espoirs, des rapprochements 
de rêves, des perspectives communes ou divergentes, plutôt que des projets de société affrontés à 
d’autres. Des forces de vie au travail en Algérie sont reconnues, des défis sont relevés ; tout un ensemble 
de réseaux de forces de vie, pour l’emporter sur les forces de mort : des initiatives locales, des 
perspectives. Ainsi, s’invente un art de la paix, enraciné au cœur même de la situation de guerre. Ainsi, 
s’élabore une stratégie cohérente de construction à long terme de la Paix en Algérie. “ Tisser la paix ”, 
cristalliser cet immense message d’espoir et de résistance de tout un peuple… 
 
La rencontre (relativement facile à organiser, mais difficile à vivre !) vaut autant par la démarche que par 
son produit : cette expérience est valable dans toute situation de conflit ou de crise. Dans le cas précis de 
l’Algérie elle a permis de dresser un premier inventaire des défis auxquels se trouve confrontée la 
construction de la paix : L’ÉCOLE. REDONNER DES PERSPECTIVES AUX JEUNES. CONSTRUIRE 
UNE SOCIÉTÉ D’ÉCHANGES ET D’OUVERTURES. FAIRE ÉVOLUER LA FAMILLE EN TANT 



QUE LIEU DE MÉMOIRE, DE TRANSMISSION DE VALEURS, ET D’IDENTITÉS. REDÉFINIR 
L’ÉTAT. CONSTRUIRE LA SOCIÉTÉ CIVILE. FAIRE ÉVOLUER LA FABRICATION DES ÉLITES. 
 
1. Laméthode de travail inductive mise en ouvre (en grand groupe d’environ 40 personnes) permet une 
approche réaliste à condition d’y imposer fermement la règle du jeu : la prise de parole est ordonnée et 
contrôlée, et le principe reste le respect absolu du témoignage de l’autre. Dès lors, à partir du vécu de 
chacun on peut espérer aller, parfois, plus profond que par une approche DÉDUCTIVE, à partir de 
connaissances de type universitaire. 
2. Ce type de rencontre devrait être utilisé pour des rencontres inter-religieuses : non pas entre les 
doctrines et les experts, mais entre les croyants. 
3. La “ mémoire ” de cette rencontre se présente sous une double forme d’écriture, permettant d’en mieux 
comprendre le déroulement : 
* une tentative de SYNTH’SE des grands thèmes débattus et des défis identifiés 
* des extraits des PAROLES vivantes échangées par les participants. 
 
Rédaction : BOIS, Roby. 1999. 
Association FRANCE-ALGÉRIE Languedoc-Roussillon et la FPH. 
“ TIWIZI ”, 7 rue des Combes, F. 34570 SAUSSAN France. tel 33/4 67 47 74 49 Fax 33/4 67 47 74 49. 
E-mail : robyl@mnet. fr. 
 
 
 
RÉCIT D’EXPERIENCE ; MEMOIRE ; PUBLICATION ; COMPTE RENDU DE SEMI. BOIS, Roby. 
Pour plus d’informations, on peut contacter BOIS, Roby à FRANCE-ALGÉRIE. Le séminaire “ Tisser la 
Paix ” a eu lieu en avril 1996, aux Tourelles, couvent des Dominicaines, à 34270 St Matthieu de Tréviers 
tel : 04 67 55 20 62. 
ALGÉRIE. CONCILIATION ; ÉDUCATION A LA PAIX ; CONSTRUCTION DE LA PAIX ; 
CULTURE DE VIOLENCE ; CULTURE DE PAIX ; ÉCHANGES. D’EXPÉRIENCES ; PRÉVENTION 
DES CONFLITS ; RÉSOLUTION DES CONFLITS ; MÉDIATION POUR LA PAIX ; ACCEPTATION 
DE L’AUTRE ; CLIENTÉLISME. 
 
Fiche 21 
Religion et Paix en Algérie : lslam, christianisme et humanité plurielle. 
Au cours de plusieurs entretiens, Pierre Claverie, évêque d’Oran (Algérie) assassiné en août 1996, délivre 
son “ testament spirituel ” : relations intérieures à l’Islam relations des religions entre elles ; comment 
vivre une humanité plurielle… 
 
 
 
 
Le témoignage de Pierre Claverie est simple : il est contenu dans le titre de l’article cité, “ Humanité 
plurielle ”, — article où il salue l’émergence d’une autre manière de vivre ensemble. 
1. L’Islam ou les islams : en Algérie nous assistons à une tentative de redéfinition du cadre religieux 
jusque là paisiblement assumé : consensus mou, ciment de la société, cet ordre religieux tenait lieu de 
culture et fournissait un apport précieux d’histoire et de civilisation à la nation. Il vole en éclats sous la 
double pression de la rationalité moderne et des divers courants qui traversent un monde musulman 
profondément et ouvertement divisé. L’Islam n’est plus le socle inébranlable de l’identité algérienne : il 
se fissure et, loin d’être un facteur d’unité, il est la source même des plus violentes oppositions. Beaucoup 
de croyants sont aujourd’hui plongés dans un désarroi sensible à la fois par la radicalisation d’un discours 
de plus en plus “ mythique ” sur l’Islam idéal, et par la dérive des valeurs et des comportements. 
Des questions profondes sont posées à l’intérieur du monde algérien musulman où la religion est 
profondément liée à l’identité : être algérien et être musulman, cela va de soi et cela ne pose aucune 
question. Paradoxalement, cette crise est le premier pas d’une ouverture dans l’histoire contemporaine de 
l’Algérie… Alors qu’on était paisiblement musulman — cela faisait partie de la culture, de la 



personnalité, des évolutions historiques — des gens arrivent [du Machrek] et vous disent que vous êtes de 
mauvais musulmans, que vous n’avez jamais été de vrais musulmans. Au nom de cet Islam idéologique, 
les personnes, les groupes sont remis en question : “ Qu’est-ce donc que l’islam ? Y a-t-il plusieurs islams 
? ” On prend alors conscience qu’il y a diverses interprétations possibles, tolérables ou intolérables, 
orthodoxes ou non, mais qu’en tout cas, elles existent et parfois s’imposent ; cette question n’est pas 
seulement intellectuelle, traitée dans des colloques, elle touche à l’identité profonde du “ Qui suis-je 
maintenant ? Dans quel groupe vais-je retrouver mon identité ? ” Il s’agit de s’approprier maintenant son 
histoire, aussi bien tous ceux qui, islamistes, sont partis dans la montagne au sein des groupes armés, que 
pour ceux qui résistent à cette forme d’Islam. Il s’agit de s’approprier maintenant son identité. Ce 
questionnement renvoie les Algériens à leur jugement personnel. Il faut faire un choix : certains partent 
dans la montagne, certains soutiennent le pouvoir, certains sont des démocrates. Le choix personnel est 
nécessaire maintenant. Voilà l’avènement dans la société algérienne de ce que le Professeur Talbi appelle 
la “ modernité ”, l’émergence de l’individu, de la personne. On ne peut plus se contenter d’appartenir à 
un groupe et d’identifier son identité personnelle à ce groupe, parce que le groupe a éclaté. Il faut choisir 
et donc il y a émergence d’un phénomène nouveau et peut-être d’une autre manière de vivre ensemble ”. 
2. Pensée unique ou société plurielle : Cette évolution s’applique aussi, non seulement à la religion, mais 
à la société globale — la sortie de la violence et la construction d’une paix durable passent par cette 
recherche — non d’un consensus national — populiste, mais d’une pluralité féconde, acceptée, 
recherchée : le concert symphonique des voix diverses remplaçant le chant populaire imposé. 
3. Un “ chemin neuf ” pour les relations entre les croyants découle de cette orientation. Non le classique 
dialogue institutionnel islamo-chrétien par exemple ; “ ces grandes manifestations au cours desquels un 
bloc musulman et un bloc chrétien échangent des idées formelles risquent d’être une duperie… Le 
dialogue ne consiste pas à échanger des informations et à réaffirmer des credos respectifs et contraires, 
mais à poser à l’autre et à se poser à soi des questions radicales ”. Se placer “ sur les lignes de fractures de 
l’humanité : c’est là que Jésus s’est posé. Il est mort là ”. Ceci implique une approche nouvelle, 
constructive de paix : rencontrer un homme priant, parmi d’autres priants ; rencontrer les autres priants là 
— même où eux rencontrent leur Dieu ; derrière la forme de la religion (prière, liturgie, dogmes…) 
retrouver l’intention qui la nourrit. Là peut naître l’humanité plurielle. 
 
Face à la situation dramatique de l’Algérie (mais aussi de bien d’autres crises dans le monde, où la 
religion est à la fois une des causes des dégâts et une des clés d’une solution) le “ testament ” de 
Monseigneur Pierre CLAVERIE ouvre des pistes : sa passion du dialogue vrai, son analyse lucide, mais 
sans morosité, sa vison sereine d’une Algérie (- d’une humanité) ouverte, plurielle, fraternelle… 
 
Rédaction : BOIS, Roby. 1999. 
Association FRANCE-ALGÉRIE Languedoc-Roussillon. 
BOIS, Roby. “ Tiwizi ”, 7 rue des Combes ; F. 34570. SAUSSAN. tel : 33 4 67 47 74 49. fax : 33 4 67 47 
74 49. 
 
e-mail : roby@mnet. fr. 
 
 
 
ENTRETIEN ; PÉRIODIQUE ; NOTES DE TRAVAIL CLAVERIE, Pierre. CLAVERIE, Pierre. 
On peut consulter sur ces différents thèmes religieux et théologiques : Lettres et messages d’Algérie de 
CLAVERIE Pierre, publié chez Karthala. 1997. ISBN : 2-86537-657- Sept vies pour dieu et l’Algérie, 
publié chez BAYARD ÉDITIONS 1996-ISBN 2 227 436 48 4. 
ALGÉRIE. RELIGION ; PAIX ; ÉDUCATION A LA PAIX ; TRANSITION POLITIQUE ; 
SOLIDARITÉ ; RENCONTRE ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; RÉCONCILIATION ; 
PROCESSUS D’ÉVOLUTION DES MENTALITÉS ; CULTURE DE PAIX ; CHRISTIANISME ; 
ARTISAN DE PAIX ; PLURALISME. 



Fiche 22 
Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare 
 
 
 
 
L’espace balkanique constitue pour les historiens un complexe carrefour des civilisations, des religions et 
des populations. Le périmètre géographiquement délimité qu’on connaît aujourd’hui sous le nom de “ 
l’espace ex-Yougoslave ” est un excellent exemple de ce qui peut se passer quand trois grandes approches 
religieuses se rencontrent dans un espace limité. Ces approches sont celle catholique du Vatican, celle de 
Jérusalem (qui représente à la fois l’Empire Romain d’Orient, ainsi que la terre sainte du Judaïsme et de 
l’Islam), et enfin, celle orthodoxe de ce qu’on a appelé “ la troisième Rome ”, c’est-à-dire Moscou. 
On ne reviendra pas à l’histoire passionnante de la confrontation perpétuelle de ces trois différentes 
visions de la religion dans le sud des Balkans, mais on essayera plutôt de situer ce large sujet dans un 
contexte plus restreint et surtout très actuel, celui du conflit du Kosovo. Quoi de mieux pour comprendre 
cette situation tendue et envisager sa solution que de suivre les prises de position officielles des décideurs 
religieux (et parfois politiques) sur cet épineuse question ? 
On commencera directement par le Vatican, probablement une des positions les plus pacificatrices et 
mieux adaptées à la conjoncture conflictuelle au Kosovo, due en grande partie à la propension vers une 
analyse plus objective de la part d’une Eglise catholique neutre dans un conflit opposant des sujets 
orthodoxes à des sujets musulmans. Cela pourrait expliquer aussi pourquoi l’appel du Pape Jean Paul II 
du 28 mars 1999 n’aura pas l’impact notable qu’il aurait du avoir, vu — au moins — son intérêt direct, 
pratique. Allant jusqu’au bout de son rôle de médiateur, Jean Paul II insistera sur le fait qu’“ il n’est 
jamais trop tard pour des discussions pour la paix ”, faisant appel à toutes les parties impliquées dans le 
conflit d’arrêter de combattre et de retourner à la table de négociations. 
Dans cette même optique, Monseigneur Jean-Louis Tauran, ministre des affaires étrangères du Vatican, 
fut envoyé à Belgrade, le 1er avril 1999, avec la tâche d’essayer de nouer, au nom du Saint-Siège, une 
médiation en vue d’un relancement du processus de paix au Kosovo. Il délivra le même jour, pendant une 
rencontre assez brève, un message personnel de la part du Souverain Pontife au président serbe Slobodan 
Milosevic. Monseigneur Tauran eut aussi une entrevue avec le patriarche orthodoxe de la Serbie, Sa 
Sainteté Pavle, qui lui a fait part de son inquiétude vis-à-vis du sort immédiat et futur des simples Serbes, 
qui subissent les effets meurtriers des bombardements de l’OTAN. 
Du côté de Jérusalem, on se soucie moins, de ce qu’il paraît, pour une résolution pacifique et équitable du 
conflit kosovare, à partir du moment où la position officielle du clergé, qui est entièrement partagée par la 
classe politique, est plus que radicale. Le ministre Israélien des Affaires Etrangères, Ariel Sharon, 
provoqua une vive réaction en Occident en déclarant que les actions de l’OTAN en Yougoslavie vont 
vers l’indépendance de la province du Kosovo, un premier pas vers la Grande Albanie, qui constituera “ 
l’expansion du terrorisme islamiste ” au cour de l’Europe. Cette position bénéficia d’une très pointue 
critique de la part du secrétaire Américain d’État, Madeleine Albright. 
Enfin, en avançant sur une hypothétique échelle de la tension religieuse, on arrive à l’approche très peu 
nuancée de l’Eglise orthodoxe russe, qui soutient ouvertement la guerre au Kosovo, n’admettant point 
une défaite des forces orthodoxes. Car le pan-orthodoxisme représente pour Moscou une issue irréfutable, 
le clergé ne pouvant que sympathiser avec leur frères orthodoxes Serbes. Parfois on fera bien plus que 
cela : les prêtres moscovites bénissent les soldats russes qui vont lutter à nouveau à côté des Serbes, 
comme ce fut le cas en Bosnie, en Croatie, à Krajina et à Srpska. Esprit d’un messianisme mal compris ? 
Selon les témoignages des quelques militaires — volontaires — Russes présents en Serbie, il est certain 
qu’à leur départ de Moscou l’Évêque Nikolai tint une messe exceptionnelle pour ces troupes. En plus, on 
leur offrit une croix bénie, en médaillon, “ pour les protéger de tous les maux ”. Ce n’est donc pas un 
hasard si la plupart des gens simples pensent, en Russie, comme un de ces mercenaires déployés en 
Yougoslavie, affirmant avec la main sur le cour : “ Nous n’allons pas lutter principalement pour les 
Serbes. C’est vrai, ils sont nos frères, mais il s’agit de plus ici. Ils sont des Slaves, comme nous. 
Maintenant, la lutte n’est pas menée contre les Serbes, mais contre les Slaves en général. Leur malchance 
c’est qu’ils sont plus à l’ouest que nous. Mais, après avoir dépassé ceux-ci, l’ennemi va foncer droit sur 



nous. C’est pour ça qu’on ne doit pas les laisser faire. Ils sont une bande de non-croyants, qui veulent 
détruire notre sainte croyance orthodoxe ”.    
 
  Comme on peut le voir, le conditionnement du conflit du Kosovo, ainsi que son traitement, sont des 
questions très complexes, et face à la difficulté du dialogue des religions, qui reste encore une triste 
réalité au début du xxe siècle, l’homme demeure une proie face aux formes modernes de radicalisme, 
comme le nationalisme ou le ségrégationnisme social ou religieux. La défense de la patrie peut nous 
demander de risquer nos vies pour faire face à tout agresseur, mais elle ne peut pas prétendre de nous de 
devenir des meurtriers, de haïr ceux qui représentent une autre nationalité ou une autre religion, 
d’exterminer ceux qui sont attachés à leurs traditions et coutumes. La patrie peut nous demander de 
défendre ses ruines, mais elle ne peut pas prétendre de la remplir de cimetières de la haine ethnique ou 
religieuse. 
 
Rédaction : PARLEA, Dan. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
EUROPE. RELIGION ; EGLISE ; RELIGION ET VIOLENCE ; CATHOLICISME ; ISLAM ; 
RELIGION ET POLITIQUE ; PAIX ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX. 
 
Fiche 23 
Exposition et veillée interreligieuses 
Accueil interreligieux pendant la période  
du Mondial de Football à Saint-Denis 
 
 
 
 
Pendant la période du Mondial de Football (juin — juillet 1998), la ville de Saint-Denis est en fête et 
accueille des visiteurs-supporters du monde entier. La proposition de la Conférence Mondiale des 
Religions pour la Paix (CMRP) de préparer une exposition interreligieuse et une veillée a donc été 
naturellement très bien accueillie par le diocèse de Saint Denis, qui fournissait les lieux d’accueil et le 
budget de l’opération. 
Dès le mois d’avril, une petite équipe, initiée par la CMRP, à laquelle ont participé des personnes de 
religions chrétienne, juive, musulmane, bahaïe, bouddhiste et hindoue, a préparé une exposition d’une 
vingtaine de panneaux. 
La recherche d’informations, de photos, de textes, le choix de ceux qu’on va présenter, s’en expliquer 
dans le groupe, c’était déjà du dialogue interreligieux. L’objectif est de montrer la diversité au sein des 
religions, la diversité des religions et quelques aspects du dialogue interreligieux. L’approche se veut 
simple : des photos et de très courts textes. Pour chaque religion, deux panneaux ont été réalisés. Le 
premier invite à la prière et la méditation avec une image forte et un court texte (extrait des écrits de 
référence). Le second panneau comporte plusieurs illustrations montrant la diversité de la tradition (lieux, 
pratiques, fêtes…). La spiritualité n’étant pas le monopole des religions, les laïcs ne sont pas oubliés : un 
panneau présente le texte de Brel, la Quête. D’autres panneaux présentent des temps forts du dialogue 
interreligieux à travers les siècles, la charte de la Conférence Mondiale des Religions pour la Paix, une 
Déclaration interreligieuse de solidarité avec les Algériens et la “ Règle d’or ”, du respect de soi et de 
l’autre, que l’on retrouve dans toutes les traditions. Ainsi, à la basilique-cathédrale de Saint-Denis, 
pendant un mois une exposition accueillait chacun dans sa tradition et l’invitant à découvrir celle des 
autres. 
Pendant cette période, un temps fort a été organisé : une veillée artistique et interreligieuse, dans une 
autre église de Saint Denis. C’est la rencontre de l’art et la foi, conjuguée au pluriel. Des moments 



artistiques alternent avec de courts textes de prières : une flûte bouddhiste, une danseuse qui s’envole sur 
un choral de Bach, une chorale soufie, un cantique africain, une danse sacrée indienne, des chants judéo-
andalou, musulman ou bahaï, un groupe dansant le “ mystère d’amour ” sur le Kyrie de la Missa Criolla. 
Le chant, la danse, la musique se font prières, invitations à la découverte de l’autre au-delà des mots. 
L’assistance était de près de 300 personnes et incluait des représentants de toutes religions. 
Pour clore la soirée, un verre de l’amitié a donné l’occasion de rencontres et de contacts. Un groupe 
interreligieux d’une trentaine de personne s’est constitué a la rentrée suivante. Parmi ses pistes de travail : 
le regard sur les autres, comment dépasser la violence et la peur, échange d’expériences sur ces questions. 
 
 
“ Que des versets du Coran soient lus par un imam dans une église, c’était quelque chose de formidable, 
s’est exclamée Fatima, on peut échanger, toutes les religions ont des valeurs communes, ajoute-t-elle, on 
peut s’apporter mutuellement… ” ! Beaucoup des remarques contenues dans le livre d’or mis à la 
disposition des visiteurs pendant l’exposition étaient du même ordre. Dans une ville aussi cosmopolite 
que Saint-Denis, les gens ont apprécié cette initiative : des jeunes et des moins jeunes, des classes de 
catéchisme, des étrangers comme par exemple du Sri Lanka. D’ailleurs, une cinquantaine d’entre eux ont 
spontanément laissé leurs coordonnées en espérant aller plus loin. C’est ce qui c’est produit avec la 
constitution d’un groupe inter religieux d’une trentaine de personnes, voyant là un lieu d’échange et de 
partage culturel. 
Si l’ambiance festive de la coupe du monde a contribué au succès de ces deux manifestations, celles-ci 
ont débouché sur de réels projets interreligieux et renforcé l’intérêt pour des personnes de cultures ou de 
nationalités différentes de cohabiter et de mieux se comprendre. 
 
Rédaction : LAMINE, Anne-Sophie. 1999. 
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP) 
pour le département du 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8 rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, 
tel/fax 01 48 20 78 86, e-mail lamine@limhp.u. 
 
 
 
RÉCIT D’EXPERIENCE ; TEXTE ORIGINAL. 
FRANCE. RELIGIONS, DIALOGUE INTERRELIGIEUX, BANLIEUE, ART, INTERCULTUREL. 
 
Fiche 24 
Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux 
Expériences de dialogue interreligieux dans des écoles  
et des collèges de divers pays d’Europe 
 
 
 
 
Cette fiche présente le livre “ D’assise à la cour de récréation, pédagogie du dialogue interreligieux, de 
Gilbert Caffin et Anne-Bénédicte de Saint Amand, paru au Cerf, en 1999 (150 p.). L’ouvrage porte sur 
des expériences de dialogue interreligieux à l’école et au collège, dans différents pays d’Europe et 
s’inscrivant dans le cadre d’un projet d’une association européenne, le GERFEC (Groupement d’Étude et 
de Recherche pour la Formation des Enseignants Chrétiens). Le dialogue interreligieux se limite au 
dialogue judéo-islamo-chrétien (il est prévu de l’élargir dans une étape ultérieure). Le livre allie 
questionnements sur le dialogue interreligieux, récits et analyses d’expériences de terrain et propositions 
pédagogiques. 
La première partie s’intitule “ questionnement et chemins ”. Après avoir rappelé la pertinence du dialogue 
interreligieux en Europe, elle développe quelques points de repère, parmi lesquels des éléments de 
discussions sur le thème de la vérité (et ses corollaires : absolu, relatif, révélation…) dans des termes 
exigeants mais accessibles et utilisables avec des enfants ou des adolescents, en distinguant quatre 



niveaux de vérité : la vérité formelle (principe de non-contradiction), la vérité expérimentale (accord de la 
pensée avec le réel), la vérité des sciences humaines (comprendre l’homme) et la vérité de la foi. 
Elle s’attache ensuite à décrire l’apprentissage du dialogue interreligieux : rencontre des autres et prise de 
conscience de sa propre foi, “ pas seulement une logique émotionnelle dont les vibrations de fraternité 
universelle pourraient s’effacer au long des jours, mais afin qu’ils deviennent bâtisseurs d’un monde 
meilleur ”. Les exigences de ce dialogue sont : fidélité à soi même, désir de connaissance et de 
compréhension de l’autre, actions communes. On prend soin de distinguer l’approche cognitive et 
l’approche existentielle. Les difficultés sont aussi soulignées : l’ignorance mutuelle, l’histoire, 
l’asymétrie des relations, les conceptions différentes de Dieu et la tentation de gommer les différences. 
La seconde partie, “ recherche sur le terrain ” décrit et analyse neuf expériences, en école, en collège ou 
dans des instituts de formation d’enseignants. A Paris ce sont des enfants d’école primaires catholique et 
juive qui s’écrivent, se posant des questions sur ce qu’ils croient, ce qu’ils font, et qui se rencontrent en 
fin d’année scolaire. A Birmingham, dans un quartier à majorité musulmane, une longue démarche à 
permis aux enfants musulmans de suivre un cours sur leur propre religion au lieu du cours obligatoire de 
religion chrétienne. En Hollande, à Zwolle, outre le cours spécifique de religion musulmane, le concept 
de l’interreligieux à l’école s’est développé à travers différents enseignements : dessin, musique, histoire, 
géographie. Le programme éducatif distingue les aspects cognitifs des religions et les aspects affectifs de 
la relation de l’enfant à sa propre tradition et à celle des autres. Au début et à la fin de chaque semaine les 
enfants sont regroupés autour du thème de la semaine (lancement et conclusion), alors que pendant la 
semaine ce thème est traité séparément dans les cours de religion. On met aussi les fêtes en valeur. On 
distingue donc l’instruction religieuse (cours séparés) de la reconnaissance religieuse (en classe entière). 
A Barcelone, dans une école normale, on travaille à la pédagogie de l’interculturel, en prenant en compte 
l’ignorance du fait religieux et l’indifférence au sacré et en élaborant des outils didactiques sur les 
différentes traditions et sur le dialogue 
La troisième partie esquisse une pédagogie du dialogue : quelques conseils pour entreprendre : d’abord 
connaître le milieu social, culturel et familial, travailler avec tous les partenaires dès le début, aborder les 
questions de fond : préciser les motivations et où l’on se situe : “ entre une foi débordante et conquérante 
et un agnosticisme méthodologique d’ethnologue, se trouve une ligne de crête sur laquelle s’engage tous 
les croyants pour se rencontrer… une équipe qui entreprend un projet de cette sorte doit prendre garde à 
ces deux pentes inverses : ni trop, ni trop peu de foi vivante. L’écoute de l’autre n’a pas pour seul but de 
comprendre ce qu’il pense mais comment ce qu’il croit le fait vivre. ”.    
 
  En matière de dialogue interreligieux, l’auteur se distingue de la littérature habituelle en proposant une 
réflexion pédagogique. Plutôt que de se baser uniquement sur un enseignement de l’histoire des religions, 
il choisit de partir aussi de l’expérience des enfants et des adolescents, puis de la confronter avec un 
enseignement plus traditionnel. L’image de la “ ligne de crête ” entre l’expérience, le vécu d’une part et 
l’enseignement descriptif neutre, historique ou ethnologique d’autre part nous a été très utile pour nous 
situer dans nos projets, en particulier celui de dialogue inter religieux dans un collège de Saint Denis. 
 
Rédaction : LAMINE, Anne-Sophie 1999. 
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP) 
pour le 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8, rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, tel/fax 01 48 
20 78 86, e-mail lamine@limhp. univ-paris13.fr 
 
 
 
LIVRE CAFFIN, Gilbert et DE SAINT AMAND, Anne-Bénédicte 
DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; PEDAGOGIE ; EDUCATION A LA PAIX. 
 
Fiche 25 
Religions, paix et violence en banlieue 
Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-Denis 
 
 



 
 
Voici une relecture du parcours du groupe interreligieux de Saint-Denis, commencé en octobre 1998. 
Nous avons ouvert deux chantiers principaux : 
* une meilleure connaissance des religions, 
* une compréhension des liens possibles entre paix et religions et entre violence et religions 
1. Une meilleure connaissance des religions. 
Les expériences différentes des membres du groupe nous ont incités à proposer un temps de 
familiarisation avec d’autres religions par le biais de témoignages de croyants membres du groupe. Le 
temps consacré était de 20 minutes puis de 45 minutes, car les participants étaient avides et posaient très 
vite des questions nécessitant des explications longues (ex. loi du karma et pardon, Jésus dans l’islam, 
Trinité et islam). Au fil des séances, il a semblé particulièrement intéressant de mettre en discussion deux 
traditions en parallèle, quand le thème choisi s’y prêtait. 
2. Une compréhension des liens possibles entre paix et religions et entre violence et religions. 
Pour approcher ce sujet difficile, nous avons essayé de compter sur l’exigeante discussion sur la violence 
à partir de points de vue différents à l’image de notre groupe (religions, âges, engagements sociaux et 
professionnels…). Nous sommes partis de l’analyse de cas (médiation “ de voisinage ” dans une cité 
Aubervilliers, expérience de thérapies sociales avec un médiateur), d’expériences personnelles, et du 
manifeste “ Stop la violence ”. 
Nous avons privilégié les échanges de paroles souvent contradictoires. Les questions qui ont émergé sont 
: 
* Un clivage entre générations existe mais avec des attentes de respect des deux côtés. 
* Les parents éprouvent tous la difficulté de la transmission de leurs références, avec plus de difficultés 
pour les parents de religions “ mal reconnues ” en France. 
* Tout le monde parle de respect, de tolérance sans préciser ces mots. 
* Oser dire ses peurs, ses frustrations et les formuler sans juger d’abord les autres. Savoir reconnaître et 
pouvoir dire de ses peurs et ses frustrations ; la violence prend souvent naissance sur la peur et la 
frustration. 
* Face à l’incompréhension, à la recherche des mots et des lieux pour se rencontrer quand les cultures, les 
religions, les intérêts, les priorités, les moyens de communication sont différents. La violence est 
quelquefois une façon de s’exprimer. 
En plus de l’apprentissage pour pouvoir se parler en tenant compte de nos différences, nous avons 
développé un programme d’intervention continu dans un collège avec toutes les classes de quatrième : “ 
découverte des religions ”. Les élèves ont pu réaliser des panneaux présentant les principales religions. 
Une classe a préparé forum-débat entre parents et enfants à partir de sketchs posant des problèmes de 
vivre ensemble de part le pluralisme culturel, et tirés de leurs vies. 
Calendrier : 
Nous nous sommes réunis 7 fois pendant l’année pour des réunions de 2 heures environ. 
* 1re réunion : faire connaissance des membres du groupe (28 personnes) et de leurs attentes. — 2e 
réunion : présentation de la religion bahaïe. Travail à partir d’une rencontre entre divers acteurs différents 
autour de problèmes de violence à Aubervilliers. 
* 3e réunion : présentation de la religion musulmane (Ramadan, sourate 97). Les violences en banlieue 
vues par des jeunes ; Constitution d’un bureau (10 personnes/4 religions). 
* 4e réunion : présentation de la religion catholique (Carême, dans le Premier et le Second testament). 
Intervention d’un médiateur social intéressé à l’aspect religieux des conflits. 
* 5e réunion : présentation du bouddhisme (réincarnation et loi du karma). Travail sur des cas de violence 
que nous avons connues (émotions, blessures, jugements). 
* 6e réunion : temps de silence en pensée avec ceux qui souffrent du conflit au Kosovo. Dialogue islamo-
chrétien (Fatiha/Notre Père, texte de Ampthé Bâ). Le temps consacré à cette partie passe à 45’. 
Discussion du texte “ Stop la violence ”. Distribution charte CMRP (Conférence Mondiale des Religions 
pour la Paix). Temps convivial. 
* 7e réunion : dialogue bouddhico-chrétien. La tolérance et l’intolérance ; court exposé d’un des membres 
du groupe sur la tolérance puis discussion sur des situations réelles que nous qualifions ou non de 
tolérantes, après une présentation. Décision d’adhérer à la CMRP et de se constituer en association. 



En moyenne, une trentaine de personne participe aux réunions et en comptant les “ occasionnels ” la liste 
est de plus de 50 personnes). 
L’expérience continue en 1999-2000, avec en plus des demi-journée (trimestrielles) pour approfondir des 
thèmes comme : tolérance et regards des religions les unes sur les autres, femmes — exclusion — 
religion, l’Islam en France. 
 
Si ce groupe de discussion ne débouche pas encore sur une réelle médiation dans la cité, il est le lieu d’un 
réel échange d’expériences entre des habitants des différents quartiers de Saint-Denis, d’Aubervilliers et 
d’autres villes voisines de Seine-Saint-Denis et confortent les uns et les autres “ dans leur engagement 
d’agir autour de chez soi ”. De ce groupe émerge à moyen terme un projet commun et des réalisations 
concrètes pour l’an 2000. 
 
Rédaction : REBER, Bernard. 1999. 
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP) 
pour le 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8, rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, tel/fax 01 48 
20 78 86, e-mail lamine@limhp. univ-paris13.fr 
 
 
 
RÉCIT D’EXPERIENCE 
FRANCE. RELIGIONS DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; BANLIEUE ; EDUCATION A LA PAIX ; 
VIOLENCE ; MEDIATION. 
 
Fiche 26 
Les religions du monde au Sommet de la Terre,  
Rio de Janeiro, 1992 
 
 
 
 
Lors du Sommet de la Terre de juin 1992 à Rio, d’innombrables ONG et mouvements se sont réunis afin 
de manifester aux 140 hommes d’Etat présents l’intérêt porté à l’écologie par la société civile de notre 
petite planète menacée. Le moment culminant de la rencontre des ONG fut la nuit œcuménique de prière 
et de rencontre où toutes les religions du monde avaient été invitées à être représentées. Musulmans et 
juifs, catholiques et hindous, adeptes du candomblé et protestants, spirites et animistes avaient répondu à 
l’appel d’ISER et du Réseau Sud-Nord Cultures et Développement de l’Amérique Latine. Il y a quelques 
années, un événement de la sorte était simplement impensable. Et le fait s’est produit la nuit du 4 au 5 
juin dans “ l’aterro do Flamengo ”. Des milliers de personnes de confessions, de cultures et de 
géographies différentes se sont rencontrées pour célébrer une veillée pour la Terre. Elles étaient venues 
de tous les horizons. Elles sont issues de plusieurs religions de diverses patries spirituelles… bien qu’au 
fond, de tous les temps, elles n’ont été que d’un “ lieu ”, d’un seul espace : la Terre pour laquelle elles 
désirent que naisse un nouveau jour. Habitées par ce désir, ces personnes n’étaient pas venues faire une 
manifestation, participer à un spectacle ou présenter leurs revendications. Elles étaient venues se 
rencontrer. Elles étaient venues pour invoquer — chacune dans son identité — le Transcendant qui pour 
chacune d’elles nourrissait foi et traditions. “ Nuit risquée et difficile ” affirmait Rubem Cesar Fernandes, 
organisateur de la veillée. Nuit risquée… en ce que des religions du monde, après des siècles et même des 
millénaires de guerres saintes et de combats les plus divers, se réunissent autour d’un Mystère qui les a 
tous séduits et qui finalement est le seul lieu qu’elles ont en commun : la grandeur et la fragilité d’être 
nées sur cette planète. Planète aujourd’hui si menacée qu’elle s’est convertie en point focal de l’attention 
des chefs d’Etat, des ONG, des athées, des agnostiques, des religions de toutes les traditions. Nuit 
risquée… parce que chaque tradition religieuse expérimente, dans la recherche de la Vérité, quelque 
chose de vraie Vérité qui affirme que l’expérience la plus sublime, transcendante passe par le champ 
commun de la terre de tous, laquelle terre nécessite d’être chérie, protégée et sauvegardée. Vérité qui 
paraît proclamer enfin, comme le disaient les leaders spirituels tels Dom Helder Camara et le Dalai Lama, 



que la terre n’est pas seulement objet de domination, de spéculation, d’agression et de gain. Cette vérité 
emplit l’air lorsque vibrait la voix cristalline d’Olivia Byington interprétant les “ Bachianas ” de Villa 
Lobos. Création de Dieu, habitat du Divin et du mystère, la Terre se laisse pénétrer par ceux-là seuls qui 
s’en approchent avec révérence, cherchant avec elle une relation respectueuse et harmonieuse. Nuit 
risquée… mais nuit unique dans laquelle les traditions religieuses les plus diverses… ont fait briller la 
lumière d’un nouveau jour, au-delà des risques et des conflits nés des divisions religieuses, pour l’union 
de tous ceux qui croient. 
 
 
 
Rédaction : 1993. 
RÉSEAU SUD NORD CULTURES ET DEVELOPPEMENT. 
172 rue Joseph II. B-1040 BRUXELLES. BELGIQUE. Tél. (19) 32 2 230 46 37.Fax (19) 32 2 231 14 13. 
 
 
 
PÉRIODIQUE. BINGEMER, Maria Clara. 
AMÉRIQUE LATINE. RELIGION ; ENVIRONNEMENT ; INTERCULTUREL. 
 
Fiche 27 
L’organisation de l’Islam et la diffusion de son message sur l’Internet 
L’organisation de l’Islam en réseau lui facilite l’accès aux Nouvelles technologies de l’Information et de 
la Communication 
 
 
 
 
L’existence de sites Web et de forums (groupes de discussion) islamiques sur Internet est une donnée 
nouvelle dans la diffusion du message islamique. Mais cette nouveauté réside en réalité plus dans les 
nouveaux moyens mis à sa disposition que dans son mode d’organisation. En effet, l’organisation de 
l’Islam en réseau c’est-à-dire en organisation “ intercommutée ” facilite déjà en elle-même la 
communication informelle et décentralisée. La communication “ en réseau sur un réseau ” n’est donc pas 
un obstacle de représentation pour les Musulmans car c’est la transposition d’un fonctionnement 
organisationnel préexistant. La Muslim Students Association en est d’ailleurs un bon exemple. Ce réseau 
fédère plusieurs associations d’étudiants de part le monde, mais principalement aux Etats-Unis, et 
propose de mettre en relations toutes ces associations. Elle propose même des services propres au réseau 
comme un service de re-routage de l’information (MSA News) : c’est le principe des mailing-lists c’est-à-
dire de la centralisation puis de la diffusion de contributions (réflexions, communiqués, débats…) en 
fonction d’un carnet d’adresse. La logique de réseau est un corollaire du combat pour l’expansionnisme 
de la foi. Car le réseau décuple la force de la contagion en faisant de tous les récepteurs autant 
d’émetteurs potentiels. De même le taux de réactivité d’un réseau est bien supérieur à celui d’une 
organisation pyramidale car l’information y est répercutée sans l’inertie des intermédiaires. C’est 
pourquoi il apparaît que l’Internet est un moyen d’expression tout a fait adapté à l’Islam en tant 
qu’organisation religieuse. 
 
Puisque l’appartenance à l’Umma, l’est de fait lors de la prononciation de la profession de foi (“ Il n’est 
de Dieu que Dieu et Muhammad est son envoyé ”) il n’y a donc pas d’exclusion de principe de la 
communauté à moins d’apostasier sa foi. Dès lors en théorie, le discours peut-être hétérodoxe mais non 
excluant. Ainsi, une autorité peut juger de la validité d’un discours mais ne peut engager une procédure 
inquisitoriale. Elle n’est donc que peut ou pas coercitive. Par opposition, il en est tout autrement des 
Eglises très hiérarchisées où l’organisation est pyramidale c’est-à-dire où l’autorité est déléguée à leurs 
ministres : Eglise catholique, Eglise orthodoxe. Donc, celui qui émet un avis ne peut être inquiété de la 
remise en cause de son appartenance à l’Umma. Ce qui confère aux Musulmans (Sunnites car différent 
pour les Chiites) un droit de parole très étendu. 



 
 
 
Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
NOTES DE TRAVAIL. 
E-mail : jb-f@bigfoot.com. 
États-Unis. RÉSEAU ; NOUVELLES TECHNOLOGIES ; ISLAMISME ; INFORMATION ; 
COMMUNICATIO. 
 
Fiche 28 
Cybersociologie des acteurs islamistes algériens 
Formation et fonction des élites djaz’aristes 
 
 
 
 
Il nous semble d’abord que les technologies de l’information sont un outil quotidien des cybermuslims. 
Parce que leurs études les conduisent à utiliser Internet et qu’ils sont des étudiants bien dans leur temps. 
Les cybermuslims qui résident aux États-Unis sont certainement les éléments moteurs du réseau voire 
font même peut-être figure d’initiateurs à leur insu comme si le modèle de l’étudiant américain fascinait 
toujours autant dans les autres pays du globe. La liberté d’action et surtout l’initiative créatrice de ces 
étudiants attire. Un paradoxe quand on connaît la répulsion que le modèle américain inspire aux 
islamistes. L’Amérique serait cristallisée par un phénomène complexe d’attraction-répulsion. Attraction 
parce qu’elle demeure le fleuron de la liberté et répulsion car malgré cela elle demeure un modèle de 
société rejetée par excellence, celle de l’hyperindividualisme inconciliable avec la notion de 
communautarisme propre à l’umma. 
Les parcours et les types de formation universitaires des élites islamistes ne sont pas très ouverts. Ils sont 
nombreux à être de formation scientifique, en particulier au sein du courant djaz’ariste comme le souligne 
l’analyse de Séverine Labat que nous corroborons par nos propres sources. Par exemple (tendance 
indicative mais non statistique) sur les cinq signataires du préambule du pacte social de l’association 
@lgorithme nous trouvons : un docteur en chimie (expert en mesures nucléaires), deux docteur-
ingénieurs (l’un en géomécanique et géophysique, l’autre en génie atomique et mécanique), un 
économiste et un juriste (spécialisé notamment en technologies avancées). Pour mémoire rappelons que 
Abelkader Hachani (membre coopté de la direction du F. I. S en juillet 1991) est ingénieur en 
pétrochimie, Rabah Kébir (Président de l’instance exécutive du F. I. S à l’étranger) est un ancien 
professeur de mathématique et de physique et Anouar Haddam (Président de la délégation parlementaire 
du F. I. S) ingénieur en physique nucléaire. Quant à Moussa Aït-Embarek, auteur de plusieurs articles 
dans Al-Munquidh, il est docteur en physique théorique. 
 
Plusieurs pistes d’analyses s’ouvrent alors à nous. Quelle est en vérité la proportion de scientifiques dans 
les instances de direction des partis islamistes comme le F. I. S ? Quelle est la proportion de scientifiques 
touchés effectivement par la propagande islamiste sur Internet ? Les mentions “ scientifiques ”, attribuées 
aux dirigeants par les rédactions de propagande, ne renforcent-elles pas leur crédibilité par une 
fascination mais aussi par une identification des cibles ? Existe-t-il une intention dans la propagande de 
sensibiliser voire de convertir à sa cause des cibles plutôt scientifiques ? Remarquons que les mentions de 
spécialité “ nucléaire ” et “ atomique ” renforcent la fascination, puisque de telles disciplines scientifiques 
comptent parmi les plus pointues (aussi certainement inquiétantes), mais notons toutefois qu’elles ne sont 
pas garantes de clairvoyance et de bon sens politique. 



D’après les analyses sociologiques de Séverine Labat sur la composition du courant djaz’ariste, et d’après 
les informations disponibles, il semble qu’Internet soit surtout, dans sa version francophone investi par ce 
courant de l’islamisme algérien. Cela s’explique par le caractère volontairement élitiste de la Djaz`ara qui 
s’adresse à une population non moins sélectionnée. 
 
Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
NOTES DE TRAVAIL. 
E-mail : jb-f@bigfoot.com. 
ALGÉRIE FRANCE ELITE ; ISLAMISME ; NOUVELLES TECHNOLOGIES ; RELIGION. 



Fiche 29 
Le prosélytisme politico-religieux sur le Web :  
l’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa et le Djihad (LIDD) 
Analyse d’un nouveau mode de la propagation  
de la foi islamique et de propagande politique 
 
 
 
 
A l’origine la Ligue Islamique pour la Da’wa et le Djihad (L. I. D. D.) se nomme “ Ligue de la da’wa 
islamique ”. C’est une “ instance ” que crée le cheikh Ahmed Sahnoun en février 1989 pour fédérer les 
diverses tendances de la mouvance islamiste algérienne. Ahmed Sahnoun est une figure de la Djaz`ara en 
tant que compagnon de route d’Ibn Badis et par là un chantre du réformisme musulman. C’est une figure 
emblématique du combat religieux, un référent incontesté et adulé. Dans le n°24 d’Al-Munquidh (journal 
du Front Islamique du Salut) de février 1991, est publié un “ appel et manifeste ” de la Ligue de la Da’wa 
signé par Ahmed Sahnoun. Cette déclaration, très proche des positions du F. I. S. (Front Islamique du 
Salut), est utilisée comme argument d’autorité historique et relie, subtilement, par rapprochement, le F. I. 
S à l’islamisme badisien. Notons aussi que dans le n°19 d’Al-Munquidh de novembre 1990, Mohamed 
Saïd (futur membre -en juillet 1991- du bureau exécutif provisoire du F. I. S après l’incarcération 
d’Abassi Madani et d’Ali Benhadj) est présenté non seulement comme le porte parole officiel de la ligue 
de la da’wa mais aussi, déjà, comme un colonel. 
La L. I. D. D. est crée le 5 février 1997 (prenant ainsi la suite, mais avec une orientation plus radicale, de 
la Ligue de la da’wa islamique) et a élu pour émir le cheikh Ali Ben Hadjar. Elle n’a pas de site Web 
proprement dit, mais elle a une rubrique au sein du site de la Fraternité Algérienne en France (F. A. F). 
Toutefois, il semble que la L. I. D. D ne soit pas confinée dans une obédience djaz’ariste ou salafiste. En 
effet, d’une part deux de ses membres fondateurs sont aussi membres ou proches du F. I. D. A. Le frère 
Aboul Fida en est l’émir et Ali Ben Hadjar (émir de la L. I. D. D) y serait associé. Or, le F. I. D. A serait 
déjà une tentative de dépassement de la dialectique Djaz`ara/Salafiyya au sein des groupes islamistes. 
Tout comme le F. I. D. A au sein de l’action violente, la L. I. D. D en serait une transposition de celui-ci 
en matière politique et militaire afin de constituer une sorte de fédération de tous les courants islamistes 
algériens hormis le G. I. A. (Groupe Islamique Armé) 
Cette ligue se présente comme “ un prolongement du djihad du peuple algérien ”. Elle est un soutien au F. 
I. S politique et armé — d’où elle tire sa légitimité — et notamment à ses trois figures de proue : Abbassi 
Madani, Ali Ben Hadj et feu Mohammed Saïd. Cette triple recommandation apparaît comme une filiation 
directe au F. I. S et non par le biais de ses émanations dissidentes ou armées (tels le F. I. D. A ou le M. I. 
A 2e période). Du point de vue organisationnel, elle n’est pas une sub-entité du F. I. S mais au contraire 
se veut être une superstructure du “ djihad de la umma ”, “un cadre ” comme elle se définit elle-même par 
son émir. Elle se situe en opposition complète avec le G. I. A, accusé d’être l’objet de manipulations des 
forces de sécurité et de trahir le vrai djihad. 
La L. I. D. D se fixe trois tâches essentielles : “ l’effort de prédication, le travail politique éclairé et 
l’action djihadienne armée ” et énonce 17 principes selon lesquels elle compte instaurer l’Etat islamique 
en Algérie. La phraséologie de sa propagande mérite une attention particulière. Ainsi, sur les quatre pages 
qui constituent son discours, l’adjectif “ kharidjites ” est employé à trois reprises. Par deux fois, il qualifie 
l’épithète “ suppôts ”, et par deux fois encore il est suivi par le mot “ complot ”. Dans ces trois cas, cet 
adjectif serait utilisé comme une insulte à l’intention du pouvoir. Au sens propre le kharijisme est un des 
grands courants du schisme alide, intervenu en 657 lors de la fitna (ou grande rupture), dont il s’est 
détaché. Il s’est répandu essentiellement à Oman et au Maghreb. Ce courant hétérodoxe de l’islam, 
extrêmement minoritaire en Algérie (peut-être 400 000), a survécu sous sa forme ibâdhite. On en retrouve 
encore des traces dans la région du Mzab, à Ghardaïa et Ouargla notamment. Mais, très tôt ses 
adversaires accusèrent ce courant d’hérésie, ses partisans de fanatisme et de terrorisme, et cette réputation 
a traversé les siècles jusqu’à aujourd’hui. Mais, au sens figuré ce mot pourrait viser en Algérie, et pour 
les islamistes du F. I. S, tout groupe de musulmans s’étant éloignés de l’orthodoxie sunnite ou plus 
généralement de l’islam et perpétrant des massacres injustes en son nom : donc en fait le G. I. A. Car le 
G. I. A est accusé par le  



F. I. S de dévier le djihad, pour ses propres intérêts comme le fait remarquer Luis Martinez dans une de 
ses études. L’expression “ suppôts kharidjites ” met donc en exergue le caractère hétérodoxe du G. I. A et 
donc illégitime de sa lutte. 
Si dans le cas de la L. I. D. D l’appel à la propagande est manifeste, il existe par contre une propagande 
masquée par un autre objectif plus ou moins écran. C’est le cas de la Hijra International Organization qui 
sous couvert de son statut caritatif et humanitaire vilipende en réalité toute position contraire à l’intérêt 
des islamistes en particulier algériens. 
 
Pour tout discours se réclamant de la da’wa, c’est-à-dire de l’appel à la propagation de la foi, le hadith 34 
en est la référence obligée. Il est rapporté par Muslim qui l’attribue à Abu-Saïd al-Khudri, lui même 
compagnon du Prophète. 
“ Celui d’entre vous qui voit une chose de répréhensible, qu’il la redresse de sa main ; s’il ne le peut, que 
ce soit en usant du langage, s’il ne le peut, que ce soit en le réprouvant dans son for intérieur : c’est là le 
moins que l’on peut exiger de la foi. ” 
Pour Dominique Sourdel, il s’agit véritablement d’une propagande politico-religieuse présente dès le 
Moyen-Ùge. Il s’agissait à l’époque de mouvements plus ou moins clandestins réunis, afin de conquérir le 
pouvoir. Ils étaient constitués en réseaux de partisans pour mener une lutte armée. Cette structure de 
propagande est ainsi, dès l’origine, ouvertement subversive. On peut donc supputer qu’il existe une 
culture de la contestation politique en islam, fonder historiquement et plus ou moins endormie selon les 
époques. La da’wa se réactiverait donc s’il était perçu, au sein de l’umma, que l’islam était menacé, 
notamment par la modernité allogène de l’Etat tâghout taxé d’être inféodé aux forces occidentales de 
l’impiété. 
Bruno Etienne définit encore la da’wa comme une obligation pour les islamistes, au même titre que les 
cinq obligations rituelles de tout fidèle musulman. Mais, si la da’wa est fort ancienne, elle prend 
aujourd’hui des formes nouvelles et notamment grâce à des supports modernes de communication comme 
le réseau Internet. Or, il s’avère que ce même réseau est le lieu idéal pour exercer cette activité 
missionnaire. C’est en tous cas celui-ci qu’a choisi la Ligue pour la Da’wa et le Djihad (L. I. D. D) pour 
diffuser sa propagande politico-religieuse. La da’wa croit en la vertue stratégique du verbe bien affûté et 
Ahmed Merrani de déclarer : “ La da’wa est plus efficace que la kalachnikov. ” 
 
 
 
 
Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assa 75006 Paris. 
 
 
 
NOTE DE TRAVAIL. 
E-mail : jb-f@bigfoot.com. 
États-Unis. ISLAM ; PROPAGANDE ; RESEAU ; NOUVELLES TECHNOLOGIES. 
 
Fiche 30 
Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire :  
l’exemple de Hijra International Organisation (H. I. O) 
Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique 
 
 
 
 
La Hijra International Organasation et son site Web 
Le site Web de la Hijra International Organisation est la Hijra International Online. Ce site compte, au 12 
février 1997, 34 pages au format A4 et comprend essentiellement des donnés textuelles, un tableau et une 



carte des massacres qui sont perpétrés en Algérie et dont les données proviendraient des grandes agences 
de presse (AFP, Reuters etc). Le premier élément du site est une citation de l’imam Malek Ibn Anes qui 
est la suivante : “ Nul droit ne se perd tant qu’il y a un revendicateur. ” 
Le logo de la HIO est le même que sur le site de la F. A. F. Il s’agit de l’hémisphère sud mis à plat et pour 
compléter le globe, de deux mains entourant probablement une demie rose des vents. C’est une 
assimilation plus ou moins consciente de l’émigration à l’Hégire. 
La structure organisationnelle de la HIO est très sommaire. Il n’est même pas mentionné de conseil 
d’administration. Seul le nom de son président apparaît mais de manière presque inopportune puisque 
c’est à la suite d’une lettre ouverte adressée au Ministre des Affaires étrangères de la République 
Helvétique et publiée sur le site. Il s’agit de Moustapha Habès qui est aussi membre du conseil consultatif 
du Front Islamique du Salut. 
Sur ce site sont notamment mis à disposition des témoignages de détenus musulmans en France 
dénonçant leurs conditions de détention, sous prétexte de terrorisme. On y retrouve les mêmes 
accusations de “ propos à caractères racistes, provocateurs et blasphématoires ” mais aussi de “ torture 
physique et mentale pour obtenir des aveux ”. Mais ces témoignages fustigent tout particulièrement la 
violation du droit du culte à l’encontre des musulmans surtout d’origine algérienne. Notre analyse ne se 
prononce pas sur la véracité du témoignage mais sur la vraisemblance de certains arguments. Ainsi, une 
femme dit que son frère a été obligé par les agents de la police judiciaire à marcher sur le Coran, ce qui 
constitue une atteinte blasphématoire à la religion du prévenu. 
 
Hypothèses d’explication du discours de la H. I. O. 
Il s’agit là d’une part importante de l’information subversive dans nos sources puisque derrière ses 
activités philanthropiques la Hijra sert en réalité de tribune anti-française. Elle cherche à déstabiliser la 
population arabo-musulmane en France et surtout d’origine algérienne. Ce travail de sape a pour but de 
détacher cette population de ses a priori contraires aux intérêts des islamistes. Soit en les détachant de 
leur position pro-française (infime minorité) ou de leur position pro-algérienne c’est-à-dire en faveur du 
pouvoir algérien en place. C’est alors un travail de conversion. Soit en les détachant de leur neutralité “ 
passive ” ou “ hésitante ” dans le combat politique algérien, ce qui concerne la très grande majorité de 
cette population. Tout en sachant qu’une partie de la population est déjà acquise, par conviction ou 
conversion antérieure, à la cause islamiste. Le travail de propagande consiste donc à renverser l’équilibre, 
à faire pencher la balance des indécis comme l’explique S. Tchakhotine dans Le viol des foules par la 
propagande politique. Le travail de la HIO est un travail de propagandiste au sens de Domenach, qui cite 
Lénine, et non d’agitateur. C’est-à-dire qu’il “ agit principalement par écrit ” et pense à l’échelle de 
centaines de personnes alors que l’agitateur agit “ de vive voix ” et pense à l’échelle “ de dizaines de 
mille ”. La population cible de ce type de propagande n’est pas la masse passive dites des “ 55 000 passifs 
” de Tchakhotine mais celle des “ 5000 actifs ”. Car même si le réseau Internet est opérationnel comme 
instrument de propagande, il reste dans notre cas un outil à l’intention d’une élite (dans la mesure où les 
foyers maghrébins “ activistes ” disposant d’un PC et d’un modem sont très minoritaires) 
vraisemblablement jeune, dynamique, étudiante, de formation plutôt scientifique et en prise avec les 
nouvelles technologies de l’information. Le but à ce niveau n’étant pas celui du nombre de personnes 
touchées mais de leur intérêt et qualité. L’argumentaire est d’ailleurs adapté à ce type de population, 
sensibilisée par son éducation occidentale aux droits de l’homme, à la liberté d’expression et 
d’association, bref aux principes de la démocratie libérale. C’est donc dans ce registre très favorable que 
les islamistes puisent une partie de leurs arguments à l’intention de ce public. De même que le faisait la 
propagande soviétique en son temps en direction d’une population d’étudiants et d’intellectuels. Le risque 
de basculement se situe dans cette frange là de la diaspora algérienne et musulmane et moins dans le 
milieu de la petite délinquance (pourtant fortement suspecte dans l’opinion). Car cette partie de la 
population risque d’entraîner avec elle les masses passives par une influence due au crédit que leur 
confère leur niveau d’étude qui fonctionne en soi comme un argument inconscient d’autorité. Ce point de 
vue est d’ailleurs le même que celui qu’Antoine Sfeir adopte pour les organisation fondamentalistes de 
propagation de la foi (da’wa) en Europe, en qui il voit une lame de fond de bien plus grande importance 
et qui ouvre loin de toute présence médiatique. 
 
Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999. 



CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
NOTES DE TRAVAIL. 
E-mail : jb-f@bigfoot.com. 
États-Unis. DROITS DE L’HOMME ; HUMANITAIRE ; PROPAGANDE. 
 
Fiche 31 
Le prosélytisme religieux sur le Web : l’exemple de “ The Voice of Islam ” 
Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique 
 
 
 
 
Il existe sur le site d’islam. org une rubrique en effet appelée Voice of Islam (VOI). Il s’agit en fait de la 
mise à disposition des musulmans des khutba du vendredi du Centre Islamique de Californie du Sud (C. I. 
C. S) sous la forme de données numériques audio gratuites (en ligne) ou de cassettes analogiques 
moyennant un abonnement annuel (A). Ainsi, celui qui ne peut assister à la prière du vendredi, par 
éloignement géographique, occupation professionnelle peut s’il le désire ne pas manquer la khutba de 
l’imam Dr Hassan Hathout (B). Cette nouvelle façon de toucher les fidèles ouvre de grandes perspectives 
dans la diffusion des idées religieuses et pourrait faire du C. I. C. S un véritable pôle de l’islam aux États-
Unis ou au moins un bon exemple de communication religieuse. Poussant la conjecture plus loin on 
pourrait imaginer que VOI deviennent une mosquée virtuelle pour tout les déracinés en quête d’identité. 
Non que cela soit un mal, bien au contraire cela va tout a fait dans le sens de la liberté de culte et c’est 
une richesse pour les sociétés démocratiques. Mais, le danger réside, en tout cas dans les pays laïcs 
comme le France, dans le fait que le champ religieux interagisse plus encore dans le champ politique. Or, 
il est un fait que l’islam dans sa très grande majorité ne reconnaît pas la sécularisation. Et c’est une 
revendication des radicalismes islamiques que d’abolir la sécularisation plus ou moins officielle comme 
en Algérie par exemple ou en Tunisie. Les khutba du Dr. Hassan Hathout, en s’enquérant des affaires 
civiles américaines, font interpénétrer les sphères du religieux et du politique. Par exemple celles du 2, du 
9 puis du 16 août 1997 sont des exhortations à la défense de l’islam attaqué par les media et des coups 
d’éclats politiques. Il est un fait pour Maher Hathout qu’il existe “ un agenda politique contre l’islam ”. 
C’est donc un complot qui est dénoncé et qui nécessite une contre-attaque appropriée. Non pas que cela 
se fasse avec les armes mais par le biais d’une “ contre-propagande ” active. On voit bien le climat de 
violence politique intercommunautaire qui s’élabore. Toutefois, et il faut le reconnaître, l’essentiel des 
ces khutba ne traite pas de sujets socio-politiques mais de problèmes internes à l’islam comme l’unité de 
l’umma, les implications contemporaines des principes coraniques ou de la vie du Prophète. 
En l’espace d’un peu moins de deux mois (du 26/08 au 12/10/97), ce site a reçu 4266 connexions. Il serait 
intéressant de connaître le taux d’acquisition (en ligne et par cassettes) des khutba mais la rédaction ne 
fournit pas ce chiffre. L’auteur de ces lignes est Gemal Seede, de la société Mu’min Pictures dont on 
suppose qu’elle est prestataire de service pour le C. I. C. S. 
Face à l’acculturation des diasporas musulmanes, qui est un véritable souci pour les islamistes parce 
qu’elle signifie un abandon, à petit feu, des valeurs et du mode de vie islamiques ressenti comme une 
trahison voire prédisposition à l’apostasie, une stratégie culturelle se met en place pour tenter de réduire 
ses effets. Ainsi, le site “ Arabic 2000.com ” de la société Alquds Compu-Tech propose des produits 
d’apprentissage de la langue arabe via Internet. Le logiciel phare est l’Arabic Tutor qui est présenté 
comme la première méthode logicielle multimédia d’apprentissage de l’arabe pour débutants. Sa diffusion 
couvre désormais les Etats-Unis mais aussi l’Europe occidentale. Il est même proposé une version bêta et 
un shareware (C) ainsi qu’une classe d’arabe virtuelle c’est-à-dire un service d’aide en ligne ce qui est 
fort utile pour les débutants. Ainsi la réarabisation (et par là, la réislamisation puisque la méthode semble 
tirer ses exemples du Coran lui même) par Internet des populations acculturées est une solution apportée 
à la recherche de l’identité ethnico-religieuse. Les nouvelles technologies de l’information décuplent les 



moyens de diffusion et ont le grand avantage d’offrir à tous une méthode qui par son succès pourrait 
s’ériger en standard. Or, nous connaissons la diversité mais aussi la grande disparité des formations à la 
langue arabe qui existent sur le marché. Une diversité qui est dû notamment à des prises de position 
idéologiques sur l’enseignement de la langue. Enseigner la langue de la révélation coranique peut être 
également un moyen de propagande. 
Dans le réseau de VOI et du MPAC, on trouve le site de l’Islamic Intellectual Forum (IIF) qui propose 
des contributions concernant des sujets de réflexion sur le terrorisme, le modèle de développement, 
l’affirmative action, la crise intellectuelle, l’islam et la démocratie et bien d’autres encore. L’IIF présente 
sa mission comme étant de fédérer l’intelligentsia islamique afin d’ouvrer à la libération des musulmans 
en proie à la misère et à l’arrièration. L’IIF n’est pas le repère d’islamistes mais semble vouloir éveiller à 
la conscience politique des forces centripètes de l’islam à des débats contemporains. 
 
Concernant le prosélytisme islamique sur le réseau Internet, il y aurait tout une étude annexe à réaliser sur 
le prosélytisme de la secte asiatique et sub-saharienne de l’Ahmadiyya fortement représentée sur le Web 
alors que ses adeptes potentiels sont non seulement très minoritaires mais aussi vraisemblablement très 
mal équipés. Cette secte érigée au fil des années en une véritable organisation missionnaire est d’un 
dynamisme remarquable. D’ailleurs ses techniques de prosélytisme proviennent de l’observation 
minutieuse des missions chrétiennes du Pendjab et d’Afrique noire (D). 
 
Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
NOTES DE TRAVAIL. 
E-mail : jb-f@bigfoot.com. (DPH : 0017) 
États-Unis. NOUVELLES TECHNOLOGIES ; ISLAM ; PROPAGANDE 
 
Fiche 32 
For a peaceful society 
Organization and functioning of the Wongsanit Ashram 
 
 
 
 
The ashram advocates a non-violent approach to transform self and society. Inspired by the Ghandian 
ashrams with a strong Buddhist influence the ashram is open to people of all faiths. It is a place for 
spiritual healing, a place to experiment for a simple and alternative life, a place to work as an activist on 
social change projects. The ashram runs many workshops concerned with questioning the pressure to 
modernise and globalise and the new religion of consumerism and suggesting more sustainable and 
spiritual options. 
The idea for Wongsanit Ashram was first discussed in 1975 where Vietnam monk in exile Thicht Nat 
Han, Sulak Sivaraksa and others prepared the groundwork for engaged Buddhism. They believed that 
people of deep, religious faith should be engaged in the well-being of their society. At that time there was 
a strong Marxist student movement in Thailand and the Vietnam war was ending with the victory of the 
communist movement in Vietnam Laos and Cambodia. Aspiration for violent social change prevailed. 
However, a small group of activists with non-violent inclination were more cautious and skeptical of the 
enthusiasm. They identified a need for a spiritual home away from the hectic life where activists could be 
mindful, rest and meet. The seed was planted and in 1984 thirteen acres of barren land was donated 
eighty kilometers north of Bangkok with a purpose to facilitate spiritual activities that serve society. 
The ashramites live in simple straw houses and in the first few years planted hundreds of trees gradually 
revitalising the soil. Many people looking for alternatives visited and in the early 1990’s the ashram 
became more concerned with social activism and facilitated many social projects and training courses. 



The ashram has facilities for seventy guests and there are presently around twenty long term residents. 
Many more from the Thai and the international community are occasional visitors and consider 
themselves affiliates although not physically present. 
The ashram is not a dogmatic religious centre although visitors and residents aspire to live a simple and 
balanced life spending some time each day on manual work, spiritual practice, social action and 
intellectual work. Simple living without too many modern conveniences give a wonderful opportunity to 
adjust mindsets and bodies to an alternative to the consumer driven main stream society. Cooking, 
building and living is traditional Thai style without fridges, televisions or air conditioning. The 
community owns one pick up truck for the use of all. Residents and visitors eat vegetarian, organic food 
mostly fresh from the ashram gardens. 
The community use a democratic decision making process and are working towards self reliance. This is 
a challenge as the ashram aspires to be open to all regardless of race, religion and economic 
circumstances. In the past there has been outside funds to help with the infrastructure although now funds 
are generally raised for specific training courses and scholarships. Daily life includes meditation and yoga 
practice for those who choose. On full moon day each month the ashram staff and visitors work together 
on communal jobs and in the evening have a meditation and inter-cultural activity. 
The ashram is involved with several projects and networks concerned with alternatives to consumerism, 
engaged spirituality, non-violence and peacemaking, conflict resolution and community building. 
Sabbatical leave and exchanges for activists are encouraged and there are regular healing and meditation 
retreats. 
 
Wongsanit Ashram is a place to work for reflection and transformation in both individual and society. 
Most residents and visitors drawn to the ashram have a deep concern to live in a more peaceful and 
sustainable society and many devote their lives to this. Simple and balanced living gives a wonderful 
opportunity to experience what this means at the most basic levels. For those used to cooler climes and 
air conditioning personal comforts are challenged. The simple houses are wonderful eco-systems and give 
a real experience of living closely to nature in all its glory including insects, flowers and dramatic 
weather. The democratic and idealist ethos can be equally challenging for those from a hierarchical and 
male dominated culture and those from individualist consumer cultures. For many activists living a 
wholesome, healthy and balanced life is almost impossible when addicted to the excitement of activism. 
As is usual in a place of spiritual growth some people come with wrong expectations, get involved in 
conflict and leave disillusioned. Others react the same way and start to go through a transformation 
process. It is not unusual to hear from old residents who remember their ashram days with fondness and 
some who learn to appreciate them in the fullness of time. Ashram life facilitates a real challenge to 
transform ingrained habits, values and attitudes that are obstacles in the quests for personal peace and a 
sustainable society and attempts to create a harmonious surrounding for a diverse range of people with 
good intentions. 
 
Rédaction : RASBASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha. 1999. 
Wongsanit Ashram. 
PO Box 1, Ongharak. Nakonnayok 26 120, Thailand, tel : 00 66 2 546 1518, email : atc@bkk. a-net. net. 
th. 
 
 
 
ORIGINAL TEXT. 
ASIA. BUDDHISM ; COMMUNITY ORGANSATION ; WAY OF LIFE 
 
Fiche 33 
Projet éducatif interreligieux au collège 
Découverte de la diversité religieuse en classe de 4e (13-14 ans) 
 
 
 



 
L’objectif de ce projet est la découverte de la diversité religieuse et du dialogue possible à partir de cette 
diversité. Le public est l’ensemble des classes de quatrième (sept) dans un collège de Seine-Saint-Denis 
(enseignement privé catholique). Le projet est issu d’une collaboration entre plusieurs professeurs de 
différentes disciplines, la principale du collège et de deux membres de la Conférence Mondiale des 
Religions pour la Paix (membres également d’un groupe interreligieux en Seine-Saint-Denis, et de la 
Commission “ Education à la paix ” de la CMRP). 
Il se déroule dans le cadre de demi-journées d’enseignement banalisées, il est encadré par des professeurs 
volontaires de toutes disciplines et les deux intervenants de la CMRP. 
Intitulé en 1998-99 “ Les religions dans ma ville ”. Chaque classe a débattu de la diversité religieuse, des 
points de convergences et de divergences, des liens entre religion, paix, guerre et violence aujourd’hui et 
dans l’histoire. 
Une classe a choisi de mettre en scène des morceaux de vie dans lesquels le vivre-ensemble était mis au 
défi de la différence religieuse : le port du voile comme obstacle à l’embauche, les habitudes alimentaires, 
l’inculture liée aux fêtes religieuses. C’est leur vie au milieu de la différence qui a en quelque sorte dicté 
cette nécessité d’apprendre à se connaître pour se tolérer dans le sens noble du terme. Ces sketches ont 
été présentés sous la forme d’un forum-débat à l’occasion de la journée portes ouvertes du collège. “ Mais 
non, nous ça nous intéresse les religions. On aimerait les connaître pour les respecter, surtout si elles sont 
différentes ”, lançait un des élève de quatrième. Les parents se mêlent aux débats, très animés après 
chaque sketch. Les autres classes ont réalisé des panneaux présentant les principales religions du monde, 
leurs fêtes, leurs différences mais aussi leurs points de rencontre. Une classe a même pu rencontrer un des 
rabbins de la ville. 
Le projet se poursuit de manière plus approfondie en 1999-2000. De nouveaux outils pédagogiques sont 
préparés. La première étape a pour objectif de faire apparaître les représentations, les clichés, les préjugés 
des élèves, mais aussi de se rendre compte que dans le monde les religions sont nombreuses et qu’on n’en 
connaît qu’une partie. Le paysage religieux français n’a rien à voir avec celui de l’Inde par exemple. 
Cette première séance prend la forme d’un sondage, qui est le point de départ d’échanges et de 
discussions. La seconde étape a pour but de faire un tour d’horizon ou panorama des religions dans le 
monde, sous forme d’un jeu, et donc de situer les religions : géographiquement, historiquement, leur 
importance numérique, ainsi que quelques éléments caractéristiques de croyances et de pratiques. La 
troisième étape est celle où les élèves réalisent les projets de leurs choix (exposition, enquête, analyse de 
la presse, théâtre etc.) autour du thème de la diversité religieuse. Les outils pédagogiques (jeu, 
questionnaire) sont surtout développés par les intervenants de la CMRP, mais en forte synergie avec 
quelques enseignants du collège, pour les adapter au public concerné. 
 
Cette expérience de terrain était une première pour nous intervenants de la CMRP en matière de dialogue 
inter religieux à l’école. S’il est encore trop tôt pour évaluer le résultat au niveau des élèves, nous avons 
été surpris par la participation active des parents, lors de la journée portes ouvertes et la forte motivation 
des enseignants persuadés de l’intérêt d’une telle action et de son impact sur la vie de citoyen. Pour 
assurer une certaine continuité avec les élèves nous aimerions poursuivre en classe de 3e l’an prochain. 
 
Rédaction : LAMINE, Anne-Sophie. 1999. 
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP) 
pour le 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8, rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, tel/fax 01 48 
20 78 86, e-mail lamine@limhp. univ-paris13.fr 
 
 
RÉCIT D’EXPERIENCE. 
FRANCE. RELIGIONS ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; BANLIEUE ; EDUCATION A LA PAIX ; 
PEDAGOGIE ; COLLEGE. 
 
3 
 
Religions et société 



Assumer et interpeller 
Engagées dans les société, les institutions religieuses s’intéressent aux affaires de la cité et constituent des 
lieux de rassemblement et d’organisation sociale. En cela, leur rôle est double. D’une part, elles doivent 
assumer cette position d’acteur, avec les limites que ce la suppose, d’autre part, elles doivent user de ce 
rôle pour interpeller la société sur les dérives observées. 
 
Plaçant l’homme au centre de leurs revendications, les religions doivent dénoncer les abus de la société, 
comme l’idolâtrie de l’argent, la réduction de l’homme et de Dieu et annoncer d’autres perspectives : 
l’efficacité pour la paix et la justice, le respect de la nature, l’affirmation de la grandeur de Dieu. 
 
Pour cela, elles doivent relayer et porter la parole des plus faibles auprès de ceux qui prendront les 
décisions et se placer comme médiateur dans des situations de crise. 
 
 
 
 
Fiche 34 : Guatemala : la croix et l’épée s’affrontent. La position de l’Eglise vis-à-vis de l’Etat pendant la 
guerre civile 1960-1996. BAUER, Henri 
Fiche 35 : La visite de Jean Paul II à Cuba : L’appui au peuple. SOSSA ORTIZ, Ricardo 
Fiche 36 : Le rôle de la société civile dans le processus de paix au Guatemala. JACQUES, 
André/MOUCHARAFIEH, Claire 
Fiche 37 : Solidarité active du Diocèse San Cristobal de Las Casas avec les réfugiés du Guatemala. RUIZ, 
Samuel 
Fiche 38 : Le rôle de l’Eglise au Cambodge. PONCHAUD, François/MOUCHARAFIEH, Claire 
Fiche 39 : Défis et risques d’une Église médiatrice. L’expérience de l’Eglise catholique dans le conflit de 
Chiapas. LASIDA, Elena  
  Fiche 34 
Guatemala : la croix et l’épée s’affrontent 
La position de l’Eglise vis-à-vis de l’État  
pendant la guerre civile 1960-1996 
 
 
 
 
Alors que le christianisme est tenu pour une religion de paix, comment l’Eglise catholique se place-t-elle 
lorsqu’elle doit réaliser sa mission dans un contexte de guerre civile ? Peut-elle toujours rester “ 
politiquement neutre ”- ? Comment la place qu’elle occupe dans la société exprime-t-elle déjà sa position 
conceptuelle, pastorale, politique ? 
Entre les deux Conférences de l’Episcopat latino-américain : de Medellin, Colombie, en 1969 à Puebla, 
Mexique, en 1979, qui marquent l’option préférentielle pour les pauvres de l’Eglise latino-américaine, de 
nombreuses congrégations de religieuses et de religieux, de nombreux prêtres diocésains et des évêques 
guatémaltèques se sont mis à travailler auprès des populations les plus démunies. 
Dans un pays à gouvernement autoritaire ces populations trouvaient, dans le religieux, un lieu de 
rassemblement et d’organisation sociale. L’Eglise remplissait un rôle social important par absence 
d’autres institutions et d’autres espaces. Le religieux faisait irruption dans le social et vice-versa. 
Le clergé s’est donc approche de cette population pour la conduire tout en se laissant lui-même conduire, 
il a soutenu des mouvements des ouvriers, des paysans, des indigènes : l’Eglise se voulait solidaire de 
tous ceux qui souffrent. 
Dans les campagnes, des prêtres et des religieux faisaient aussi du travail social : adductions d’eau 
potable, organisation de coopératives, alphabétisation, construction de routes et, avec cela : formation de 
leaders et organisation sociale. 
Les mouvements et les organisations contestataires qui, à la fin des années 1970, se rebellaient et se 
battaient contre le régime politique trouvèrent, dans les communautés catholiques rurales et auprès des 
leaders chrétiens, une base considérable de soutien social. 



Pour le gouvernement, exercé par l’armée nationale, l’Eglise était devenue une importante force 
d’opposition qui avait des liens trop étroits avec les mouvements de protestation sociale et même avec la 
rébellion armée. 
La répression contre la population rebelle est devenue aussi répression contre l’Eglise. Des graffiti sur le 
murs disaient “ soyez patriote, tuez un prêtre ”. Des fidèles, des communautés de base, des catéchistes, 
des religieuses et des religieux, des prêtres et des évêques furent persécutés et quelques-uns furent même 
assassinés. 
Les chrétiens, avec la Conférence Episcopale en tête, étaient persuadés que, en affrontant la “ situation 
structurale de péché ”, ils accomplissaient leur mission. Persécution et assassinats de chrétiens furent 
interprétés par eux comme une expérience de “ martyre ” qui leur donnait des forces nouvelles pour 
continuer à dénoncer le péché structural et à lutter pour la libération. 
En 1981, dans une Lettre Episcopale : “ Para construir la Paz ” (Pour construire la paix), les Evêques 
affirmaient que la répression militaire et le massacre de la population n’amèneraient pas la paix, qu’il 
fallait transformer le régime pour que la société ait accès au pouvoir. Ils soutenaient que les conflits 
pouvaient être résolus, mais qu’il fallait arrêter “ la violence de ceux qui possèdent la richesse et le 
pouvoir ” pour amorcer une ouverture politique et une démocratisation nécessaire et urgente. Autrement, 
proclamaient-ils, la répression “ ne fera que pousser des milliers de guatémaltèques à se convertir en 
collaborateurs des mouvements subversifs armés ”. 
En 1982, les Evêques condamnèrent la stratégie militaire de massacrer les Indiens dénonçant cette 
entreprise de “ génocide ”. 
En 1988 ils publièrent une nouvelle lettre : “ El Clamor por la Tierra ”- (La Clameur pour la Terre) dans 
laquelle ils condamnaient le régime économique, le monopole de la propriété privée et la détresse 
insupportable de la majorité de la population en appelant à une réforme agraire urgente. 
Au début des années 1990, une fois les dictatures militaires remplacées par des autorités civiles élues, le 
gouvernement présentait la situation générale du pays comme étant sur une évolution politique positive. 
La Conférence Episcopale, elle, continuait à dénoncer “ la souffrance des faibles et la domination des 
puissants ”. 
 
La position de chacun des deux acteurs, l’Eglise et l’Etat, reflète bien la démarche fondamentale de 
l’époque : le clivage bipartisan. Chacun faisait une lecture dualiste de la réalité en se plaçant du bon côté 
tout en plaçant l’autre du côté des méchants : la société était conçue, en fait, comme l’affrontement de 
deux forces opposées. 
Alors que les deux parties prônaient la paix comme l’un de leurs objectifs ultimes, les moyens mis en 
place se sont révélés d’une ambigu 
té manifeste, avec des réussites mais aussi avec des effets pervers. D’une part, par la contradiction entre 
les intentions officiellement pacifiques du gouvernement et l’utilisation de la violence comme moyen 
pour imposer sa paix. D’autre part, par le paradoxe entre la volonté de participer à la construction d’une 
société pacifique de la part de l’Eglise et son agressivité vis-à-vis des décideurs et des constructeurs de 
société. 
Ce qui peut faire l’objet d’une analyse ultérieure, ce n’est pas seulement le discours et les positions prises 
par cette Eglise en ce qui concerne la paix mais, d’abord, sa situation fondamentale au sein de la société : 
comment se situe-t-elle dans les débats sociaux et dans la construction des sociétés. 
 
Rédaction : BAUER, Henri. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
AMÉRIQUE CENTRALE. RELIGION ; PAIX ; EGLISE ; CONFLITS. ETAT ; COMMUNAUTE 
RELIGIEUSE ; RELATION RELIGION SOCIETE ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; GUERRE 
CIVILE. 
 



Fiche 35 
La visite de Jean Paul II à Cuba : L’appui au peuple 
 
 
 
 
Le 21 janvier 1998, le Pape arrivait à Cuba pour la première fois. Une Ile de 11 millions d’habitants où 
les plus pauvres obtiennent chaque mois trois kilos de riz, la même quantité de haricots noirs, de sucre et 
de l’huile et un peu de viande quand cela est possible pour survivre. 
Le Pape est arrivé dans un Etat, dont le régime marxiste-léniniste ne respecte pas les droits de l’homme : 
absence de la liberté de pensée et d’expression, absence d’élections démocratiques, inexistence d’une 
presse indépendante et de liberté de mouvement. 
Malgré le harcèlement officiel, la propagande marxiste et l’imposition d’une conscience collective athée, 
Cuba est une Nation principalement catholique qui a su sauvegarder — avec difficulté — la foi 
chrétienne et la croyance dans la doctrine sociale de l’Eglise catholique ; position démontrée avec la 
participation active du peuple pendant la visite de Jean Paul II sur l’île. 
Mais au-delà des preuves de la foi cubaine dans l’Eglise, la visite du Pape symbolise un contrepoids 
représentatif du peuple cubain face au régime de Fidel Castro. 
sans savoir même qui était Jean Paul II, des milliers de cubains sont sortis dans la rue pour donner la 
bienvenue au messager de la paix. en effet, c’est un message de paix et de liberté qu’a adressé sa Sainteté 
au peuple. Mais, il a aussi critiqué très sévèrement l’injustice sociale et a prêché en faveur de la liberté de 
conscience et de religion : “ en défendant sa propre liberté, l’Eglise défend celle de chaque personne, 
celle des familles, celle de diverses associations sociales à qui ont droit à un espace propre d’autonomie et 
de souveraineté. ” 
La critique du Pape a permis pour la première fois, en quatre décennies de communisme sur l’île, 
d’entendre le cri de tout un peuple qui clame : liberté ! La position du Vatican a frappé le régime castriste 
dans un moment où celui-ci cherchait désespérément à améliorer son image internationale. 
Les conséquences de cette visite ont permis à l’Eglise de s’assurer la fonction d’une institution canalisant 
la demande de l’environnement du système politique, non pour le substituer, sinon pour devenir un vrai 
agent médiateur et légitime ; renforcée par l’appui populaire pendant les cinq jours que le Pape a passé 
sur le sol cubain. L’Eglise devient ainsi garante de la transition démocratique, pacifique et souhaitée par 
ce peuple qui réclame la liberté. 
La manifestation populaire de refus du régime communiste, montre le besoin du peuple cubain d’un 
changement socio-politique. La visite de Jean Paul II a concrétisé la rencontre d’une Nation avec ses 
racines chrétiennes et a montré au monde entier la soif de justice de tout un peuple, devenant témoin 
d’une réalité que le dictateur Fidel essaie de cacher en recevant la plus haute autorité de l’Eglise. 
 
Cette visite a mis en évidence un perdant : : le régime cubain, c’est-à-dire, Fidel Castro ; mais aussi un 
gagnant : le peuple. Prévoir ce que se passera à partir de maintenant est délicat et difficile, en tout cas, la 
visite du Pontife n’a pas seulement inspiré un peuple “ martyre ” de son régime, mais cette rencontre 
laisse voir que l’Eglise est une alternative au règlement d’un conflit, qu’elle a suffisamment de forces 
pour se faire entendre et qu’elle est une institution dans laquelle les gens ont encore foi, au moins jusqu’à 
aujourd’hui. 
La visite de Jean Paul II a montré que l’Eglise a la confiance des Cubains nécessaire pour éviter une 
transition violente du régime. elle peut devenir un intermédiaire ouvrant à la “ réconciliation nationale ” 
grâce à ses liens avec un épiscopat nord-américain qui — en parfaite harmonie avec le Vatican — a 
condamné très fortement l’embargo imposé à Cuba par les Etats-Unis. 
 
Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 



TEXTE ORIGINAL. 
On peut également consulter le périodique LA NACION, article intitulé “ La furia ” de Juan Pablodaté du 
25 janvier 1998. 
AMÉRIQUE. 
 
Fiche 36 
Le rôle de la société civile dans le processus de paix au Guatemala 
 
 
 
 
1. Rapide historique 
La guerre civile au Guatemala dure depuis 30 ans. Elle a creusé un fossé très profond entre deux fractions 
de la population et créé beaucoup de méfiance. A cela s’ajoute le fait que les populations mayas, pourtant 
numériquement majoritaires, ont été jusqu’à présent totalement marginalisées. 
Des pas ont été franchis dans la reprise du dialogue entre le gouvernement (et donc les militaires) d’une 
part, le commandement de l’Unité Révolutionnaire Nationale Guatémaltèque (URNG) d’autre part. 
L’accord de Mexico (avril 1991) permet, avec l’aide de la Commission Nationale de Réconciliation 
(CNR) de marquer les étapes d’une procédure pour la recherche de la paix par des moyens politiques. Le 
conciliateur, Mgr Quezada Toruno et le représentant des Nations Unies ont participé aux discussions. 
Ces étapes ont été marquées par bien des vicissitudes, des ruptures et des retrouvailles. Un pas essentiel 
vers la pacification du pays a été franchi le 29 mars 1994 avec la signature de l’“ Accord global sur les 
droits de l’homme ” et de l’“ Accord sur le calendrier des négociations pour une paix ferme et durable au 
Guatemala ”. Les négociations ont fait un pas de plus et sont entrées dans une phase décisive le 23 juin 
1994 à Oslo, avec la signature d’un accord prévoyant une future “ Commission de la Vérité ” sur les 
violations réciproques des droits de l’homme. Encore faut-il au préalable un accord de cessez-le feu 
définitif, puis un accord de paix en bonne et due forme. 
2. Le partenariat 
Pour résoudre un problème complexe de société, il est nécessaire de prendre en compte l’ensemble des 
composantes et de faire place à toutes les forces politiques et sociales — celles qui doivent participer à 
l’effort de paix, celles également qui sont encore dans l’expectative ou le doute. C’est ainsi que le 
processus de paix au Guatemala a mobilisé le gouvernement, la Résistance armée (URNG), l’assemblée 
de la Société Civile, un conciliateur, un observateur des Nations Unies. Il a été également soutenu et 
encouragé par les Eglises (l’Eglise catholique a délégué Mgr Quezada Toruno) et par les pays amis 
(observateurs d’Espagne, des Etats Unis, du Mexique, de Norvège, de Suèdedu Venezuela). 
3. Le rôle déterminant de l’Assemblée de la Société Civile 
Aussi bien les gouvernements et les militaires que les partis politiques ont eu tendance à se considérer 
comme seuls en cause et investis de tous les pouvoirs. C’est pourquoi l’émergence d’un regroupement de 
toutes les composantes de la société civile a permis à l’opinion, ceux qui sont les premiers concernés, 
d’entrer de plein pied dans l’histoire et d’y peser. 
a) la composition de l’Assemblée : citons, le comité des associations agricoles, commerciales, 
industrielles et financières (CACIF) ; le centre d’Etudes et de Recherche ; les Institutions des droits de 
l’homme ; les ONG de développement ; les organisations de femmes, de paysans, du peuple maya ; les 
organisations religieuses ; l’opposition guatémaltèque (TUOG), les syndicats, les universités. 
b) l’apport de l’Assemblée : selon Rigoberta MENCHU “ son rôle va bien au-delà de l’Accord final ”, il 
s’agit de participer à la future gestion d’une société démocratique. L’action actuelle permet d’affirmer 
l’existence de la totalité des forces qui concourent à la vie du pays et de les former à exprimer leurs 
besoins, leurs revendications, leurs propositions. La société civile s’adresse aux deux partis 
(gouvernement et URNG) et par là même affirme sa représentativité. Il faudra dépasser le rôle 
d’instrument historique joué pour l’heure par la Haute Assemblée de la Société Civile. 
L’Assemblée de la société civile a également permis aux Mayas de s’affirmer comme interlocuteur 
reconnu sur la scène nationale et politique. Le prix Nobel (Rigoberta Menchu) a beaucoup aidé. Cette 
présence rappelle la nécessité de changer, dans la future Constitution, les lois “ coloniales ” et celles qui 
concernent l’usage de la terre. 



c) Les difficultés rencontrées : elles sont de trois ordres. Il s’agit d’abord de vaincre l’absence historique 
de communication entre les différentes forces de la nation (marginalisation structurelle des Mayas). Puis 
de mettre sur pied un mécanisme de vérification pouvant aider (et non résoudre) les problèmes concernant 
les droits de l’homme et leurs violations, autrement dit bâtir un lieu impartial de dénonciation. Enfin, il 
faut aborder les questions économiques et leurs implications dans la guerre et les atteintes aux droits de 
l’homme. Ce travail nécessaire, n’a pas été suffisamment développé pour devenir une force de 
proposition. 
4. Les consultations parallèles et leur rôle 
Jusqu’à présent, trois consultations sous les auspices des quatre Conseils des Eglises, notamment du 
Conseil Oecuménique et du Conseil Latino-américain, ont eu lieu : Washington, Guatemala-City et Oslo 
(15 septembre 1994). Ces consultations, auxquelles participaient le secteur civil, le gouvernement, le 
ministère de la défense nationale, l’URNG les observateurs, Rigoberta MENCHU, le représentant des 
Nations Unies, et les Eglises, forces invitantes, avaient deux objets : — faciliter les échanges, les 
dialogues, les propositions aux négociateurs, — exprimer les volontés de paix sous les contraintes de la 
négociation officielle. 
 
 
 
Rédaction : JACQUES, André/MOUCHARAFIEH, Claire. 1994. 
ACAT = ASSOCIATION DES CHRETIENS POUR L’ABOLITION DE LA TORTURE. 
252 rue Saint-Jacques, 75005 PARIS. FRANCE. Tél. 43 29 88 52. fax 45 57 07 79. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
GUATEMALA. PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; PROCESSUS DE 
NEGOCIATION ; ACCORD DE PAIX ; REPRESENTATIVITE ; DIALOGUE ; RENFORCEMENT 
DE LA SOCIETE CIVILE ; RELATION ETAT SOCIETE ; EGLISE ; CONSTRUCTION DE LA PAIX. 
 
Fiche 37 
Solidarité active du Diocèse San Cristobal de Las Casas  
avec les réfugiés du Guatemala 
 
 
 
 
Pendant l’année 1982, la guerre civile au Guatemala a provoqué la migration massive de la population 
paysanne (environ 40 000 personnes), en majorité indigène, vers le Mexique, pays voisin, où elle s’est 
établit majoritairement dans une région relevant du diocèse San Cristobal de Las Casas. 
Face à cette situation d’urgence, le diocèse a considéré qu’il était de toute première importance de créer 
une Commission spéciale, chargée du suivi de ce problème, en sus de l’aide concrète d’urgence, 
nécessaire dès les premières installations. Par la suite, cette Commission a pris forme sous le nom de “ 
Comité Chrétien de Solidarité ”, instance diocésaine chargée des réfugiés guatémaltèques victimes de la 
guerre. 
Dans une première étape, nous avons répondu aux besoins les plus urgents : alimentation, santé, 
logement, habillement, en orientant les secours qui arrivaient de diocèses solidaires ou issus de la 
solidarité internationale. Après avoir fait face à la situation d’urgence, le travail pastoral commença à se 
structurer grâce à la mobilisation des catéchistes, des représentants de groupes, des promoteurs de la 
santé, de l’éducation etc. La coordination des divers travaux au niveau communautaire avait pour objectif 
de consolider les capacités d’auto-organisation de la communauté réfugiée, tout en respectant 
profondément sa culture. 
Les cultures mayas sont caractérisées par un très fort esprit communautaire et un contact particulier avec 
la nature, une appartenance identitaire solidement ancrée et une spiritualité profonde. En général, les 
Indiens mayas ignorent l’individualisme. Ils pensent en termes de communauté et c’est à travers elle 



qu’ils résolvent leurs problèmes. Le groupe participe aux travaux pour le bien de tous et se rassemble 
pour dialoguer et se mettre d’accord lorsqu’il s’agit de la souffrance de ses membres, ou de sa famille. En 
partant d’une approche chrétienne, d’autres activités répondant aux besoins prioritaires ressentis par la 
population ont été mis en place, parmi lesquelles principalement la scolarisation des enfants. C’est la 
communauté réfugiée elle-même qui a désigné les personnes ayant le niveau d’études approprié pour 
faire ce travail de promotion de l’éducation : cette implication a eu un effet démulticateur qui dure 
jusqu’aujourd’hui et qui s’est traduit par une appropriation de plus en plus importante du processus 
éducatif. 
D’autres activités communautaires ont été encouragées, parmi lesquelles le travail artisanal par des 
femmes qui a servi d’articulation et de renforcement de l’identité culturelle tout en fournissant une source 
de revenus pour les familles. Par la suite, et grâce à l’initiative de la population, le travail collectif de 
semailles de base (maïs et haricots) a été développé ainsi que les coopératives d’autoconsommation, afin 
de résoudre le grand problème du ravitaillement, partiellement dû à l’isolement du diocèse, situé dans une 
région difficile d’accès. En même temps, le diocèse appuyait aussi des initiatives de création d’ateliers de 
confection de vêtements et de chaussures, pour les besoins de première nécessité, mais également de 
petites unités artisanales (menuiserie, boulangerie etc..) qui, d’une manière ou d’une autre, pouvaient 
aider à la réorganisation de l’économie familiale. A l’origine de tout projet communautaire et lors de sa 
mise en place, une réflexion nourrie et cautionnée par toute la communauté se développe à partir de la foi 
: le processus et les réalisations concrètes sont l’expression d’un engagement chrétien de participation et 
de solidarité communautaires. 
Au cours des ces années difficiles de mobilisation (1982-1985), il faut rappeler que le gouvernement 
mexicain, à travers la police judiciaire fédérale, n’a pas cessé d’exercer des pressions sur les réfugiés pour 
qu’ils repartent chez eux ; des incursions de l’armée guatémaltèque en territoire mexicain ont même été 
organisées. Pendant toute cette période, le diocèse de San Cristobal de Las Casas a joué un rôle 
fondamental pour la défense des droits humains des réfugiés et déplacés guatémaltèques : d’abord en 
dénonçant sans relâche les mauvais traitements dont les populations civiles étaient victimes, et en 
diffusant partout ces informations tant auprès des plus hautes sphères gouvernementales qu’au niveau 
national et international. Les objectifs du travail diocésain ont toujours eu comme axe principal la 
reconstruction des communautés, basée sur leur propre organisation, le maintien de leur identité 
culturelle, et la formation/qualification de ses membres afin qu’à leur retour dans leur pays, ils puissent 
devenir des sujets capables de bâtir un nouveau Guatemala, plus juste et solidaire. 
Au terme de plusieurs mois de négociations et de nombreuses réunions difficiles, des accords ont pu être 
signés entre la Commission Permanente (organe représentant les réfugiés élus par leur propre 
communauté) et le gouvernement du Guatemala. C’est ainsi que le 20 janvier 1993, un premier retour 
collectif a pu être organisé, dans des conditions de sécurité satisfaisantes. Le processus de retour des 
réfugiés et déplacés est apparemment devenu irréversible. Il reste toutefois beaucoup à faire pour que tous 
ceux qui le désirent puissent effectivement retourner chez eux, dans des conditions de sécurité, de dignité 
et avec des perspectives claires de développement. 
 
 
 
Rédaction : RUIZ, Samuel. 1994. 
En raison de l’ancienneté de cette fiche, l’adresse du producteur n’a pu être retrouvée. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
MEXIQUE ; GUATEMALA. RÉFUGIÉ ; ORGANISATION COMMUNAUTAIRE ; EGLISE ; 
PROCESSUS DE NEGOCIATION ; AUTO CONSTRUCTION ; SOLIDARITE. 



Fiche 38 
Le rôle de l’Eglise au Cambodge 
 
 
 
 
L’Eglise catholique au Cambodge est une jeune Eglise, minoritaire dans le pays. Malgré sa petite taille, 
elle a joué un rôle certain, en 1970, dans l’apaisement de la haine raciale anti-vietnamienne (environ 4 
000 exécutions, 250 000 expulsions) : des chrétiens khmers ont caché des Vietnamiens, d’autres ont fait 
des collectes de riz pour venir en aide à des Vietnamiens affamés… Parmi le clergé français, ce sont les 
prêtres les plus engagés du côté khmer qui ont aidé le plus efficacement les Vietnamiens persécutés (5 y 
ont trouvé la mort). Si l’Eglise dans son ensemble était taxée d’être “ pro-vietnamienne ” durant la guerre 
(1970-1975), son action caritative traditionnelle auprès des khmers les plus pauvres a fait tomber 
quelques suspicions. 
Dans son action caritative, l’Eglise du Cambodge a toujours tenu à rester humble, refusant d’être 
l’instrument de distribution des aides financières colossales que lui proposaient les organismes caritatifs 
catholiques étrangers. Cette attitude renonçait à une efficacité immédiate, préférant l’action sur le long 
terme, dans le respect de chacun. L’église catholique tenait à respecter les autorités locales sans s’y 
substituer, collaborant avec elles, suscitant des initiatives, aidant techniquement et financièrement à 
réaliser des projets. Une partie des aides provenait des chrétiens cambodgiens eux-mêmes et était 
distribuée par eux. 
L’Eglise en tant que telle n’a pas eu d’influence politique directe : elle était trop peu nombreuse, les 
chrétiens pas assez formés à prendre des responsabilités dans ce domaine. Notre chance a été qu’aucun 
évêque n’ait été tenté de jouer un rôle politique, comme cela a pu se faire dans le passé. Nous n’avons pas 
accepté, par exemple de nous rendre solidaire du gouvernement Lon Nol, comme on nous le demandait, 
et nous nous sommes même désolidarisés de l’Eglise des Etats-Unis, en n’acceptant pas les aides du CRS. 
Quand le Cardinal Rossi, préfet de la Congrégation pour l’Evangélisation des peuples, s’est rendu au 
Cambodge à l’invitation du CRS et à bord d’un avion de la CIA, nous avons refusé de le recevoir tant 
qu’il était l’hôte de l’ambassade américaine. La distinction des domaines d’intervention nous semble 
déterminante : la mission de l’Eglise consiste avant tout à transmettre la foi, qui peut déboucher dans 
l’œuvre caritative et politique, non l’inverse. 
La même orientation (séparation des fonctions) a été suivie dans les camps de réfugiés de Thaïlande où il 
fallait être vigilant pour ne pas attirer les réfugiés à l’Eglise par des aides. La réflexion sur les types 
d’aides à apporter aux plus démunis (aider les gens à se prendre en charge plutôt que les assister), et leur 
distribution, étaient assurées par des “ comités d’entraide ” : cela donnait une dimension communautaire, 
et permettait de former des catéchumènes. 
Au Cambodge, l’entraide fonctionne actuellement sur le même mode. Notre volonté est de rendre l’Eglise 
autonome à tous points de vue, y compris sur le plan financier. Chaque communauté est organisée autour 
de trois comités : transmission de la foi, liturgie, entraide. Des délégations de ces comités se rencontrent 
deux fois par an, à l’échelon national, lors de “ synodes ” semestriels pour réfléchir aux grandes 
orientations à prendre. 
Une solidarité concrète 
Dans une société profondément corrompue, où tout s’achète, même les aides, les chrétiens ont choisi 
d’aider les plus pauvres, indépendamment de leur appartenance religieuse. Ce témoignage commence à 
porter des fruits à Phnom Penh : Médecins du Monde fait ainsi appel au comité des chrétiens pour 
identifier les malades indigents. A Battambang, le comité des chrétiens a pris en charge, gratuitement et 
bénévolement la nourriture de plusieurs dizaines de malades démunis et l’administration fait désormais 
appel à eux quand elle est dans le besoin. Suite à la présence assidue pendant des années du responsable 
de la paroisse, les malades les plus pauvres présentés par le comité des chrétiens sont soignés presque 
gratuitement… Tout cela est petit, infime, mais c’est un signe d’espoir : la corruption ne se combat pas 
par décret, mais par conviction. 
Le système scolaire fonctionne mal par manque d’écoles et d’enseignants qualifiés : peu payés (15 à 20 
dollars par mois… dans le meilleur des cas), les instituteurs sont souvent amenés à faire payer la 
scolarité, pourtant gratuite, des enfants par le biais de cours privés -obligatoires pour monter de classe. De 



fait, les pauvres sont exclus de ce système. Le dernier synode des comités d’entraide s’est penché sur le 
problème, en a analysé les causes et cherché des solutions. Pour la rentrée scolaire de septembre 1994, 
plusieurs petites réalisations ont été mises en place : des instituteurs contactés ont accepté de n’exiger des 
familles les plus pauvres que la moitié du montant de la scolarité et ont même accueilli gratuitement 23 
enfants… Ailleurs, des chrétiens se sont cotisés pour verser un “ salaire ” en riz à l’instituteur. La 
solidarité commence par de petites choses… 
 
Une politique de dialogue 
Notre pastorale se place sous le signe de la réconciliation et du pardon, même si pratiquement aucun 
chrétien ne s’est trouvé, de fait, du côté des bourreaux khmers rouges. Cependant, l’occupation 
vietnamienne a laissé des traces : certains chrétiens nommés “ chef de village ” par les occupants ont 
envoyé des gens aux travaux forcés d’où ils ne sont pas revenus, d’autres ont été “ collaborateurs ” de 
l’occupant, de gré ou de force, ou simplement pour survivre… Aussi, à l’intérieur même des 
communautés chrétiennes, les ressentiments affleurent à tout instant. Certains chrétiens sont rentrés des 
camps de réfugiés et considèrent, le plus souvent à tort, ceux de l’intérieur comme des “ collaborateurs ”. 
Ils sont eux-mêmes considérés comme ennemis par ceux restés au pays. Il a fallu près de deux ans pour 
que les gens se parlent, se saluent, que les communautés très fermées restées au pays acceptent ceux 
venant des camps. Nous avons donc multiplié les occasions de rencontre, mais tout cela est loin d’être 
parfait. 
Nous essayons également de faire vivre ensemble deux communautés qui se haïssent viscéralement : les 
Khmers, très minoritaires dans l’Eglise, et les Vietnamiens très majoritaires dans l’Eglise, mais 
minoritaires dans le pays. Nous avons délibérément choisis d’être au service des plus pauvres et des plus 
démunis — les Khmers — même au risque de voir s’écarter les chrétiens vietnamiens. Nous refusons 
l’existence de lieux de culte différents et n’utilisons que la langue khmère dans la liturgie et 
l’enseignement du catéchisme. Ce choix n’est pas facile mais nous pensons que favoriser le 
particularisme vietnamien ne peut que renforcer le racisme anti-vietnamien toujours prêt à s’enflammer. 
 
 
 
 
 
Rédaction : PONCHAUD, François/MOUCHARAFIEH, Claire. 1994. 
ESPACE CAMBODGE. 
98 rue d’Aubervilliers, 75019 Paris. FRANCE. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
CAMBODGE. PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; EGLISE CATHOLIQUE ; SOLIDARITE ; 
AIDE SOCIALE ; PAUVRE ; ACCEPTATION DE L’AUTRE ; PROTECTION DES MINORITES ; 
POLITIQUE DE RECONCILIATION ; MEDIATEUR POUR LA PAIX. 
 
Fiche 39 
Défis et risques d’une Église médiatrice 
L’expérience de l’Église catholique dans le conflit de Chiapas 
 
 
 
 
L’histoire du Chiapas est celle des Indiens de Mexique, mais plus largement, celle des populations 
indigènes en général. C’est leur autonomie, leurs terres et leur droit à vivre qu’ils défendent. Cette lutte a 
donné lieu à des mouvements de résistance indigène présents dans la région depuis de nombreuses 
années. La terre de Chiapas a été le témoin de plusieurs soulèvements, dont le dernier est celui du 1er 
janvier 1994, appuyé par l’Armée Zapatiste de Libération Nationale (EZLN). Suite à ce soulèvement, des 



négociations de paix entre le gouvernement et l’EZLN se sont mises en place. Une première partie des 
négociations réalisées à San Andrés, a abouti à des accords. Mais quelques éléments de ces accords ont 
été ensuite jugés inacceptables par le gouvernement, ce qui a provoqué l’interruption des négociations. 
Depuis janvier 1997, le dialogue s’est interrompu et la situation détériorée. 
Pendant les négociations, deux institutions de médiation ont été créées, dont l’une — la CONAI — était 
présidée par Mgr Samuel Ruiz, évêque de San Cristobal de las Casas. Suite à l’interruption des 
négociations, la CONAI, et notamment Mgr Ruiz ont continué leur travail de médiation en déployant 
leurs efforts pour que le dialogue soit repris. Mais le gouvernement a, au contraire, endurci sa politique 
d’agression et d’extermination des populations indigènes. D’une part, il a créé des groupes paramilitaires 
avec les propres indiens, en leur donnant des armes, des aliments et de l’alcool. Le conflit a ainsi pris 
l’aspect d’une guerre de basse intensité ; la politique d’extermination a pris la forme d’une guerre inter-
communautaire. D’autre part, le gouvernement a commencé une persécution systématique contre l’Eglise 
catholique, et notamment contre le diocèse de San Cristobal de la Casas et son évêque : agression 
physique contre des proches de Samuel Ruiz et campagne de discrédit à sa faveur, expulsion de 7 prêtres 
sur la base de fausses accusations, refus concret pour les agents de pastorale étrangers de pouvoir résider 
sur place, emprisonnement de 4 prêtres accusés faussement et en violation flagrante des droits de 
l’homme, fermeture de quelques 40 églises, mandats d’arrêt à l’encontre de nombreux prêtres, religieuses 
et missionnaires, pression exercée sur divers paysans pour qu’ils affirment que le diocèse livre des armes 
à leurs communautés, directives données à différents moyens de communication pour qu’ils faussent les 
nouvelles, création d’un climat de lynchage, profanation du Saint-Sacrement dans différentes églises par 
la police de sécurité. Cette agression contre l’Eglise catholique, contre le diocèse de San Cristobal de las 
Casas, contre l’évêque médiateur, et plus largement encore, contre toute médiation, déclarée par le 
gouvernement comme non nécessaire, a conduit Mgr Samuel Ruiz à la démission de la présidence de la 
CONAI, laquelle a décidé par la suite de se dissoudre. Mgr Samuel Ruiz a donné les raisons de sa 
démission dans une homélie prononcée le 7 juin 1998. Il a alors souligné que sa démission à la 
commission d’intermédiation n’était pas un renoncement au travail pour la paix au Chiapas, mais tout au 
contraire, un cri pour réclamer les conditions essentielles pour la construire. 
 
La démission de Samuel Ruiz à son rôle de médiateur a été jugé par certains comme un signe de faiblesse 
face aux pressions subies. L’évêque a pourtant répété à plusieurs égards que son renoncement n’était pas 
une résignation face à l’escalade de violence, mais un changement dans la façon de s’y opposer. 
N’empêche que le travail de médiation a échoué. Cet échec pose des questions au rôle médiateur de 
l’Eglise. Jusqu’où l’Eglise peut être médiatrice sans prendre partie ? Peut-elle garder la nécessaire 
neutralité du médiateur quand la relation d’injustice qu’une partie exerce sur l’autre est si flagrante ? 
Comment réagir quand elle passe de médiatrice à victime ? Dans quelles conditions la médiation de 
l’Eglise peut-elle se révéler efficace ? De quoi dépend l’éventuelle réussite de sa médiation : d’une 
personnalité charismatique, de sa force institutionnelle, de sa base communautaire, de sa capacité de 
négociation ou de sa dimension symbolique ? C’est finalement toute la relation entre le sacré et le 
politique qui est en jeu dans le rôle médiateur de l’Eglise. 
 
Rédaction : LASIDA, Elena. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
RÉCIT D’EXPERIENCE. 
e-mail : elenalasi@aol.com. 
MEXIQUE. 
 
4. 
 
Religions et politique 
 



 
 
Trop souvent, les institutions religieuses se sont compromises avec le pouvoir politique et ont dans ce cas, 
renoncé aux valeurs qu’elles sont censées incarner. Plusieurs fiches de cas évoquent la question. 
Plutôt que de cautionner ou se placer aux côtés de régimes non respectueux des droits de l’Homme, les 
Eglises et institutions religieuses doivent proposer d’autres alternatives. 
Les religions doivent interroger le politique et l’économie sur leurs capacités à créer du lien social et à 
construire une société plus juste. Elles peuvent par exemple réfléchir à des propositions pour une 
économie de paix. 
Pour remédier à la violence sociale, effet d’une société de compétition et d’inégalité, les religions 
proposent d’autres systèmes comme Gandhi et Shumacher qui refusaient une économie basée uniquement 
sur la croissance. 
 
 
 
 
 Fiche 40 
La position du Vatican : une défense contestée 
 
 
 
 
L’Eglise catholique a accompagné la conquête européenne en Amérique avec les violences et les 
spoliations qui ont marqué la domination sur les amérindiens du xvie siècle au xixe siècle. Cette Eglise 
devient avant tout, la représentante des intérêts de la minorité blanche : La procédure du “ requerimiento 
” met en demeure les populations indiennes d’accepter la foi catholique, la juridiction du pape et du roi 
d’Espagne, sous peine d’extermination et d’esclavage. Les voix de religieux s’exprimant à contre-courant 
demeurent historiquement des phénomènes isolés. 
A partir de la vague d’indépendances au xixe siècle, la hiérarchie de l’Eglise restera liée économiquement 
et politiquement aux partis conservateurs et appuiera les partis politiques qui s’opposent aux réformes, y 
compris après la seconde Guerre mondiale. 
Née dans les années soixante, s’appuyant sur les communautés ecclésiales de base (60 000 au Brésil en 
1982, un millier au Chili, plusieurs centaines au Paraguay et en Amérique centrale), la théologie de la 
libération préconise un engagement concret, et donc politique, de l’Eglise auprès des plus pauvres. 
L’arrivée à la tête du Vatican de Karol Wojtyla, en 1979, provoque un virage au Saint-Siège. Devenu 
pape sous le nom de Jean Paul II, le nouveau Pontife d’origine polonaise, est fortement marqué par son 
expérience dans un pays du bloc communiste. Dans ce contexte, l’Eglise catholique au Chili s’est 
distinguée en Amérique latine par une division en deux groupes : d’un côté, ceux qui défendent la 
théologie de la libération et qui vont s’opposer au régime du général Pinochet, au pouvoir de 1973 à 1989 
; de l’autre, les secteurs les plus conservateurs de l’Eglise, notamment sa hiérarchie. 
Le 28 décembre dernier, le cardinal chilien Jorge Medina, une des plus hautes autorités du Vatican, 
reconnaissait dans un entretien, diffusé par le journal La Cuarta, que le Saint Siège était engagé dans les “ 
démarches discrètes à tous les niveaux ” pour le retour au Chili d’Augusto Pinochet. La défense qu’a 
prise le Vatican en faveur de Pinochet, nous pose la question d’une possible moquerie et une certaine 
collusion entre les pouvoirs publics et l’Eglise : en 1993, le pape envoyait au général Pinochet une lettre 
de félicitations à l’occasion de son anniversaire de mariage. Auparavant, l’Eglise progressiste chilienne 
(ceux qui partagent la théologie de la libération) avait déjà dénoncé avec énergie les violations des droits 
de l’Homme dès le coup d’Etat qui renversa le président Allende. 
Peu avant Noël 1987, 150 prêtres, religieuses et laïcs du diocèse de Santiago du Chili signaient une “ 
déclaration de guerre ” contre le général Pinochet, sous forme de lettre ouverte à l’opinion publique. 
Tandis que d’autres évêques désavouaient ce document, le ministre de l’intérieur stigmatisait le 
communisme, le terrorisme et l’Eglise comme les trois forces opposées à la paix au Chili. 
Pour Noël 1998, le pape déclarait — paradoxalement à la défense entreprise par le Vatican en faveur de 
Pinochet — que le “ secret de la paix véritable réside dans le respect des droits de l’homme ” et à 



l’occasion de la journée mondiale pour la paix, le 1er janvier dernier, Jean Paul II soutenait : “ il faut 
retenir la main tachée de sang des responsables de génocides et des criminels de guerre ”. 
Le Saint-Siège justifie sa position à partir de deux postulats : 1. Par des raisons humanitaires vis-à-vis du 
général Pinochet et 2) La nécessité de réconcilier les Chiliens. Une position qui efface la mémoire des 
victimes de 16 ans de violence structurelle et directe de la part du régime militaire de Pinochet. Une 
position qui ne prend en compte l’importance de l’aveu indispensable de responsabilité dans les crimes 
politiques pour arriver à la réconciliation. 
L’attitude du cardinal Eodano (actuellement secrétaire d’Etat du Vatican), nominé a la nonciature de 
Santiago en 1979, a été déterminante dans cette prise de décision. Il a passé 10 ans au côté du général 
Pinochet, ce qui nous laisse penser à une profonde amitié entre les deux hommes et qui justifierait une 
telle défense. A ce propos, on se demande si l’action du Vatican reflète la position du pape ou s’il réagit 
de la position individuelle d’une ou de quelques autorités ecclésiales ? Si cette dernière interrogation est 
vraie, alors, qui gouverne Rome ? Si n’est plus le pape, quelle est la fonction de celui-ci ? 
En tout cas, Jean Paul II n’a jamais condamné les dictatures en Amérique latine, à l’exception de Cuba. 
La grande discrétion du pape lors de son séjour en Argentine au sujet des atteintes aux droits de l’homme 
— il s’est refusé à recevoir les organismes humanitaires — est un exemple qui pourrait s’expliquer par la 
complicité, tacite de la plupart, et active pour certains, des évêques argentins avec la dictature : le général 
Videra et l’Almiral Massera passèrent de longues heures en compagnie du président de la Conférence 
épiscopale, Mgr Tortolo, la veille et le jour même du coup d’Etat, le 24 mars 1976. Comme on le constate 
avec cet exemple, la position du Vatican donne lieu à penser qu’il devient l’avocat de “ la loi de l’oubli ” 
en mettant un point final aux poursuites contre les militaires et policiers accusés d’atrocités. 
La thèse de l’oubli pour se réconcilier peut seulement engendrer la haine avec plus de puissance que si 
justice est faite, en déclarant les responsabilités engagées dans un conflit. 
Il est vrai, comme le montre bien le père Charles Antoine dans “ Guerre froide et église catholique ”, 
qu’Augusto Pinochet a mis fin à un communisme en expansion au Chili, mais cela ne veut pas dire qu’il 
soit exonéré des crimes et des moyens qu’il a utilisés pour arriver à ce but. 2 300 victimes en ont payé le 
prix avec leur vies. 
La défense que prône le Vatican n’est-il pas un attentat contre les principes moraux les plus élémentaires, 
y compris celui de l’Evangile qui exige la contrition du pécheur ? 
La position de Rome a divisé le peuple catholique : les victimes du régime Pinochet, ainsi que l’opinion 
européenne se voient complètement déçues, tandis que les adeptes de la “ loi de l’oubli ” — surtout au 
Chili — se réjouissent avec cette position. Une attitude dont la conséquence est plutôt la division et non 
la réconciliation, comme veut le croire le Vatican. 
 
La contradiction entre le discours officiel du pape et cette action précise en faveur d’un criminel, met en 
suspens la crédibilité de Rome et de L’Eglise, frappant les esprits chrétiens et surtout les victimes du 
régime Pinochet. 
L’attitude du Vatican nous paraît plus une trahison qu’une raison humanitaire et qu’un principe 
réconciliateur. Au contraire, cette position crée une incertitude sur l’avenir de L’Eglise et un discrédit du 
Vatican vis-à-vis de la confiance chrétienne. 
 
Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
CHILI. ÉGLISE CATHOLIQUE ; THEOLOGIE ; RELATION RELIGION POLITIQUE. 
Fiche 41 
L’utilisation de la religion à des fins politiques 
La fonction de la religion chez les élites protestantes guatémaltèques 
 
 
 
 



Pendant la guerre civile au Guatemala, l’Eglise guatémaltèque, en communion avec l’Eglise latino-
américaine, avait fait son “ option préférentielle pour les pauvres ”. Par ses positions, elle se situait 
socialement et politiquement plutôt du côté des plus démunis. Les élites du pays avaient l’impression 
d’être négligées par cette Eglise, sinon accusées. 
C’est dans ce contexte que, dans les années 1980, des membres des élites économiques et politiques du 
pays commencent à se convertir au protestantisme. Il s’agissait de familles puissantes, ayant un capital 
économique et culturel notable et une approche néo-libérale de la société, et qui étaient auparavant 
catholiques. 
Dans la situation de plus en plus conflictuelle du pays, ils se sont présentés comme les “ sauveurs ” qui 
allaient amener la paix, ils ont aussi commencé à s’organiser politiquement et à agir fondamentalement de 
deux manières : 
* Ils faisaient du “ lobbying ” : ils fonctionnaient comme un groupe de pression composé d’entrepreneurs 
et de capitalistes protestants et dirigé par des sages ou des anciens 
qui tentaient d’agir sur les détenteurs d’autorité et d’influer sur les prises de décision. Ses membres 
faisaient les couloirs de l’Administration : c’était un rôle d’influence. 
* Ils faisaient également de la politique : les élites protestantes se sont aussi présentées comme une 
organisation à but politique ou comme un parti politique : ces protestants visaient la conquête du pouvoir. 
Deux exemples peuvent bien montrer cette démarche : 
* Le pays a connu l’expression la plus marquante sous le gouvernement du général Efra’n R’os Montt 
(1983), ancien catholique passé au protestantisme, chef charismatique de “ l’Eglise du Verbe ”. Ce 
général se présentait lui-même comme un “ envoyé de Dieu ” pour gouverner le pays et le conduire sur la 
voie de la vraie foi et de la paix. R’os Montt ne voyait pas le conflit comme la majorité des militaires de 
l’époque, c’est-à-dire comme une lutte de deux idéologies ou de deux systèmes politiques différents mais, 
dans une optique religieuse : comme un champ de bataille apocalyptique entre les forces du bien et les 
forces du mal. Les premières incarnées dans les hommes sauvés à protestants, les autres dans les hommes 
du diable à catholiques révolutionnaires. Pour lui, un gouvernement aux mains d’un protestant était dans 
les mains de Dieu : c’était le seul moyen pour obtenir la paix. Quelques mois après son arrivée au 
pouvoir, l’armée, véritable détentrice du pouvoir, l’a évincé. 
* Un autre phénomène illustrant bien les intérêts politiques du protestantisme d’élite c’est l’élection à la 
Présidence du Guatemala, le 14 janvier 1991, de Jorge Serrano El’as, entrepreneur libéral, Pasteur de la 
communauté “ El Shaddai ” et dirigeant du parti “ Mouvement d’Action Solidaire ” (MAS). Il s’agit de 
l’arrivée au pouvoir, par voie électorale, de la population protestante. Une fois à la Présidence, il a voulu 
moraliser le gouvernement par un auto-coup d’Etat : dissolution de l’Assemblée et de la Cour de Justice, 
qui échoua : l’armée l’a immédiatement destitué. 
 
Suite à ces phénomènes, la question qui se pose n’est pas seulement de savoir comment la religion peut-
elle inspirer ou influencer l’action politique, ou comment peut-elle justifier l’utilisation de la violence, ou 
construire la paix. Mais c’est le statut même de la religion qui est ici questionné : comment la religion 
peut-elle être influencée par l’action politique, ou être utilisée par ceux qui agissent par la violence ? 
La religion est-elle uniquement un élément constructeur de société ou est-elle aussi une construction de la 
société ? La réflexion pourrait se poursuivre sur la question des conditions sociales, cognitives, 
symboliques, de la construction de la religion. Autrement dit, sur la façon dont la religion peut construire 
les croyants mais aussi sur la façon dont les croyants peuvent eux-mêmes la construire. 
Grâce aux hommes religieux elle révèle sa double fonction : les dieux peuvent être nous créateurs mais ils 
peuvent aussi être nos créatures. 
 
Rédaction : BAUER, Henri. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
AMÉRIQUE CENTRALE. 



Fiche 42 
La portée de la papauté au Nicaragua : de Paul VI à Jean-Paul II 
 
 
 
 
Lorsque Paul VI était Pape, le Nicaragua était gouverné par une seule famille : les Somoza. Grâce à 
l’enseignement social de Paul VI et à ses nominations épiscopales au Nicaragua, l’Eglise catholique était 
devenue de plus en plus critique vis-à-vis du gouvernement. 
En 1972, dans une situation sociale déjà difficile où le mouvement révolutionnaire sandiniste commence 
à se développer, la Conférence des Evêques du Nicaragua publie une Lettre Episcopale politiquement 
contre la dictature somociste. Alors que l’on craignait la condamnation de la violence, elle ne le fait pas. 
“ Evangeli Nuntianti ” est un document qui a beaucoup inspiré cette Eglise qui cherchait à évangéliser la 
société nicaraguayenne en profondeur en cherchant la transformation de la vie des hommes dans toutes 
ses dimensions : religieuse, économique, politique ? 
Lorsque la “ révolution sandiniste ” s’est mise en marche, les Evêques et les élites traditionnelles du pays, 
écartées du pouvoir par Somoza, se sont retrouvés ensemble contre le régime, beaucoup de prêtres, de 
religieux et de religieuses se sont mis à soutenir, de par leur travail dans les communautés, le mouvement 
sandiniste. 
L’archevêque, Monseigneur Obando y Bravo, tout en étant contre le gouvernement Somoza, ne 
communie pas non plus avec les sandinistes. Bien qu’une grande partie de l’Eglise, surtout les prêtres 
diocésains et les congrégations religieuses, soutiennent le mouvement sandiniste, il prend ses distances 
aussi vis-à-vis du sandinisme. Il publie, le 3 juin 1979, une proposition de médiation de l’Eglise en vue de 
chercher une issue pacifique aux affrontements. 
Après la victoire sandiniste (1979), beaucoup de chrétiens qui ont participé à la “ révolution ” pensent 
pouvoir instaurer un régime social-chrétien. Quelques prêtres participent directement au gouvernement 
sandiniste. 
Suite à l’élection de Jean-Paul II, un changement se fait sentir. La Conférence Episcopale 
Nicaraguayenne commencera à s’écarter du sandinisme. Le 17 octobre 1980 elle publie un document sur 
“ la religion catholique, ses postulats, les manipulations dont elle a été l’objet ”, qui veut montrer les 
antagonismes entre l’action du gouvernement sandiniste et les principes chrétiens. Elle se place du côté, 
cette fois-ci, de l’opposition au sandinisme. 
En 1983, la première force d’opposition au régime sandiniste est l’Eglise Catholique. Des prêtres qui 
participaient au gouvernement sandiniste sont sanctionnés par le Vatican avec l’accord des Evêques 
Nicaraguayens. D’autres doivent quitter le pays à cause des pressions hiérarchiques. Des congrégations 
religieuses sont accusées d’idéologisation. Le Vatican fournit aux Evêques nicaraguayens des nouvelles 
instructions sur la mission de l’Eglise, sur ses rapports avec le pouvoir politique et économique et sur la 
formation du clergé, qui marquent un tournant par rapport à ce qui avait été fait les années précédentes. 
Jean-Paul II décide alors de se rendre au Nicaragua. Lorsque dans son homélie à Managua il condamnait 
le sandinisme, une partie des assistants à la messe répondit par des sifflets. Cette visite, qui allait 
consacrer la division Eglise-Sandinisme, va montrer aussi une autre division : celle de l’Eglise. 
Lors de la guerre civile des contras contre les sandinistes, les Evêques assumeront une nouvelle attitude : 
ils vont se présenter comme des médiateurs entre sandinisme et opposition. La hiérarchie fait appel à la 
réconciliation. Pour les négociations, le médiateur entre le gouvernement et l’opposition sera 
l’archevêque de Managua, Mgr Obando y Bravo. 
A la fin des années quatre-vingt les chrétiens sandinistes sont perplexes : l’Eglise, qui les avait formés en 
chrétiens engagés dans le politique, leur demande de revenir en arrière et de ne s’occuper que des œuvres 
“ proprement religieuses ”. L’alliance christianisme-sandinisme est condamnée par l’Eglise qui l’avait 
cependant construite. 
D’autre part, des groupes sociaux anti-sandinistes trouvent les espaces adéquats pour s’exprimer et 
prendre de plus en plus d’importance. Après avoir vaincu les sandinistes, ils prennent le pouvoir du pays. 
Ils mettent en avant aussi leur type de christianisme qui avait été, à l’époque des sandinistes, délégitimé et 
refoulé. Ils profitent du tournant développé par le pontificat de Jean-Paul II pour faire émerger leur 
christianisme et, avec lui, leur modèle d’Eglise. 



A la fin des années quatre-vingt-dix la Conférence Episcopale, avec à la tête son Archevêque nommé 
Cardinal par Jean-Paul II, se situe comme étant très proche du gouvernement Chamorro et Aleman. Suite 
à l’ouragan Mitch qui à ravagé le Nicaragua en 1998, cette alliance gouvernement-hiérarchie épiscopale 
se révèle consommée. 
Pour leur part, les chrétiens nicaraguayens ont l’impression de vivre une expérience douloureuse et 
déchirante : découvrir que leur Eglise est une Eglise fluctuante. 
Réalistes ou désenchantés ? ils n’acceptent pas de devenir aujourd’hui chrétiens sandinistes et demain 
chrétiens anti-sandinistes. ils n’acceptent pas non plus la prétention de se placer en dehors des rapports 
sociaux dans une position de réconciliation qui se veut “ politiquement neutre ”. Ils font un constat : ils 
sont divisés entre sandinistes chrétiens et anti-sandinistes chrétiens. Autrement dit, ils expriment leur foi 
dans deux lieux religieux différents appartenant à une seule institution : “ l’Eglise des sandinistes ” et “ 
l’Eglise de Jean-Paul II ”, comme couramment ils s’appellent, et s’accusent, les uns aux autres. 
 
Cette façon d’analyser le parcours des catholiques nicaraguayens des dernières années me permet de 
poser deux questions méthodologiques : 
* D’abord, la question générale du pouvoir d’influence de la papauté dans un pays à majorité catholique : 
comment le Vatican peut provoquer des changements stratégiques à l’intérieur d’un pays, d’une part et, 
d’autre part, comment des groupes de pouvoir nationaux, eux aussi peuvent faire référence “ à la doctrine 
du Saint Père ”, voir l’utiliser, afin de justifier leurs démarches et provoquer, eux, les changements voulus 
avec le soutien symbolique du Vatican. 
* Ensuite, une question plus spécifique : celle du rôle politique du pontificat de Jean-Paul II dans la 
défaite du régime sandiniste du Nicaragua. 
 
Rédaction : BAUER, Henri. 1999. 
Centre de recherches sur la paix. 
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. 
AMÉRIQUE LATINE ; NICARAGUA. RELIGION ; EGLISE ; CONFLITS ; OPPOSITION ; 
REVOLUTION ; GUERRE CIVILE ; MEDIATION POUR LA PAIX. 
 
Fiche 43 
L’Église au Rwanda : coupable ou témoin gênant ? 
“ Quand on est chrétien, on ne gère pas comme le ferait un non-chrétien ” 
 
 
 
 
Par sa puissance politique, économique et culturelle, l’Église du Rwanda est la véritable colonne 
vertébrale de la société rwandaise. A ce titre, elle a été ébranlée par le génocide. On l’accuse d’avoir 
participé à la préparation de l’idéologie du génocide ; d’autres mettent en question le comportement des 
prêtres pendant les tueries. Quoi que l’on pense de toutes ces accusations, on ne peut s’empêcher de 
s’interroger sur le rôle de cette Église au cours de ces dernières années. 
Pendant les années qui ont précédé le génocide, l’Église n’a pas été à la hauteur de sa responsabilité 
morale. Les prêtres ont, les premiers, dénoncé cette faiblesse. Dès 1990, après la visite du Pape à Kigali, 
ils ont critiqué ouvertement le manque de clairvoyance, la complicité, l’hyprocrisie et la compromission 
de l’Église au sujet des graves problèmes qu’affrontait le Rwanda. Des documents ont été publiés pour 
dénoncer la passivité de l’Église devant la mauvaise gestion de la chose publique, la corruption, les 
injustices sociales, les libertés individuelles, la guerre ou le sida. L’Église qui aurait dû tout mettre en 
œuvre pour redresser la situation a brillé par un silence complice et son absence aux endroits sinistrés. 
L’attitude complaisante des responsables confessionnels vis-à-vis de l’appareil de l’État les a rendus non 
crédibles. L’archevêque de Kigali, Mgr Vincent Nsengiyumva, était membre du comité central du parti 



unique et ami personnel du président Juvénal Habyarimana. Quand les évêques ont été mis au courant des 
préparatifs du génocide, ils sont restés au côté du pouvoir et n’ont pas adopté une attitude propre à opérer 
des ruptures radicales avec le pouvoir. 
Mais l’Église, c’était aussi le président Habyarimana, la plupart des militaires, des ministres, des préfets. 
Ils étaient catholiques, parfois d’anciens séminaristes. Ils n’ont pas empêché les massacres, certains les 
ont préparés et exécutés. Ont-ils agi en chrétiens ou en tant que responsables, ont-ils géré en chrétiens ? 
L’accusation de la participation de l’Église, comme institution éducatrice, à la préparation idéologique du 
génocide est plus une accusation politique. Elle n’a rien de fondé. La conversion du Rwanda au 
catholicisme s’est faite du haut vers le bas : les premiers missionnaires ont d’abord converti les chefs — 
Tutsi pour la plupart — afin d’accélérer la conversion des masses. Jusqu’aux années 1950, l’Église s’est 
principalement appuyée sur l’élite tutsie, laquelle fournissait l’essentiel des membres du clergé. Dans les 
années qui ont suivi, les Hutu se sont vu reconnaître et ont acquis une place plus importante dans la 
société. L’Église a joué un rôle actif dans ce processus qui a abouti à la révolution sociale en 1959. C’est 
depuis cette date que certains milieux tutsis, notamment ceux qui furent alors évincés et leurs 
descendants, voient dans l’Église catholique un traître et un ennemi, l’accusant d’avoir soutenu “ 
l’idéologie hutu ”. Mais l’Église n’a pas préparé idéologiquement le génocide. Par contre, la mollesse de 
ses réactions face à la violence quotidienne a psychologiquement prédisposé les gens à accepter la 
violence comme quelque chose de normal. L’Église, comme force morale, a failli au même titre que les 
hommes politiques, les militaires ou les Nations Unies. 
Pendant la guerre et les massacres, l’Église a été parmi les premières victimes. L’une des premières 
tueries eurent lieu dans le centre religieux Christus de Remera, le 7 avril 1994. Là 17 personnes, dont des 
prêtres, des religieux et des religieuses furent tués. Parmi eux se trouvait le confesseur du président 
Habyarimana. Ces massacres furent un symbole du basculement du Rwanda dans la barbarie. Plus tard, 3 
évêques, 103 prêtres, 40 frères, 60 sœurs et d’innombrables croyants furent tués. Si on critiquait les 
défaillances de l’Église, une partie de celle-ci a su affronter l’épreuve du génocide : elle a caché, protégé 
et défendu des Tutsi menacés de mort. Des chrétiens ont massacré ; d’autres ont été massacrés. Se sentant 
abandonnés de tous, des victimes ont sans doute perdu la foi au moment fatidique. D’autres, au contraire, 
l’ont découverte à travers la tragédie du génocide. Nombreux sont ceux qui ont survécu en se réfugiant 
dans les bâtiments religieux. Des hommes ont risqué leur vie, d’autres l’ont même perdue, pour sauver 
leur prochain. Ces hommes-là font aussi partie de l’Église. Certains prêtres ont été assassinés parce qu’ils 
en avaient trop vu ou parce qu’ils en savaient trop. 
Aujourd’hui, le pouvoir a changé de mains, l’idéologie est différente, mais l’attitude des chefs de l’Église 
est restée la même : ils vivent les yeux tournés vers ceux qui dirigent, et dont ils espèrent des 
gratifications. Comme hier, certains responsables de l’Église ferment les yeux sur les violations des droits 
de l’homme qui se passent dans le pays. 
 
L’auteur réfute l’accusation qu’on fait à l’Église du Rwanda d’avoir participé à l’idéologie du génocide. 
Mais ce plaidoyer gêne par sa manière de procéder. En cherchant toujours à distinguer les bons et les 
mauvais à l’intérieur de l’Église, il crée une Église à double vitesse. Il fait ressortir une difficulté majeure 
qui est la disparité entre le message de l’Évangile et les comportements des hommes qui les transmettent. 
Il exclut le droit à l’erreur. 
 
Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
LIVRE. SIBOMANA, André. 
66 rue des Cascades 75020 Paris Tél./Fax : (33) -01 43 49 05 82. 
AFRIQUE. ÉGLISE CATHOLIQUE ; IDEOLOGIE ; GENOCIDE ; RELIGION ET VIOLENCE ; 
CONFLIT INTER ETHNIQUE. 
 
Fiche 44 



La tragédie du Rwanda et les Eglises d’Afrique de l’Est 
 
 
 
 
Le Synode africain a inscrit de nombreuses questions pastorales importantes à l’ordre du jour des Eglises 
locales d’Afrique. L’Association des conférences épiscopales d’Afrique de l’Est (AMECEA) a mis en 
place un département pastoral destiné à aider les Eglises d’Afrique orientale à mettre en commun leurs 
expériences et leurs réflexions sur l’évangélisation, la justice et la paix. Son Secrétaire, le père Wolfgang 
Schonecke, propose une analyse de la place de l’Eglise dans les tragiques événements du Rwanda et 
quelques-unes des questions que ces événements posent aux Eglises d’Afrique de l’Est. 
Le génocide rwandais n’est pas unique : les colons blancs des Amériques ont presque exterminé la 
population indigène ; l’Europe a vécu l’holocauste perpétré par l’Allemagne nazie ; le Cambodge a 
souffert de massacres massifs ; l’anéantissement nucléaire d’Hiroshima… Malgré tout, “ chaque nouvelle 
manifestation de la folie collective bouscule notre confiance dans l’humanité et, quand des chrétiens sont 
en cause, c’est notre foi même dans le christianisme qui est touchée ”. On ne peut réduire la tragédie du 
Rwanda au seul facteur ethnique. Il y a convergence et aboutissement de nombreux éléments. L’analyse 
des facteurs principaux et du rôle de l’Eglise dans cette tragédie conduit à se poser des questions 
difficiles. 
 
Une obsession du pouvoir à tout prix 
Le conflit du Rwanda concernait à l’origine une volonté, assez absolue, de conserver ou de reconquérir le 
pouvoir pour justifier n’importe quels actes. D’après un recensement effectué en 1991, 90 
des Rwandais se disent chrétiens. L’Eglise catholique est, après le gouvernement, l’institution la plus 
puissante à travers son réseau d’œuvres sociales, éducatives et médicales dirigées par de nombreux 
groupes religieux. Elle a dès le début entretenu d’étroites relations avec l’administration coloniale et la 
maison royale et la hiérarchie est toujours restée étroitement liée au régime en place. Ses nombreuses — 
mais tardives et faibles — déclarations pendant le génocide n’étaient ni significatives ni suffisantes. Les 
événements du Rwanda renforcent une leçon de l’histoire : une Eglise qui s’identifie trop étroitement à un 
régime partage son destin. Il y a une distance indispensable à maintenir avec les partis, les mouvements 
politiques et l’Etat. 
Comment l’Eglise peut-elle résister à la tentation de se servir du pouvoir pour accomplir sa mission et, en 
retour, d’être utilisée par les pouvoirs politiques ? “ Parlons-nous en faveur de tout groupe traité 
injustement, ou seulement quand les intérêts de l’Eglise sont menacés ? Comment développer au sein de 
l’Eglise un mode de responsabilité plus participative qui puisse servir à inspirer un modèle plus 
démocratique en politique ? ” 
 
La tension ethnique à l’intérieur de l’Eglise 
La montée de l’ethnicisme en Afrique de l’Est correspond à la fois à une réaction contre des 
gouvernements centralisés à outrance et à la recherche d’une identité culturelle aujourd’hui largement 
aliénée. L’Eglise en Afrique a apporté un appui aux processus de démocratisation. Mais le multipartisme 
suit facilement les ligues ethniques. Le problème ethnique existe aussi au sein de l’Eglise, de son clergé 
et des communautés religieuses dont la majorité était d’origine tutsie. Il surgit notamment à l’occasion de 
nominations aux postes importants. Le conflit ethnique entre les prêtres a profondément choqué les 
chrétiens et discrédité l’Eglise, qui ne peut prétendre travailler réellement à la réconciliation si elle ne 
s’en prend pas d’abord à ses propres tensions internes. 
“ Comment pouvons-nous encourager la recherche d’identité culturelle du peuple dans la société et dans 
l’Eglise, sans perdre le sens de l’unité nationale, de la communauté internationale, de la catholicité 
religieuse ? ” Là où le multipartisme tend à se confondre avec des partis ethniques, comment le clergé 
peut-il résister à la tentation de s’identifier à ces associations tribales ? 
 
Eglise et développement 
Depuis l’indépendance, l’Eglise a le quasi monopole des services sociaux, éducatifs et médicaux, d’où 
son pouvoir d’attraction mais aussi des possibilités de tension quand le gouvernement prétend exercer un 



contrôle plus grand. On peut se demander si l’Eglise ne s’est pas cramponnée trop longtemps à de faux 
moyens de servir le peuple et pourquoi elle n’a pas été capable de répondre de façon adéquate aux 
besoins nouveaux des nouvelles générations. Comme corps social, elle ne s’est pas réellement engagée 
dans un vrai combat pour la justice et la réconciliation, à long terme seul fondement d’un vrai 
développement. 
 
La pauvreté de l’Eglise en matière de médias 
On connaît bien maintenant le rôle dévastateur qu’a joué “ Radio Mille Collines ” et le “ 
professionnalisme ” efficace de sa propagande raciste, avec lequel les lettres pastorales ne pouvaient 
rivaliser. Alors que l’Eglise d’Afrique a investi l’écrit, elle a généralement raté le tournant des médias 
électroniques. Pourtant les processus de démocratisation ont conduit à une certaine privatisation des 
médias, c’est-à-dire à un moindre contrôle des gouvernements. C’est une chance pour les Eglises, comme 
le montre “ Radio Tumaini ” à Dar-es-Salaam. 
“ Comment moderniser les journaux d’Eglise pour leur permettre de rivaliser avec la presse 
professionnelle ? Le langage théologique dans lequel les lettres pastorales sont souvent écrites est peu 
accessible. Comment faire passer le message chrétien dans la culture médiatique naissante ? ” 
 
Et maintenant, quelle Eglise ? 
La masse des chrétiens rwandais n’a rien fait pour protéger ses responsables, empêcher la profanation des 
églises ou arrêter la destruction des institutions sociales. Est-ce un signe que l’Eglise n’était pas enracinée 
dans la vie du peuple, comme on aurait pu le penser, et que le peuple ne se reconnaissait pas vraiment 
dans les responsables d’Eglise ? “ L’enseignement et la pratique de l’Eglise catholique exaltent aussi 
l’obéissance comme vertu supérieure, et ont peut-être, indirectement, rendu possible la perversion du 
pouvoir. L’abus d’autorité au Rwanda et dans de nombreux pays nous oblige à parler autrement de 
l’obéissance. Notre enseignement concernant l’obéissance rend-il les chrétiens critiques face aux abus 
flagrants de l’autorité dans la société et dans l’Eglise ? ”.    
 
 
 
 
 
Rédaction : FEUGAS, Françoise. 1994. 
FPH = FONDATION POUR LE PROGRES DE L’HOMME. 
38 rue Saint Sabin, 75011 PARIS. FRANCE. Tél. 43 57 44 22. Fax 43 57 06 63. E-mail paris@fph.fr. 
 
 
 
DOCUMENT INTERNE. SCHONECKE, Wolfgang. 
AFRIQUE DE l’EST ; RWANDA. ÉGLISE CATHOLIQUE ; ECHEC ; EVALUATION ; ABUS DE 
POUVOIR ; CONTROLE POLITIQUE ; ETHNOCENTRISME ; SYSTEME DE VALEURS ; 
RELATION RELIGION POLITIQUE ; RELATION RELIGION ETAT ; RECONSTRUCTION DES 
INSTITUTIONS. 



Fiche 45 
La légitimation du sentiment nationaliste par l’Église orthodoxe serbe  
à travers le conflit du Kosovo 
 
 
 
 
L’Église orthodoxe a toujours constitué en Serbie, comme dans toute la région des Balkans d’ailleurs, un 
allié de marque du pouvoir étatique, et de celui nationaliste d’autant plus. Dans ce contexte-là, M. 
Bogdan Bogdanovic, intellectuel dissident faisant partie du groupe libéral intitulé “ Le cercle de Belgrade 
” et ancien maire de Belgrade, avait soulevé un grand défi en comparant le rôle joué par l’église 
orthodoxe serbe dans la guerre contre les musulmans (Bosniaques ou Kosovares) et les catholiques 
(Croates et Slovènes) à celui exercé par les imams de Khomeyni dans le cadre du terrorisme intégriste 
islamique. 
Cette affirmation trouve ses appuis dans l’histoire même de la nation et du territoire serbe. Le point de 
vue exposé plus haut, celui d’un intellectuel serbe luttant pour l’objectivité, contre le courant qui plus est, 
gagne une dimension particulière si on prend en compte les efforts de l’establishment yougoslave dirigés 
depuis toujours vers un certain révisionnisme historique (comme le dit Michael Lees, un des défenseurs 
convaincus des idées serbes dans la diaspora américaine — “ Un mensonge dit cent fois devient vérité ”). 
Ce même révisionnisme historique, qui est considéré par ses conceptualistes comme parfaitement 
légitime, nécessaire et bien-fondé, surgit de temps à autre dans les milieux intellectuels, comme il est le 
cas d’un livre paru en 1992 aux États-Unis, sous la direction de William Dorich, intitulé simplement “ 
Kosovo ”. 
Ce qui nous intéresse dans cet ouvrage c’est d’abord la volonté déclarée de ses auteurs d’exposer, par le 
biais d’études historico-politiques successives et progressives, une lecture exclusivement serbe de 
l’histoire de la région du Kosovo, des origines et jusqu’à présent. Une fois cet aspect bien délimité, on 
peut passer à un cadre encore plus large, celui du contexte dans lequel cette étude fut entreprise. Car 
1992, année de la publication de cette étude vient immédiatement après 1990, année qui vit le Kosovo 
déclarer son indépendance (au mois de juillet), geste réprimé énergiquement par un Belgrade soumis à 
Slobodan Milosevic, et 1991, année de la proclamation d’une “ République ” du Kosovo, reconnue par 
l’Albanie, à l’issue d’un référendum clandestin. De plus, le 24 mai 1992 on assiste à l’élection d’un 
certain M. Ibrahim Rugova, leader de la Ligue Démocratique des Albanais du Kosovo, à la présidence de 
la “ République ”, lors d’un scrutin déclaré illégal par les autorités de Belgrade. 
Dans ce contexte, on assiste au généreux ralliement de la part de la quasi-totalité de la hiérarchie 
religieuse orthodoxe serbe à la rédaction et aux thèses soutenues dans cet ouvrage. Les textes rassemblés 
ici illustrent parfaitement la position moderne et contemporaine du clergé orthodoxe serbe. Sans 
intermédiaire, par la bouche même de ses hauts membres, coauteurs de ce recueil de textes ; le clergé 
orthodoxe s’exprime. On peut ainsi citer parmi les auteurs ou les consultants au projet : le Haut-
Patriarche de Yougoslavie, S. S. Pavle, l’Archevêque de l’Église orthodoxe serbe des États-Unis, S. S. 
Chrysostom, les Monseigneurs Atanasije Jevtic, Mateja Matejic, Nikolaj Velimirovic, Dennis 
Pavichevich, ou l’Archimandrite Dositei Obradovich. Autant de noms résonants dans le temple de 
l’orthodoxie, qui se rallient sans détours au projet nationaliste serbe. 
Sa Sainteté Pavle, qui demeure aujourd’hui encore (et plus fort que jamais) Patriarche de Yougoslavie, 
bénéficiera du privilège de présenter son point de vue, et implicitement celui du for ecclésiastique qu’il 
représente, dans une introduction ayant les mérites d’être à la fois succincte et très explicite. Il commence 
sans hésitations, en affirmant le fait que “ pour des siècles entiers le territoire de la diocèse du Ras-
Prizren (la région de Prizren, territoire kosovare, n. n.) fut le centre de notre vie nationale et religieuse. Il 
resta ainsi même après toutes les destructions provoquées par les envahisseurs, du fait qu’ici se trouvent 
les reliques des plus importantes ouvres architecturales de l’Eglise, de l’art et de la littérature serbes ”. Il 
ajoute, en soulignant, comme s’il était encore nécessaire, l’étroite relation entre le projet transcendantal 
de son Église et la réalité du projet nationaliste (séculaire) serbe : “ Le choix de l’Eternel Royaume des 
Cieux ne signifie pas le reniement de notre vie de passage sur terre, et par notre foi en l’immortalité de 
l’âme on ne renie pas nos liens personnels à notre vie historique ”. Et pour finalement vulgariser aux 
fidèles Serbes la vision de l’Église sur les conflits liés à l’écroulement de l’ancienne Yougoslavie, et sur 



le projet nationaliste serbe, Sa Sainteté Pavle proclame sur un ton triomphaliste et mobilisateur, comme 
un bon chef d’armées : “ Appartenant à un si sage peuple, le Prince St. Lazar (celui qui avait mené les 
troupes serbes contre l’invasion ottomane en Europe, lors de la bataille du Kosovo, en 1389, soldée par 
une sanglante défaite des forces anti-musulmanes, n. n.) confirma véritablement l’importance de cette 
décision : plutôt vouloir disparaître comme êtres humains que vivre comme des lâches. Pour nous il n’y a 
pas le choix : plutôt un homme mort qu’un lâche vivant. Parce qu’un homme, même mort, n’est pas mort 
devant Dieu. Dans Ses yeux, le lâche est mort même s’il continue à traîner à la surface de la terre ”. 
Et on finira toujours par les paroles de Sa Sainteté Pavle, qui résout une fois pour toutes la question du 
Kosovo, si brûlante de nos jours, et si mal perçue, à ce qu’il paraît, par ceux qui pourraient et devraient y 
apporter le confort et la paix nécessaires : “ dans le cadre de l’héritage de notre terre serbe, le Kosovo 
représente notre devoir devant Dieu, et surtout ces malheureux gens qui souffrent, ont le cœur troublé et 
défendent leurs lieux sacrés. La préservation de ces trésors inestimables (spirituels et matériels) de la 
région du Kosovo est dans l’intérêt non seulement des Serbes, mais de toute l’Humanité ”.    
 
 
Rédaction : PARLEA, Dan. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue D’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
LIVRE. DORICH, William. 
EUROPE ; BALKANS. ÉGLISE ; RELIGION ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; 
NATIONALISME. 
 
Fiche 46 
Les élites religieuses sur la scène politique roumaine 
 
 
 
 
En 1996, lors des Pâques orthodoxes, un prêtre et député dans le Parlestitution pastorale, intitulée 
Gaudium et Spes. Un témoignage important qui soutient cette logique est celui de Joseph Thomas, auteur 
qui fit publier en 1989 un ouvrage dédié au Concile, où il souligne le fait que le titre de la constitution 
Gaudium et Spes est révélateur par lui-même sur la perspective adoptée : “ L’Eglise dans le monde 
d’aujourd’hui. Il ne s’agit donc pas de la confrontation entre l’Eglise et le monde. L’Eglise est dans le 
monde, sans être de ce monde. Elle est pour le monde ”. Les uniates magyars de Transylvanie, 
minoritaires religieusement, en profiteront pour proposer lors des élections de ‘90 quelques personnalités 
directement prises du milieux clérical, sans grand succès toutefois, essentiellement à cause de leur 
mauvais placement sur les listes électorales. On devrait aussi signaler le fait que le parti actuellement au 
pouvoir, le Parti National Paysan Chrétien et Démocrate, eut pour une longue période à sa tête un des 
vétérans politiques gréco-catholiques roumains, M. Corneliu Coposu, vénéré jusqu’à sa mort par la 
majorité orthodoxe même, malgré ses croyances religieuses. Ce dernier symbolise pour une grande partie 
des Roumains l’icône idéale de la morale politique et du bon sens, l’exemple à suivre par la classe 
politique actuelle, assez mal vue par l’électorat, et sévèrement pénalisée à chaque faux pas… 
 
Mais les surprises arrivent lorsqu’on s’y attend le moins, car, malgré le faible encouragement public à ce 
sujet, l’Eglise orthodoxe s’exprimera avec de plus en plus de véhémence sur les questions politiques, et 
soutiendra l’accès des membres du clergé au Parlement. Un problème qui accentuera cette approche 
paradoxale est représenté par le fait qu’on proposera préalablement et on élira finalement (élections de 
1990, ‘92 et ‘96) des personnes auxquelles on reprochera à juste titre par la suite qu’elles n’avaient rien 
en commun avec le domaine politique. Ceux-ci se feront remarquer dans les deux chambres comme 
fondamentalistes religieux, prêchant la supériorité de la foi orthodoxe, et le plus souvent en tant que 
fréquentes sources de dérision pour la presse et l’électorat (Père Tatu, Père Ioan Alexandru). 



 
Le point culminant de cette euphorie politique eut lieu le 26 juillet 1996, quand le Patriarche de l’Eglise 
orthodoxe roumaine en personne, Sa Sainteté Teoctist, annonça lors d’une séance de travail du Synode sa 
volonté de s’imposer sur la scène politique, proposant à ce but l’amendement de la Constitution, comme 
il suit : “ Le Patriarche, les Mitropolites et les Archevêques de l’Eglise Orthodoxe Roumaine sont 
sénateurs de droit ”. Cela a été jugé comme un réflexe conditionné du fort suprême de l’Eglise roumaine, 
basé sur sa position de force (il est stipulé dans la Constitution que l’orthodoxie est la seule religion 
nationale), mais aussi inculqué dans la période communiste, quand le Patriarche Teoctist fut 
respectivement député dans la Grande Assemblée Nationale du Parti Communiste Roumain, membre du 
Conseil National du Front de la Démocratie et de l’Unité Socialiste et membre du Conseil National pour 
la Défense de la Paix ; d’ailleurs cette collaboration avec le régime communiste ternit irrévocablement 
son image, mais aussi celle des anciennes hiérarchies de l’Eglise orthodoxe dans son ensemble, sans que 
cela engendre une nécessaire remise en cause provenant de l’intérieur. 
 
Une remise en cause du système religieux actuel dans son entier et de ses élites, ainsi qu’un 
repositionnement plus réservé par rapport au domaine politique, dans cette difficile période de transition 
par laquelle passe la Roumanie, s’imposerait, car un problème de moins veut toujours dire quelque chose 
de gagné. Et si ce quelque chose serait les simples gens, ceux qui veulent retrouver dans l’Eglise un 
support spirituel, et point un facteur de tensions supplémentaires ? C’est peut-être vrai ce que disait 
Kierkegaard, en paraphrasant la parole de l’Evangile : “ Ce n’est pas la vérité qui est la vérité, c’est le 
chemin qui est la vérité ”.    
 
 
Rédaction : PARLEA, Dan. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21, rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
TEXTE ORIGINAL. (DPH : 0004) 
EUROPE DE L’EST. RELIGION ; EGLISE ; RELATION RELIGION POLITIQUE. 
 
Fiche 47 
La foi au service de la paix dans les pays des Grands Lacs 
L’archevêque de Bukavu, martyr de la guerre civile au Zaïre en 1996 
 
 
 
 
Après le génocide rwandais perpétré entre avril et juillet 1994, des centaines de milliers de réfugiés 
rwandais sont installés dans des camps le long de la frontière rwando-zaïroise. La ville zaïroise de 
Bukavu, à la frontière avec le Rwanda, avait accueilli des milliers de réfugiés hutu. Parmi la masse de ces 
réfugiés hutu se cachaient d’anciennes milices armées hutu dites “ Interahamwé ” et d’anciens militaires 
des Forces Armées Rwandaises (FAR) qui avaient les auteurs des massacres. Ils prenaient la population 
de réfugiés en otage. 
Très vite, cet afflux de population a déstabilisé les anciens équilibres de la ville, non préparée à accueillir 
autant de personnes en quelques jours. De fortes tensions sont nés entre les réfugiés et la population 
locale. Après le démantèlement des camps et la dispersion des réfugiés sur le territoire zaïrois dès 1996, 
des chrétiens se sont levés pour prendre des initiatives de paix afin d’éviter des massacres. 
C’est ainsi qu’en sa qualité archevêque de Bukavu, Mgr Christophe Munzihirwa s’était activé pour créer 
des passerelles de réconciliation entre des communautés à travers le réseau d’œuvres sociales diocésaines. 
Il n’était pas Tutsi, mais son objectif était de lutter contre la haine envers les Tutsi dans son diocèse et 
d’épargner la ville d’un bain de sang que des extrémistes de tous bords étaient prêts à exécuter. Pendant 
deux ans, par de nombreuses prises de position courageuses, il proposa un chemin de paix pour la région 



des Grands Lacs en organisant des rencontres entre ces chrétiens, membres d’ethnies différentes. Ces 
rencontres pouvaient générer un climat de dialogue parmi des communautés perturbées par les 
conséquences du génocide. Tout en dénonçant le génocide comme une négation de ce que la vie de 
l’homme a de plus profond, cet archevêque attirait l’attention sur les droits des réfugiés, traités tous à tort 
comme des génocidaires, à jouir des conditions de vie justes et saines. Il soulignait que le génocide ne 
devait pas servir de prétexte de la part du nouveau régime rwandais d’organiser une vengeance par des 
répressions militaires et des massacres. Répondre à la violence par une autre violence n’était pas une 
démarche de pacification, mais une manière de cultiver les haines. 
Ses appels invitaient à défendre l’homme sans faire le jeu des extrémismes ethniques, à faire de l’Eglise, 
de toutes les paroisses et des familles de ces chrétiens des servantes de la justice et de la paix, et des lieux 
de refuge pour les victimes de toutes origines. Selon lui, le chrétien devait être en mesure de montrer des 
exemples de réconciliation et d’ouverture d’esprit. Ainsi, pendant que militaires cherchaient à attaquer 
des religieuses Tutsi dans le monastère de Muresha, il réussit à contrer cette haine en prenant le risque 
d’aller chercher ces moniales trappistes tutsi menacées de mort pour les cacher à l’archevêché. De retour 
de cette mission, il présida une réunion d’intellectuels de toutes ces communautés pour le maintien de la 
paix dans la ville et contre la guerre dans les pays des Grands Lacs. Le but de ces efforts, il les résuma par 
cette prédication : “ Chrétiens, nous devons nous impliquer réellement dans la logique de réconciliation 
pour qu’enfin les ennemis se parlent, que les adversaires se tendent la main, que les peuples qui 
s’opposaient acceptent de faire ensemble une partie du chemin, que le désir de s’entendre l’emporte sur la 
guerre, que la soif de vengeance fasse place au pardon et que l’amour triomphe de la haine ”. C’est en 
sortant de cette réunion qu’il payera le prix d’une vie vouée à la cause pacifique. Il fut assassiné le 29 
octobre 1996. A ses obsèques, on avait décrété une trêve pour permettre aux chrétiens de lui rendre une 
dernière visite. Il reste à savoir comment ceux-ci font usage de la mémoire des efforts de cet évêque. 
 
Le témoignage de cet archevêque montre trois choses. La première chose est que la foi a joué un rôle 
dans ses engagements pour prendre le devant. Dans ce contexte de guerre civile particulièrement 
meurtrière où des haines ethniques véhiculaient la violence, être évêque signifiait accepter de prendre des 
risques graves. Il avait cru en l’homme et aux valeurs du pardon, de la réconciliation et de la paix ; cette 
foi, il l’a proclamée et elle a été le moteur de ses actes. Sa foi signifiait concrètement dépasser les 
clivages sociaux et ethniques qui créaient les barrières et nourrissaient le conflit. Sa foi en l’homme 
l’avait obligé à protéger la vie, à s’opposer aux forces qui banalisaient le meurtre et le génocide. 
La deuxième chose que cette foi montre est que tout engagement a un prix. La mise en pratique de cette 
foi a permis à cet archevêque d’accepter de payer ce prix. 
La troisième chose est une question, voire un dilemme. Fallait-il rester neutre ou prendre position pour 
une partie dans ce conflit ? Faut-il jouer de la médiation ? Et à quel titre ? Soutenir un camp aurait attiré à 
l’évêque l’adversité des autres camps. Mais on voit aussi que le choix de rester neutre lui a valu les 
inimitiés de toutes les parties. En effet, par sa neutralité dans un conflit qui utilisait les haines ethniques 
comme mode d’expression de violence, et en choisissant de protéger les victimes de tous bords, d’être le 
médiateur entre les membres des communautés ethniques, il a été considéré comme un traître par les 
membres de son ethnie. Les Tutsi les prenaient pour un protecteur des génocidaires ; les militaires et les 
rebelles lui reprochaient de les empêcher de réaliser leurs objectifs de piller ou de massacrer les sociétés 
civiles. Toutes ses prises de position lui ont valu des incompréhensions de toute part. 
 
Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX, 
21 rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
PÉRIODIQUE. 
Fiche rédigée à partir des témoignages recueillis dans la revue Renaître, Bimensuel chrétien 
d’information et d’opinion, Kinshasa, n° 20, 31 octobre 1997 (N° Spécial Mgr Munzihirwa). 
AFRIQUE. ÉGLISE CATHOLIQUE ; GUERRE CIVILE ; RÉFUGIÉS ; RELATIONS 
INTERETHNIQUES 



 
Fiche 48 
La position de l’Eglise catholique du Rwanda  
sur la réconciliation nationale 
 
 
 
 
Les chrétiens du Rwanda, soit plus de 75 % de la population ont encore du mal à s’engager résolument 
dans un processus nécessaire de dialogue et de réconciliation nationale. Ils sont pris dans les 
contradictions des logiques de vengeance ou de pardon. Dans les prêches des Eglises, l’usage des termes 
“ réconciliation ”, “pardon ”, est souvent fort mal reçu par les rescapés du génocide. Selon ces derniers, 
l’Eglise voudrait répéter des erreurs du passé, en professant de vite tourner la page sur la tragédie encore 
fraîche. Certains prédicateurs ont été brusquement interrompus en parlant de réconciliation : “ comment 
se réconcilier quand personne ne demande pardon ? ” 
Reconnaissant que les pratiques pastorales n’étaient pas suffisamment affinées pour faire face à ces 
nouvelles situations, les Eglises se posaient cette question : “ comment créer dans les communautés, dans 
les villages et villes, dans les collines un environnement favorable à la repentance et au pardon ? ” Elles 
étaient convaincues que le message évangélique du pardon prêché dans les églises, refrénant les 
tendances aux vengeances individuelles, devrait ouvrir la voie à la justice et à la recherche du pardon. 
Mais comment y parvenir d’autant plus que dans ces assemblées se côtoient des rescapés du génocide, 
des citoyens qui, impuissants et terrorisés, avaient assisté au génocide, des complices du crime à des 
degrés variés et même des criminels qui avaient activement participé aux massacres ? 
A l’occasion des fêtes de Noël et du Nouvel An 1997 et en résumant trois ans de vie d’après génocide, les 
Evêques Catholiques du Rwanda avaient fait une déclaration dans laquelle ils manifestaient leur 
inquiétude au sujet de l’insécurité régnant dans le pays, compromettant ainsi sérieusement le processus de 
réconciliation et de paix dans lequel le Rwanda devait s’orienter. Ils demandaient, notamment à l’autorité 
publique, de protéger la vie et d’abandonner la logique de guerre au profit de la tolérance et de 
l’acceptation mutuelle, et aux chrétiens de devenir des ferments de réconciliation et de paix. 
Et du 19 au 21 août 1997, une conférence réunissant des politiques et des ecclésiastiques s’était tenue à 
Kigali sur le rôle de l’église dans la restauration de la paix et de la justice au Rwanda. 
La conférence invitait l’Eglise et l’Etat rwandais à se constituer en partenaires pour réfléchir sur la 
nécessité et la possibilité d’instaurer un processus de réconciliation similaire à celui amorcé en Afrique 
du Sud (Commission Justice et Réconciliation) afin de faire la lumière sur ce qui s’était passé. Faisant des 
Eglises le terrain le plus propice pour le travail de la Commission, cette initiative devrait, selon la 
conférence, être politiquement neutre et distancer toute récupération politique. La visite des prisonniers, 
l’entretien avec eux étaient une étape importante dans la recherche de la vérité et de la réconciliation. 
Mais ces préoccupations de L’Eglise n’ont pas toujours été bien reçues par certaines sensibilités qui ont 
interprété ces appels à la réconciliation, au pardon ou respect des prisonniers comme des prises de 
position contre les rescapés du génocide et pour les assassins. 
De leur côté, les Missionnaires d’Afrique, mis en cause dans le génocide, mal à l’aise devant des thèses 
parfois malveillantes qu’on leur imputait et conscients des imperfections ou des fautes commises au cours 
de ce siècle de leur engagement missionnaire, s’étaient engagés à une remise en question afin de faire la 
vérité sur cette entreprise évangélique. 
Mais ensemble, religieux, prêtres et laïcs semblent aujourd’hui s’être engagés dans des préoccupations 
orientées vers une justice transparente apte à réconcilier les Rwandais et surtout dans efforts à améliorer 
les conditions des détenus dans des prisons surpeuplées, l’assistance accordée aux veuves et aux 
orphelins ou à trouver des moyens de fournir des avocats aux inculpés. Les politiques ont-ils le même 
souci ? 
 
Le génocide avait détruit la confiance entre les Rwandais et continue d’avoir des conséquences néfastes 
sur la région des Grands Lacs. La justice légale, celle des codes, instrument nécessaire mais limitée par 
ses méthodes a besoin, à notre avis, des travaux complémentaires, dont celui des Eglises ou des 
politiques, pour accompagner la justice des cours et des tribunaux, assurer à chacun le droit de vivre en 



paix afin d’instaurer une confiance génératrice de paix. L’apport de L’Eglise est une recherche de 
consensus et une démarche de restauration de la confiance. 
 
Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999. 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
21 rue d’Assas 75006 Paris. 
 
 
 
PÉRIODIQUE. 
Fiche réalisée à partir d’un résumé des points de vue développés par plusieurs auteurs dans la Revue 
chrétienne Dialogue. Pour plus d’informations vous pouvez contacter l’auteur à l’adresse suivante : 66 
rue des Cascades 75020 Paris Tél./Fax : (33) -01 43 49 05 82. 
AFRIQUE. ÉGLISE CATHOLIQUE ; RÉCONCILIATION NATIONALE ; JUSTICE ; DIALOGUE ; 
GENOCIDE ; PAIX ; MEDIATION POUR LA PAIX. 
 
Fiche 49 
A propos de la participation des Chrétiens au génocide 
Tous n’ont pas été des bourreaux 
 
 
 
 
Après le génocide rwandais, l’Église catholique dans son ensemble a été mise en question. Le débat sur la 
participation des chrétiens rwandais dans le génocide est souvent formulé à travers cette question : 
comment des haines et des massacres ont-ils pu éclater dans un pays où le christianisme semblait si bien 
enraciné ? Devant la question, l’Église rwandaise, à travers la hiérarchie et ses fidèles, s’est remise en 
question. Le scandale des églises et des lieux de culte transformés en abattoirs par des massacreurs 
chrétiens a mené à remettre en question les méthodes d’évangélisation et l’œuvre missionnaire de presque 
tout un siècle. 
Si des chrétiens ont pris une part active dans le génocide, cela révèle la fragilité du christianisme 
rwandais, puissant en apparence par les moyens matériels qu’il a apportés dans ce pays, mais incapable 
de transformer les mentalités en profondeur. Ce sont en effet ces églises chrétiennes qui ont bâti les 
premières écoles, formé l’élite du pays, tenu les premiers dispensaires et centres de santé, et leur apport 
au développement social représentait une forte contribution. 
Mais avec toutes ces œuvres, l’Église du Rwanda s’était comportée comme une puissance politique, 
économique et sociale. 
Les voies traditionnelles que l’Église avait choisies, notamment les œuvres de développement et actions 
caritatives, les écoles et les dispensaires, n’ont pas été perçues comme signe d’un message de libération 
intérieure et d’épanouissement spirituel. Dans les luttes fratricides pour les pouvoirs et les possessions, 
les fonctions ecclésiastiques ont été perçues comme des sphères de pouvoir à arracher au même titre que 
les fonctions administratives. 
L’autre mode de présence privilégié par les autorités chrétiennes était le terrain religieux, le terrain sacré. 
On avait trop vite jugé chrétien le fait que les fidèles venaient nombreux à la messe, le fait qu’ils aimaient 
le culte et recevaient les sacrements. La pratique révélait certes la vitalité et le dynamisme de l’Église, 
mais un discernement était nécessaire entre évangéliser et rendre religieux, car la rencontre avec le Christ 
doit purifier la religiosité. Les manifestations religieuses et cultuelles, en tant que modes de présence de 
l’Église étaient alors à repenser. 
Mais il y a des signes d’espoir pour l’avenir. A côté de ce tableau sombre sur l’Église, les communautés 
chrétiennes signalent la présence des étincelles qui brillent encore. Ces lueurs d’espoir sur lesquelles se 
fondent aujourd’hui l’élan de réconciliation sont des actes posés par quelques chrétiens pendant le 
génocide. Alors que la tendance générale aujourd’hui est de diaboliser en bloc, on note que des Hutu se 
sont cachés pour ne pas être forcés à commettre des tueries. Certains se sont enfuis, d’autres ont protesté 
en formant des “ cercles de fraternité et d’unité ”, des communautés inter-ethniques Tutsi-Hutu pour 



épargner les Tutsi des génocidaires. Des fraternités de prêtres, par exemple la fraternité Charles Foucauld, 
les communautés religieuses avaient dépassé les clivages Hutu-Tutsi. Au risque des représailles ou de 
vengeance, ils prenaient sur eux la responsabilité de cacher des personnes menacées de mort. Ces petits 
actes d’héroïsme vécus par des inconnus et des anonymes sont nombreux. Il existe dans certaines 
paroisses une recherche de ces témoins pour les mettre en valeur et corriger l’idée que l’Église a échoué 
toute sa mission au Rwanda. 
 
Les critiques ont été très sévères contre l’Église et ses œuvres sociales, pourtant importantes dans un pays 
aussi pauvre. Mais les privilégier au point d’en faire le centre de la vie des églises a détourné des 
objectifs majeurs. Les prêtres, les évêques, selon ces critiques, se sont transformés en gestionnaires, en 
hommes d’affaires, s’identifiant parfois au pouvoir et au système décrié. 
Devant le désir de connaître la vérité sur ses responsabilités dans le génocide et à cause du poids des 
massacres, l’Église du Rwanda s’est trouvée impuissante pour reconnaître que tout le monde n’était pas 
bourreau. Étaient-ce le complexe, la haine ou la vengeance de la société qui ont couvert ces actes de 
valeur ? Alors qu’aujourd’hui la tendance est de construire la paix, ces exemples sont des valeurs sur 
lesquelles le Rwanda doit bâtir son avenir. Dans cette perspective d’avenir, l’Église devra mettre en 
lumière et faire l’éloge de tous ces exemples de bonté, de compassion et de fraternité chrétiennes. Grâce à 
eux, des cœurs blessés et déchirés pourront retrouver goût à la vie et croire de nouveau en l’homme. 
 
Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999. 
Centre de Recherche sur la Paix, 
21 rue d’Assas 75006 Paris. 



Index 
 
Titres 
“ La guerre sainte ” : 2 
 
“ Seigneur, où étais-tu pendant le génocide ? ”. Essai d’analyse de l’usage des appartenances dans le 
conflit rwandais. : 3 
 
Religions, paix et violence en banlieue. Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-Denis. : 25 
 
A propos de la participation des Chrétiens au génocide. Tous n’ont pas été des bourreaux : 49 
 
Caractéristiques de l’islamisme algérien. : 9 
 
Cybersociologie des acteurs islamistes algériens. Formation et fonction des élites djaz’aristes : 28 
 
De l’économie du salut au salut de l’économie. Quelle théologie et quelle économie pour penser la paix ? 
: 11 
 
Des liens entre religion et violence dans les conflits centre-américains : 7 
 
Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare : 22 
 
Défis et risques d’une Église médiatrice. L’expérience de l’Eglise catholique dans le conflit de Chiapas : 
39 
 
Éthique protestante et affranchissement de la violence. La fonction politique des protestants urbains-
populaires. au Guatemala pendant la guerre civile. : 8 
 
Exposition et veillée interreligieuses. Accueil interreligieux pendant la période du Mondial de Football à 
Saint-Denis : 23 
 
For a peaceful society. Organization and functioning of the Wongsanit Ashram : 32 
 
Guatemala : la croix et l’épée s’affrontent. La position de l’Eglise vis-à-vis de l’Etat pendant la guerre 
civile 1960-1996 : 34 
 
Inventer des stratégies de paix en Algérie ? La sortie de crise de tout conflit politique et/ou de guerre 
civile : inventaire des défis, reconnaissance de l’autre, recherche de compromis, respect des minorités. 
Comment dissoudre la méfiance ? : 20 
 
Kosovo : “ La chasse aux musulmans ”. Un modèle d’Apartheid ethnico-religieux : 5 
 
L’idéologie religieuse. Source de violence dans les conflits ? : 6 
 
L’organisation de l’Islam et la diffusion de son message sur l’Internet. L’organisation de l’Islam en 
réseau lui facilite l’accès aux Nouvelles technologies de l’Information et de la Communication : 27 
 
L’utilisation de la religion à des fins politiques. La fonction de la religion chez les élites protestantes 
guatémaltèques : 41 
 
L’Église au Rwanda : coupable ou témoin gênant ? “ Quand on est chrétien, on ne gère pas comme le 
ferait un non-chrétien ”. :  43 
  



La certitude scientifique face au tragique de l’histoire. Rôle de la science dans les conflits religieux : 12 
 
La foi au service de la paix dans les pays des Grands Lacs. L’archevêque de Bukavu, martyr de la guerre 
civile au Zaïre en 1996 : 47 
 
La légitimation du sentiment nationaliste par l’Église orthodoxe serbe à travers le conflit du Kosovo : 45 
 
La portée de la papauté au Nicaragua : de Paul VI à Jean-Paul II : 42 
 
La position de l’Eglise catholique du Rwanda sur la réconciliation nationale : 48 
 
La position du Vatican : une défense contestée. : 40 
 
La religion : vase communicant de violence et de paix. L’ambiguïté de la religion relève de l’ambiguïté 
du sacré : 1 
 
La tragédie du Rwanda et les Eglises d’Afrique de l’Est : 44 
 
La visite de Jean Paul II à Cuba : L’appui au peuple : 35 
 
Le prosélytisme politico-religieux sur le Web : l’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa et le 
Djihad (L. I. D. D.). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique et de propagande 
politique. : 29 
 
Le prosélytisme religieux sur le Web : l’exemple de “ The Voice of Islam ”. Analyse d’un nouveau mode 
de la propagation de la foi islamique. : 31 
 
Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire : l’exemple de Hijra International 
Organisation (H. I. O). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique. : 30 
 
Le rôle de l’Eglise au Cambodge : 38 
 
Le rôle de la société civile dans le processus de paix au Guatemala : 36 
Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme en Serbie. Sur une cohabitation séculaire 
entre orthodoxie et nationalisme : 4 
 
Les religions du monde au Sommet de la Terre, Rio de Janeiro, 1992 : 26 
 
Les élites religieuses sur la scène politique roumaine : 46 
 
Pour une spiritualité de la paix : 13 
 
Projet éducatif interreligieux au collège. Découverte de la diversité religieuse en classe de 4e (13-14 ans) 
: 33 
 
Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux. Expériences de dialogue interreligieux dans des 
écoles et des collèges de divers pays d’Europe : 24 
 
Quakerism as an example of the three peace churches. Origins and peace work of the Society of Friends 
(quakers) : 14 
 
Quelle économie pour une théologie de la paix ? Sur la théologie de la libération et l’utopie économique : 
10 
 



Religion et Paix en Algérie : lslam, christianisme et humanité plurielle. Au cours de plusieurs entretiens, 
Pierre Claverie, évêque d’Oran (Algérie) assassiné en août 1996, délivre son “ testament spirituel ” : 
relations intérieures à l’Islam relations des religions entre elles ; comment vivre une humanité plurielle… 
: 21 
 
Solidarité active du Diocèse San Cristobal de Las Casas avec les réfugiés du Guatemala : 37 
 
Spirit in Education Movement in Burma. Grassroots Leadership Training for Peoples from Burma : 18 
 
Stratégies d’éducation à la paix. Les limites du rôle de l’Eglise catholique : 16 
 
Stratégies de paix : l’art du compromis (inter- et intra-religieux). Réhabiliter la notion de “ compromis ” 
dans une dynamique créative. : 19 
 
Swadyaya : aux sources de l’hindouisme. En Inde, un mouvement de masse transforme les villages par la 
spiritualité : 15 
 
Une Commission permanente d’éducation à la paix dans le cadre de la Conférence Mondiale des 
Religions pour la Paix. Présentation des objectifs, des projets et des expériences : 17 
Rédacteurs 
BAUER, Henri 
 7, 8, 34, 41, 42 
BOIS, Roby 
 19, 20, 21 
FEUGAS, Françoise 
 44 
FLORANT, Jean-Baptiste 
 27, 28, 29, 30, 31 
GILLETT, Nicholas 
 14 
JACQUES, André/MOUCHARAFIEH, Claire 
 36 
LABIDI-MAIZA, Mehrézia 
 17 
LAMINE, Anne-Sophie 
 23, 24, 33 
LASIDA, Elena 
 1, 10, 11, 12, 39 
MUSILA, Cyril 
 3, 43, 47, 48, 49 
 
 
 
PARLAE, Dan 
 4 
PARLEA, Dan 
 5, 22, 45, 46 
PONCHAUD, François/MOUCHARAFIEH, Claire 
 38 
RABASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha 
 18 
RASBASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha 
 32 
REBER, Bernard 



 25 
RUIZ, Samuel 
 37 
SOSSA ORTIZ, Ricardo 
 2, 6, 9, 35, 40 
TUININGA, Marlène 
 15 
Organismes 
ACAT = ASSOCIATION DES CHRETIENS POUR L’ABOLITION DE LA TORTURE 
 36 
Association FRANCE-ALGÉRIE Languedoc-Roussillon et la FPH. 
 20 
Association FRANCE-ALGÉRIE Languedoc-Roussillon 
 21 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX, 21, rue d’Assas 75006 Paris 
 1 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX, 
 47 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX. 
 7, 8, 34, 41 
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX 
 3, 4, 5, 6, 9, 10, 11, 12, 22, 27, 28, 29, 30, 31, 35, 39, 40, 43, 45, 46, 48 
Centre de Recherche sur la Paix, 
 49 
 
 
Centre de recherches sur la paix. 
 42 
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP) 
 17, 23, 24, 25, 33 
ESPACE CAMBODGE 
 38 
FPH = FONDATION POUR LE PROGRES DE L’HOMME 
 44 
PAX CHRISTI FRANCE 
 13 
PAX CHRISTI INTERNATIONAL 
 16 
RÉSEAU SUD NORD CULTURES ET DEVELOPPEMENT 
 26 
Sat Vichar Darshan 
 15 
WONGSANIT ASHRAM 
 18 
Wongsanit Ashram 
 32 
Auteurs sources 
BINGEMER, Maria Clara 
 26 
BOIS, Roby 
 20 
CAFFIN, Gilbert et DE SAINT AMAND, Anne-Bénédicte 
 24 
CLAVERIE, Pierre 



 21 
DOMMEN, Edouard 
 14 
 
 
 
 
DORICH, William 
 45 
LAMCHICHI, Abderrahim 
 9 
MABILLE, François 
 16 
SCHONECKE, Wolfgang 
 44 
SIBOMANA, André 
 43 
TORELLI, Maurice 
 6 
Mots clés DPH 
ÉCHANGES 
 20 
ÉDUCATION A LA PAIX 
 20, 21 
ABUS DE POUVOIR 
 44 
ACCEPTATION DE L’AUTRE 
 38 
ACCORD DE PAIX 
 36 
AIDE SOCIALE 
 38 
ART 
 23 
ARTISAN DE PAIX 
 21 
AUTO CONSTRUCTION 
 37 
AVENIR DE L’HUMANITE 
 13 
 
 
BANLIEUE 
 23, 25, 33 
BUDDHISM 
 32 
CAPITALISATION 
 13 
CATHOLICISME 
 6, 13, 16, 22 
CATHOLISISME 
 4 
CHANGEMENT SOCIAL 
 8, 15 



CHRISTIANISME 
 13, 16, 21 
COLLÈGE 
 33 
COMMANDE COLLECTIVE 
 13 
COMMUNAUTÉ RELIGIEUSE 
 49 
COMMUNICATION 
 27 
COMMUNITY ORGANSATION 
 32 
COMMUNITY PROCESS 
 18 
CONCILIATION 
 20 
CONFLIT 
 7 
CONFLIT ETHNIQUE 
 4, 5 
CONFLIT INTER ETHNIQUE 
 3, 43, 49 
CONFLITS 
 8, 34, 42 
CONSTRUCTION DE LA PAIX 
 8, 20, 36 
CONTRÔLE POLITIQUE 
 44 
CULTURE DE PAIX 
 17, 20, 21 
CULTURE DE VIOLENCE 
 20 
DIALOGUE 
 36, 48 
DIALOGUE BETWEEN RELIGIONS 
 18 
DIALOGUE INTERRELIGIEUX 
 15, 17, 22, 24, 25, 33 
DROITS DE L’HOMME 
 30 
DYNAMIQUE CULTURELLE 
 13 
ÉCHEC 
 16, 44 
ÉCONOMIE 
 10 
ÉDUCATION A LA PAIX 
 17, 24, 25, 33 
ÉDUCATION AND RELIGION 
 18 
ÉGLISE 
 7, 22, 34, 36, 37, 42, 45, 46 
ÉGLISE CATHOLIQUE 
 3, 8, 38, 40, 43, 44, 47, 48, 49 



ÉGLISE ORTHODOXE 
 5 
ÉLITE 
 28 
ENVIRONNEMENT 
 26 
ETHNOCENTRISME 
 44 
ÉVALUATION 
 44 
ÉVOLUTION D’UNE SOCIETE 
 16 
FORMATION 
 13 
GÉNOCIDE 
 3, 43, 48 
GUERRE 
 6, 12 
GUERRE CIVILE 
 42, 47 
HINDOUISME 
 15 
HUMANITAIRE 
 30 
IDENTITÉ 
 3 
IDÉOLOGIE 
 3, 6, 43 
INFORMATION 
 27 
INNOVATION CULTURELLE 
 16 
INTERCULTUREL 
 23, 26 
ISLAM 
 5, 9, 15, 22, 29, 31 
ISLAMISME 
 27, 28 
JUSTICE 
 6, 48 
LEARNING PROCESS 
 18 
MÉDIATEUR POUR LA PAIX 
 38 
MÉDIATION 
 25 
MÉDIATION POUR LA PAIX 
 42, 48, 49 
MOUVEMENT INDIEN 
 15 
NATIONALISME 
 4, 45 
NGO 
 14 



NON VIOLENT MOVEMENT 
 14 
NOUVELLES TECHNOLOGIES 
 27, 28, 29, 31 
OPPOSITION 
 42 
ORGANISATION COMMUNAUTAIRE 
 37 
PACIFISM 
 14 
PAIX 
 1, 11, 12, 13, 16, 17, 21, 22, 34, 48 
PARTICIPATION PAYSANNE 
 15 
PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX 
 38 
PAUVRE 
 38 
PÉDAGOGIE 
 24, 33 
PLURALISME 
 21 
POLITIQUE DE RECONCILIATION 
 38 
PROCESSUS D’ÉVOLUTION DES MENTALITÉS 
 21 
PROCESSUS DE NEGOCIATION 
 36, 37 
PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX 
 13, 16, 36 
PROPAGANDE 
 29, 30, 31 
PROTECTION DES MINORITES 
 38 
RÉCONCILIATION 
 21 
RÉCONCILIATION NATIONALE 
 48, 49 
RÉFUGIÉS 
 47 
RECONSTRUCTION DES INSTITUTIONS 
 44 
RÉFLEXION COLLECTIVE 
 13 
RÉFUGIÉ 
 37 
RELATION COURT TERME LONG TERME 
 16 
RELATION ETAT SOCIETE 
 36 
RELATION RELIGIEUX POLITIQUE 
 5 
RELATION RELIGION ETAT 
 44 



RELATION RELIGION PAIX 
 49 
RELATION RELIGION POLITIQUE 
 9, 21, 40, 44, 45, 46 
RELATION RELIGION SOCIETE 
 8 
RELATION RELIGION VIOLENCE 
 5 
RELATIONS INTERETHNIQUES 
 47 
RELATIONS INTERNATIONALES 
 16 
RELIGION 
 1, 4, 8, 12, 17, 21, 22, 26, 28, 34, 42, 45, 46 
RELIGION ET POLITIQUE 
 22 
RELIGION ET VIOLENCE 
 3, 9, 22, 43 
RELIGIONS 
 23, 25, 33 
RENCONTRE 
 21 
RENFORCEMENT DE LA SOCIETE CIVILE 
 36 
REPRÉSENTATIVITÉ 
 36 
RÉSEAU 
 27, 29 
RÉSISTANCE AU CHANGEMENT 
 16 
RÉUSSITE 
 8 
RÉVOLUTION 
 42 
SCIENCE 
 12 
SCIENCES SOCIALES 
 10 
SOLIDARITÉ 
 21 
SOLIDARITÉ 
 37, 38 
SYSTÈME DE VALEURS 
 44 
THÉOLOGIE 
 11, 40 
THÉOLOGIE DE LA LIBERATION 
 10 
TRADITION CULTURELLE 
 16 
TRAINING PROCESS 
 18 
TRANSITION POLITIQUE 
 21 



VALORISATION DE L’EXPERIENCE 
 13 
VIOLENCE 
 1, 11, 25 
WAY OF LIFE 
 32 
Mots clés libres 
BEN HADJ 
 29 
CHRISTIANISME 
 3 
CONFÉRENCE EPISCOPALE 
 34, 42 
CONFLIT ETHNICO-RELIGIEUX 
 5 
DÉFIS 
 20 
DÉMOCRATIE PARTICIPATIVE 
 36 
DJAZ’ARISTE 
 28 
ÉCONOMIE DE SALUT 
 11 
ÉGLISE CATHOLIQUE 
 35 
ÉGLISE MEDIATRICE 
 39 
ÉGLISE ORTHODOXE 
 
 
 5, 46 
ÉGLISE ORTHODOXE RUSSE 
 22 
ÉGLISE UNIATE 
 46 
ÉLITES RELIGIEUSES 
 46 
EXTRÊME DROITE 
 7 
EXTRÊME GAUCHE 
 7 
FOI 
 47 
FRONT ISLAMIQUE DU SALUT 
 28, 29 
GROUPE ISLAMIQUE ARME 
 29 
GUERRE DE BASSE INTENSITE 
 39 
HIÉRARCHIE 
 27 
 
HISTOIRE DU CHRISTIANISME 
 43 



ICÔNE 
 11 
IDÉOLOGIE CHRETIENNE 
 44 
IDOLE 
 11 
INTERNET 
 27, 28 
ISLAM 
 20 
JEAN-PAUL II 
 42 
KUTHBA 
 31 
LAÏCITÉ 
 20 
LIBERTÉ 
 35 
MADANI 
 29 
MANAGUA 
 42 
MANIPULATION 
 41 
NÉGOCIATION 
 39 
OBANDO Y BRAVO 
 42 
OEUVRES CARITATIVES 
 49 
OPPOSITION 
 34 
ORGANISATION 
 27 
ORTHODOXIE 
 22 
ORTHODOXIE ET POLITIQUE 
 46 
PAPAUTÉ 
 42 
PAPE 
 35, 40 
PASTORALE 
 49 
PAUL VI 
 42 
PEACE STUDIES 
 14 
PRATIQUES RELIGIEUSES 
 49 
PRIÈRE 
 21 
PROSÉLYTISME 
 29, 30, 31 



PROTESTANTISME 
 8, 41 
PROTESTANTS 
 8, 41 
RELATION EGLISE ETAT 
 44 
RELATION EGLISE SOCIETE 
 38 
RESPONSABILITÉ DES EGLISES 
 44 
RÔLE DES EGLISES 
 36 
SACRE 
 1 
SAHNOUN 
 29 
SANDINISME 
 42 
SCIENCE ECONOMIQUE 
 11 
SCIENTIFIQUE 
 28 
SOMOZA 
 42 
SUNNISME 
 27 
THÉORIE DE LA LIBERATION 
 40 
VATICAN 
 22, 40 
WEB 
 29, 30 
Géographique 
AFRIQUE 
 3, 43, 47, 48, 49 
AFRIQUE DE l’EST 
 44 
ALG + RIE 
 20, 21 
ALGÉRIE 
 9, 28 
AMÉRIQUE 
 35 
AMÉRIQUE CENTRALE 
 7, 8, 34, 41 
AMÉRIQUE LATINE 
 10, 26, 42 
ASIA 
 18, 32 
BALKANS 
 5, 45 
 
 
 



CAMBODGE 
 38 
CHILI 
 40 
ENGLAND 
 14 
États-Unis 
 27, 29, 30, 31 
EUROPE 
 4, 5, 22, 45 
EUROPE DE L’EST 
 46 
FRANCE 
 17, 23, 25, 28, 33 
GUATEMALA 
 36, 37 
 
INDE 
 15 
MEXIQUE 
 37, 39 
MONDE 
 13, 16 
NICARAGUA 
 42 
RWANDA 
 44 
USA 
 14 


