n° 121

Les religions dans la construction de la Paix

Dossier de fiches d’expériences
coordonné par Claire Launay

Septembre 2000



Avant-propos

Un college des religions pour la paix

Des expériences au service de la paix

Le présent dossier réunit des fiches de cas et de courts textes de perspectives. Il est consacré a la
responsabilité des religions et des croyants a 1’égard de la construction de la paix et centré sur la
préparation et la tenue d’un séminaire international réunissant du 9 au 15 mai 1999, une trentaine de
personnes engagées, a des titres divers et en lien avec leurs convictions religieuses, dans la construction
de la paix.

Un colleége des religions pour la paix

Ce séminaire s’inscrit lui méme dans le programme ““ Art de la paix ” conduit par la FPH. Au sein de ce
programme est progressivement apparue I’importance de I’engagement des différents milieux sociaux et
professionnels dans la construction de la paix. En effet, I’organisation internationale de ces milieux, leur
place actuelle ou potentielle dans la guerre et la paix, en font des acteurs collectifs importants.

Ainsi, les jeunes sont a la fois les plus vulnérables aux passions nationalistes mais peuvent aussi tisser des
réseaux internationaux de résistance a ces passions et de promotion des droits de I’homme.

Ainsi, les femmes, parfois égéries de la guerre, sont souvent en premicre ligne des combats pour la
tolérance et la réconciliation. En Argentine, en Afrique, en Russie, en Irlande, des réseaux de femmes et
de meres ont été un facteur décisif dans la lutte contre la guerre.

Ainsi, les scientifiques, dont les recherches sont décisives pour les efforts d’armement ont eux aussi su
tisser, méme par dessus le rideau de fer, des réseaux de résistance a la guerre.

L’ambition du séminaire organisé¢ a Amsterdam conjointement avec la Conférence Mondiale des
Religions pour la Paix (WCRP) a été précisément de contribuer a la construction d’un college des
religions pour la construction de la paix.

Religion, guerre et paix1

La religion apparait aujourd’hui comme cause de conflit et de guerre, dans plusieurs parties du monde :
entre catholiques, musulmans et orthodoxes en Europe de I’Est et dans les Balkans, entre catholiques et
protestants en Irlande, entre juifs et musulmans en Israél, entre hindouistes et musulmans, en Inde et au
Pakistan, entre musulmans et chrétiens en Indonésie... Elle apparait également comme médiatrice dans la
résolution de plusieurs conflits inter-communautaires : dans les Conférences Nationales des pays
africains, dans la fin de I’apartheid en Afrique du Sud, dans la fin de la guerre civile au Guatemala.

La religion semble ainsi véhiculer les passions les plus guerriéres et les actions les plus pacificatrices.
Elle est traversée par I’ambiguité. Elle délimite 1I’appartenance communautaire, et de ce fait crée souvent
des divisions a I’intérieur méme d’une unité nationale. Dans le méme temps elle unifie, au-dela des
frontieres locales et des identités nationales. Elle masque souvent des rivalités qui relévent de différences
culturelles, sociales, économiques, politiques ou autres, et en méme temps elle leur sert de moyen
d’expression. Quand elle pousse a la violence et a I’affrontement, elle cache souvent d’autres causes de
conflit ; et quand elle aide au processus de paix, elle sert plutot a révéler et a dire ce qui dans la logique
guerriere ne peut pas étre dit. Quand elle est revendiquée comme cause de violence elle integre et
homogénéise toutes les différences identitaires sous I’identité confessionnelle. Quand elle devient
instrument de paix, quand elle rend possible le pardon et la réconciliation, elle désintégre pour unir
autrement. La religion “ contient ” donc la violence dans les deux sens du terme contenir : elle la recéle et
lui fait barrage ; elle la porte et ’arréte ; elle ’enflamme et I’endigue. Cette ambiguité observée dans le
role joué aujourd’hui par la religion dans plusieurs des conflits locaux et internationaux, pose la question
de sa nature. Identifier les facteurs qui expliquent cette ambiguité peut aider a trouver des moyens pour
désarmer sa potentialité guerriere et pour se servir de sa potentialité pacificatrice.

L’une des singularités de ce séminaire a été de réunir a la fois des croyants de différentes confessions et
des chercheurs. Il était important en effet de sortir d’un simple recueil d’engagement militants ou
d’affirmations Iénifiantes et théoriques sur le potentiel de paix de chaque religion. C’est ce qu’a permis la
contribution de jeunes chercheurs réunis par le Centre de Recherche sur la Paix de I’Institut Catholique de
Paris.

La dynamique s’est déroulée en deux temps :



* la rédaction d’un premier dossier de travail constitué de fiches d’expérience en collaboration avec une
équipe d’étudiants du Centre de recherche sur la Paix

* I’organisation d’un atelier préparatoire de deux jours qui a réuni une trentaine de participants a
Amsterdam du 9 au 11 mai. Il a permis d’enrichir la réflexion et de préparer I’animation d’un atelier
public pour la conférence internationale pour la paix de la Haye, qui s’est tenue immédiatement apres, du
11 au 15 mai. Cette conférence célébrait le 100e anniversaire de 1’appel de La Haye. Elle fut I’occasion
de donner a ces questions I’importance qu’elles méritent.

Certes, une rencontre de deux jours ne pouvait pas prétendre a elle seule tracer des perspectives
définitives s’imposant a tous les croyants et a toutes les mouvances religieuses. Néanmoins, nous tenons a
souligner que des conclusions et des perspectives claires se sont dégagées et que nous aimerions mettre
en débat. Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber du groupe interreligieux de Saint-Denis ont
particuliérement travaillé a leur mise en note, qu’ils soient ici remerciés.

Les différents niveaux de violence sont du plus profondément individuel au plus largement collectif.
C’est dans ces différents niveaux qu’il faut trouver des réponses.

Constatant d’abord que chaque religion recéle un potentiel de violence et un potentiel de paix, on ne peut
limiter le potentiel de violence et valoriser le potentiel de paix qu’en approfondissant chacun sa propre
religion a la lumiere des autres.

Constatant ensuite, que la gestion pacifique du monde de demain passe par la construction de I'unité dans
la diversité, nous disons que 1’engagement commun des croyants dans la résolution des défis du monde
contemporain, est un moyen privilégié s’y parvenir.

Constatant enfin, I’interpénétration du religieux, du social et du politique, nous devons reconnaitre que
les religions ne se peuvent se borner a se détacher du monde ; elles doivent développer en commun leurs
capacités d’interpellation de I’ordre économique, social et politique.

Pierre Calame et Claire Launay



Sommaire

Introduction : Le dialogue entre militants et chercheurs :
du bon usage de la distance critique 9
La carte thématique 13

1. Religions et culture 17

Fiche 1 — La religion : vase communicant de violence et de paix
L’ambiguité de la religion reléve de I’ambiguité du sacré 19
Fiche 2 — * La guerre sainte ” 21

Fiche 3 —“ Seigneur, ou étais-tu pendant le génocide ?  Essai d’analyse
de I'usage des appartenances dans le conflit rwandais 24
Fiche 4 — Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme
en Serbie. Sur une cohabitation séculaire entre orthodoxie et nationalisme
Fiche 5 — Kosovo : “ La chasse aux musulmans . Un mode¢le d’Apartheid
ethnico-religieux 28

Fiche 6 — L’idéologie religieuse. Source de violence dans les conflits ? 30
Fiche 7 — Des liens entre religion et violence dans les conflits
centre-américains 32

Fiche 8 — Ethique protestante et affranchissement de la violence.

La fonction politique des protestants urbains-populaires

au Guatemala pendant la guerre civile 34

Fiche 9 — Caractéristiques de 1’islamisme algérien 36

Fiche 10 — Quelle économie pour une théologie de la paix ?

Sur la théologie de la libération et I’utopie économique 38
Fiche 11 — De I’économie du salut au salut de I’économie

Quelle théologie et quelle économie pour penser la paix ? 40
Fiche 12 — La certitude scientifique face au tragique de I’histoire

Role de la science dans les conflits religieux 42

Fiche 13 — Pour une spiritualité de la paix 44

Fiche 14 — Quakerism as an example of the three peace churches

Origins and peace work of the Society of Friends (quakers) 46
Fiche 15 — Swadyaya : aux sources de I’hindouisme

En Inde, un mouvement de masse transforme les villages par la spiritualité

2. Religions et éducation 51

Fiche 16 — Stratégies d’¢ducation a la paix

Les limites du role de I’Eglise catholique 53

Fiche 17 — Une Commission permanente d’éducation a la paix dans le cadre

de la Conférence mondiale des religions pour la paix. Présentation des objectifs,

des projets et des expériences 55

Fiche 18 — Spirit in Education Movement in Burma

Grassroots Leadership Training for Peoples from Burma 58

Fiche 19 — Stratégies de paix : I’art du compromis (inter et intra-religieux)
Réhabiliter la notion de *“ compromis ” dans une dynamique créative 60
Fiche 20 — Inventer des stratégies de paix en Algérie ? 63

Fiche 21 — Religion et Paix en Algérie : Islam, christianisme et humanité plurielle.
Fiche 22 — Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare
Fiche 23 — Exposition et veillée interreligicuses

Accueil interreligieux pendant la période du Mondial de Football a Saint-Denis
Fiche 24 — Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux 71

Fiche 25 — Religions, paix et violence en banlieue

Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-Denis 73

26

48

69

65
67



Fiche 26 — Les religions du monde au Sommet de la Terre, Rio de Janeiro, 1992
Fiche 27 — L’organisation de I’Islam et la diffusion de son message sur 1’Internet
Fiche 28 — Cybersociologie des acteurs islamistes algériens

Formation et fonction des élites djaz’aristes 79

Fiche 29 — Le prosélytisme politico-religieux sur le Web :

I’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa et le Djihad (LIDD) 81
Fiche 30 — Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire :
I’exemple de Hijra International Organisation (H. I. O) 84

Fiche 31 — Le prosélytisme religieux sur le Web : I’exemple de “ The Voice of Islam ”

Fiche 32 — For a peaceful society. Organization and functioning of the

Wongsanit Ashram 88

Fiche 33 — Projet éducatif interreligieux au collége 90

3. Religions et société 93

Fiche 34 — Guatemala : la croix et I’épée s’affrontent 95

Fiche 35 — La visite de Jean Paul IT a Cuba : L appui au peuple 97

Fiche 36 — Le role de la société civile dans le processus de paix au Guatemala
Fiche 37— Solidarité active du Diocese San Cristobal de Las Casas

avec les réfugiés du Guatemala 101

Fiche 38 — Le role de I’Eglise au Cambodge 103

Fiche 39 — Défis et risques d’une Eglise médiatrice 106

4. : Religions et politique 109

Fiche 40 — La position du Vatican : une défense contestée 111

Fiche 41 — L’utilisation de la religion a des fins politiques 113

Fiche 42 — La portée de la papauté au Nicaragua : de Paul VI a Jean-Paul I1

Fiche 43 — L’Eglise au Rwanda : coupable ou témoin génant ? 117

Fiche 44 — La tragédie du Rwanda et les Eglises d’Afrique de I’Est 119
Fiche 45 — La légitimation du sentiment nationaliste par I’Eglise orthodoxe serbe

a travers le conflit du Kosovo 122

Fiche 46 — Les élites religieuses sur la scéne politique roumaine 124

Fiche 47 — La foi au service de la paix dans les pays des Grands Lacs 126
Fiche 48 — La position de I’Eglise catholique du Rwanda

sur la réconciliation nationale 128

Fiche 49 — A propos de la participation des Chrétiens au génocide 130

Index 133

75

99

115

77

86



Introduction

Le dialogue entre militants et chercheurs :

du bon usage de la distance critique

Le dialogue entre militants et chercheurs n’est jamais aisé. Il a été en I’espece grandement facilité par la
clarté des responsabilités des uns et des autres dans la dynamique de la réunion. Les travaux des
chercheurs ont apporté des points de repére au dialogue et une posture méthodologique adaptée. Elle est
exposée dans le texte ci-dessous :

Le travail présenté résulte de la collaboration entre la Fondation Charles Léopold Mayer pour le progres
de ’Homme et le Centre de recherche sur la Paix, de L’Institut catholique de Paris, pour préparer une
rencontre internationale * religions et paix ” qui s’est tenue a La Haye en mai 1999 a I’occasion de la
Conférence mondiale sur la Paix. De jeunes chercheurs y livrent le fruit de leurs investigations sur le
théme “ religions, violence et société ”, sous forme de fiches d’expériences normalisées, destinées a
s’intégrer dans la banque internationale d’expériences DPHL (Dialogue pour le Progrés de I’Humanité).
Le rapport entre religions et violences a déja fait I’objet de travaux. Toutefois, a la différence de maints
d’entre eux, les fiches proposées ne proposent pas le point de vue normatif. Trop souvent en effet, la
violence déployée par les acteurs religieux est percue comme résultant d’une erreur d’interprétation des
textes fondateurs, ou encore comme relevant d’un contexte culturel ancien et aujourd’hui dépassé. De
méme, la distinction couramment faite entre religions et spiritualités permet de faire endosser
commodément aux religions — souvent assimilées aux institutions religieuses établies et référées aux
monothéismes — le poids de la violence. A ces approches normatives dont seraient exonérées les
spiritualités, nous avons préféré 1’observation des réalités concretes. Quelle religion, quelle spiritualité
n’a pas manifesté dans un passé plus ou moins proche, des formes d’actions non violentes ? Quelle
religion n’a pas 1égitimé au cours de son histoire, la violence humaine ? Quel texte fondateur ne présente
pas des ambiguités a ce sujet ? Et pour les groupes religieux les plus récents, que signifie réellement
I’adoption de la non-violence : quel rapport ce choix implique-t-il dans le contexte politique, national et
international ? La non violence réorganise la place du groupe des croyants au sein du monde :
participation non violente active, mais aussi retrait du monde qui peut ici ou 13, s’assimiler a une fuite
hors du monde, et donc a un abandon du combat pour les droits de I’Homme.

L’analyse des situations contemporaines a en effet obligé les chercheurs du Centre de Recherche sur la
Paix a rappeler la complexité des situations dans lesquelles les acteurs religieux sont engagés, mais aussi
a souligner la diversité des facettes de tout acteur religieux : méme 1’Eglise catholique, dont chacun
connait le degré d’institutionnalisation et souvent de centralisme, est traversée de courants, de tendances,
et vit finalement de la juxtaposition et de la coexistence entre des milliers d’organisations que 1’on ne
peut identifier aux seules orientations et actions du Saint-Siege.

Par ailleurs, isoler I’enseignement des religions de I’action des croyants ou du contexte politique et
culturel n’a pas grand sens. Les religions donnent et regoivent de leur environnement. Elles apportent
leurs contributions a la société, mais sont ¢galement des constructions sociales. Elles sont tributaires de
leur société, en constituant souvent le miroir, reproduisant, tous en les réinterprétant et les traduisant dans
leur langage, les grands débats de leur temps.

Autrement dit, c’est a travers I’insertion des acteurs religieux dans leur société locale, nationale, ou
internationale, que se déchiffrent et se comprennent le sens donné a la paix proposée, ainsi que
I’éventuelle Iégitimation du recours a la violence, selon des conditions que chaque religion précise.

Plus, I’analyse sociale des croyants révele combien les appartenances sociales influencent les croyances,
et provoquent des interprétations sélectives des textes fondateurs. D’une certaine manicre, comme le
montrent certaines fiches, les religions constituent un marché, des réservoirs de sens et de symboles, au
sein desquelles chacun vient puiser a sa guise, en fonction de ses intéréts propres.

Cette interprétation du religieux et du social se lit aussi dans les rapports entre religieux et modernité. Par
exemple, I'usage d’Internet par certains groupes islamistes fait apparaitre la complexité de ce rapport. La
modernité est décriée dans sa globalité¢ mais ses avancées technologiques sont utilisées sans réserve
quand il s’agit de servir la cause.

Ce sont ainsi différents niveaux d’interprétation et d’analyse qui sont proposés : le rappel des textes
fondateurs, mais aussi les actions diplomatiques de telle religion instituée ; les pratiques officiellement



admises, mais aussi les initiatives de groupe contestataires ; le role des organisations, mais aussi
I’importance des individus, le poids des personnalités.

L’exemple du Rwanda manifeste trés clairement 1I’imbrication des facteurs collectifs et individuels mais
oblige aussi a une lecture différenciée selon les échelles du temps. En lecture immédiate, les
responsabilités collectives de I’Eglise dans les massacres est accablante. La fonction du témoignage
apparait mieux au fur et a mesure que s’¢labore le lent travail de la mémoire, de I’anamnése. Les actes de
personnalités prennent, avec le recul, une autre ampleur, et préfigurent la constitution de symboles et d’un
imaginaire de paix.

Car, c’est également a ce niveau que doit se comprendre la responsabilité des acteurs religieux. Certes, on
1’a souligné, I’insertion sociale et politique a son importance. Mais les acteurs religieux ne jouent pas sur
ce seul registre. Concurrencés ces dernic¢res décennies par les idéologies politiques, les croyants apres la
chute du Mur de Berlin, a I’heure du libéralisme triomphant de la mondialisation, disposent de textes dont
I’interprétation, toujours renouvelée en raison d’un contexte en constante transformation, permet
I’émergence de nouvelles utopies mobilisatrices et la constitution de nouveaux imaginaires.

Sans doute I’approche sociologique de la religion apparaitra a certains par trop restrictive. D’ou la
nécessité d’expliquer brievement le point de vue méthodologique adopté par le centre de recherche sur la
Paix

Les fiches révelent des démarches communes. Voici les hypotheses méthodologiques que nous nous
sommes proposées en ce qui regarde la construction de I’objet d’analyse

La conceptualisation

Chacune des analyses, ou des fiches, est un document original qui se rapporte a une expérience. Il s’agit
donc de la construction personnelle d’une analyse a partir d’un phénomeéne historique contemporain.
Lorsque nous parlons de religion, il est impératif de comprendre qu’il s’agit d’une expérience religieuse
concrete. Les acteurs sont donc socialement identifiés, pas uniquement en terme de confession, mais aussi
a I’intérieur des confessions, en terme de hiérarchies de mouvements, de groupes religieux, etc.

Toute confession est toujours géographiquement et socialement située. Elle est placée dans un
environnement culturel, social et politique qui permet de relever ses relations pacifiques et/ou
conflictuelles avec le contexte.

Nous ne nous sommes penchés que sur les relations entre religion, violence et paix, ce qui nous a amenés
a privilégier une approche sociologique des confessions. Une religion n’est donc pas pergue comme étant
une entité ontologique définie une fois pour toutes, immuable ou imperméable. Elle est approchée en tant
qu’institution sociale.

De par leur message, les religions se révelent comme des ¢léments constructeurs de sociétés. Le haut
clergé comme les croyants de la base, les mouvements et les congrégations, les idées et les rites peuvent
se révéler des éléments symboliques trés puissants qui enrichissent les sociétés, les transforment, les
construisent.

Pour le chercheur, une religion n’existe qu’au sein d’'un monde ou les intéréts économiques et les luttes
de pouvoirs, les utopies et les idéologies, les objectifs stratégiques et les conflits la provoquent ou la
rejettent, lui obéissent ou 1’utilisent, I’enrichissent ou la déchirent. Elle est aussi en cela une construction
sociale.

L’approche générale a ét¢ pensée en terme de recherche-action. Il est assez rare que des chercheurs
viennent confronter les résultats de leurs travaux aux réactions de ceux qui, indirectement, participent de
“1’objet social ” analysé. Le défi proposé par la Fondation Charles Léopold Mayer pour le progres de
I’homme a semble-t-il, réussi. Les représentants des confessions présentes a la rencontre de La Haye ont
accepté la distanciation proposée par les travaux présentés. Pour les chercheurs, les discussions avec ces
croyants ont été, indiscutablement trés enrichissantes et stimulantes.

F. Mabille,

secrétaire général du CRP,
le groupe d’étudiants chercheurs

La carte thématique



Les fiches de cas qui constituent ce dossier font partie de la Banque internationale d’échange
d’expériences DPH (voir présentation a la fin du dossier). Chaque fiche contient des mots clés
correspondant aux thémes abordés. L’index de ces mots clés thématique figure p.

L’intérét des mots clés n’est pas seulement d’effectuer une recherche informatique ou manuelle sur la
base de données dans laquelle sont répertoriées les fiches. Il est aussi de donner une vision de 1’ensemble
des questions abordées et les liens qui existent entre elles. Ainsi, pour aider le lecteur a identifier les
thémes traités, nous avons a partir de ces mots clés, dessiné une carte d’ensemble dans laquelle il peut se
repérer et circuler.

La carte se construit en différentes étapes. Nous reprendrons ici les principales.

Ire étape : le choix et I’articulation des mots clés

La carte thématique reprend la totalité¢ des mots clés, mais certains recouvrent des notions plus générales
que d’autres ou plus centrales que d’autres. Une hiérarchie s’établit alors du détail au général ou de
I’anecdotique au central.

Dans le cas de notre étude, les deux notions générales sont : religions et paix. La religion est le theme
général, il est en relief, la théologie ou la foi sont des mots clés ““ détail , ils apparaissent dans une autre
typographie.

Les mots clés sont donc classés par ordre d’importance puis reliés les uns aux autres suivant leur
proximité sémantique.

2e étape : I’architecture de la carte structure la réflexion

Dans leur participation a la construction de la paix, les religions établissent un rapport avec la culture,
I’éducation, la société, le politique. Elles sont en effet constitutives d’une culture, elles ont un projet
éducatif précis, interviennent dans les débats sociaux et jouent un rdle politique. Ainsi, dans chacun de
ces domaines ou lieux d’intervention les religions agissent ou non pour la paix.

Ces quatre notions, constituent I’architecture de la carte mais aussi les tétes de chapitre de notre
document. Elles structurent ainsi notre réflexion.

3e étape : Les relations entre les 4 champs d’intervention

L’intervention des religions dans la construction de la paix peut recouvrir plusieurs domaines et ceux
pour une méme action. Par exemple, la promotion d’une culture de la paix intervient dans le domaine de
la culture, de 1’éducation et de la société. De méme que les valeurs relévent de la culture ou de
I’éducation. Dans la réalisation graphique, nous avons souhaité exprimé cette inter-relation.

Le demi cercle fléché indique le lien entre religions et paix. La construction de la paix passe par plusieurs
étapes, ce sont les quatre champs thématiques, mais celles-ci sont liées les unes avec les autres : le
pointillé exprime cette ouverture. Les notions communes a 2 ou 3 ou 4 champs thématiques sont placées
sur les pointillés, c’est le cas de la culture de la paix.

La cartographie est un exercice délicat. Il doit répondre a de multiples exigences, la premiére étant de
rendre visible des éléments textuels d’information et leurs inter-relations. Nous espérons que ces quelques
clés de lecture vont ont permis de saisir 1’enjeu et I’intérét de la carte. Elle est un outil intéressant qui peut
étre une aide a la compréhension, a la proposition ou a 1’action. Sa réalisation est en constante
amélioration, et notamment par la prise en compte de vos remarques.

1.

Religions et culture

Potentiel de violence et potentiel de paix

Dans le monde actuel, les religions sont a la fois facteurs de guerre et facteurs de paix. Chaque religion
affiche ses intentions pacifiques. Mais, dans le pass¢ comme aujourd’hui, les religions et institutions
religieuses sont associées de multiples manicres a la violence. Ciment essentiel des sociétés, impliquées
de multiples maniéres dans leur gestion, souvent composante principale de I’identité, la religion se trouve



engagée, de facon active ou passive dans les conflits qui divisent ou opposent les sociétés et les
communautés. Ce constat prend de plus en plus de force aujourd’hui ou de nombreuses tensions
identitaires, de nombreux conflits entre communautés prennent prétexte de différences religieuse ou
ethniques.

Les religions ont une responsabilité particuliére dans la construction de la paix.

Si ’engagement des religieux a I’égard de la paix est un préalable, il doit aussi s’accompagner, pour
chaque croyant, d’un sentiment de responsabilité personnelle qui le conduise a approfondir, dans un effet
constant de lucidité, les liens entre religion et violence, entre foi et intolérance et une volonté d’étre un
acteur de paix.

Chaque religion recele en elle méme un potentiel de violence et un potentiel de paix.

Le potentiel de violence est amplifié lorsque chaque religion cherche a imposer la vérité. Religions et
croyants doivent canaliser le potentiel de violence et valoriser le potentiel de paix.

Pour parvenir a la paix, les croyants doivent approfondir leur propre religion a la lumiére de celle des
autres. Dans le bouddhisme, il est dit : *“ le doigt montre la lune, mais il n’est pas la lune. ” Ainsi, en
pratiquant leurs religions respectives, les croyants doivent adopter une attitude de tolérance informée, car
la religion est un cheminement qui passe par la rencontre, I’interrogation permanente et non un savoir
figé.

La violence est également présente chez chacun d’entre nous, car la société de compétition favorise
I’insécurité et la peur des autres. Cette violence peut cependant devenir une source de créativité si les
croyants trouvent la capacité de la transformer et notamment en s’inspirant d’expériences mystiques et
religieuses.

Fiche 1 : La religion : vase communicant de violence et de paix. L’ambiguité de la religion reléve de
I’ambiguité du sacré. LASIDA, Elena

Fiche 2 : “ La guerre sainte ”. SOSSA ORTIZ, Ricardo

Fiche 3 : “ Seigneur, ou étais-tu pendant le génocide ? ”. Essai d’analyse de I’usage des appartenances
dans le conflit rwandais. MUSILA, Cyril

Fiche 4 : Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme en Serbie. Sur une cohabitation
séculaire entre orthodoxie et nationalisme. PARLAE, Dan

Fiche 5 : Kosovo : “ La chasse aux musulmans ”. Un modé¢le d’ Apartheid ethnico-religieux. PARLEA,
Dan

Fiche 6 : L’idéologie religieuse. Source de violence dans les conflits ? SOSSA ORTIZ, Ricardo

Fiche 7 : Des liens entre religion et violence dans les conflits centre-américains. BAUER, Henri

Fiche 8 : Ethique protestante et affranchissement de la violence. La fonction politique des protestants
urbains-populaires. au Guatemala pendant la guerre civile. BAUER, Henri

Fiche 9 : Caractéristiques de I’islamisme algérien. SOSSA ORTIZ, Ricardo

Fiche 10 : Quelle économie pour une théologie de la paix ? Sur la théologie de la libération et 1’utopie
économique. LASIDA, Elena

Fiche 11 : De I’économie du salut au salut de I’économie. Quelle théologie et quelle économie pour
penser la paix ? LASIDA, Elena

Fiche 12 : La certitude scientifique face au tragique de I’histoire. Réle de la science dans les conflits
religieux. LASIDA, Elena

Fiche 13 : Pour une spiritualité de la paix

Fiche 14 : Quakerism as an example of the three peace churches. Origins and peace work of the Society
of Friends (quakers). GILLETT, Nicholas

Fiche 15 : Swadyaya : aux sources de I’hindouisme. En Inde, un mouvement de masse transforme les
villages par la spiritualité. TUININGA, Marlene

Fiche 1

La religion : vase communicant de violence et de paix



L’ambiguité de la religion reléve de I’ambiguité du sacré

La religion apparait aujourd’hui comme cause de conflit et de guerre, dans plusieurs parties du monde :
entre catholiques, musulmans et orthodoxes en Europe de 1I’Est, entre catholiques et protestants en
Irlande, entre juifs et musulmans en Israél, entre Indiens et pakistanais, en Indonésie...

Elle apparait également comme médiatrice dans la résolution des plusieurs conflits inter-communautaires
: dans les Conférences Nationales des pays africains, dans la fin de ’apartheid en Afrique du Sud, dans la
fin de la guerre civile au Guatemala.

La religion semble ainsi véhiculer les passions les plus guerriéres et les actions les plus pacificatrices.
Elle est traversée par I’ambiguité. Elle délimite 1I’appartenance communautaire, et de ce fait crée souvent
des divisions a I’intérieur méme d’une unité nationale, et en méme temps elle unifie au-dela des frontieres
locales et des identités nationales. Elle masque souvent des rivalités qui relevent de différences
culturelles, sociales, économiques, politiques ou autres, et en méme temps elle leur sert de moyen
d’expression. Quand elle pousse a la violence et a I’affrontement, elle cache souvent d’autres causes de
conflit ; et quand elle aide au processus de paix, elle sert plutot a révéler et a dire ce qui dans la logique
guerriere ne peut pas étre dit. Quand elle est revendiquée comme cause de violence elle integre et
homogénéise toutes les différences identitaires sous I’identité confessionnelle. Quand elle devient
instrument de paix, quand elle rend possible le pardon et la réconciliation, elle désintégre pour unir
autrement. La religion “ contient ” donc la violence dans les deux sens du terme contenir : elle la recéle et
lui fait barrage ; elle la porte et ’arréte ; elle ’enflamme et I’endigue. Cette ambiguité observée dans le
role joué aujourd’hui par la religion dans plusieurs des conflits locaux et internationaux, pose la question
de sa nature. Identifier les facteurs qui expliquent cette ambiguité peut aider a trouver des moyens pour
désarmer sa potentialité guerriere et pour se servir de sa potentialité pacificatrice. A cet égard la théorie
de René¢ Girard sur le sacrifice nous semble ouvrir des pistes intéressantes. Selon cet auteur, cette
ambiguité est propre a la logique sacrificielle. Le sacrifice constitue en lui méme un acte violent et de ce
fait recéle la violence, et en méme temps il apaise les violences intestines et empéche les conflits
d’éclater. Girard explique ainsi a travers le sacrifice, la constitution et la stabilité des sociétés primitives.
Mais a travers cette théorie du sacrifice, il dévoile la logique du sacré. La violence et le sacré apparaissent
comme inséparables. Le sacré dans le religieux primitif apparait comme une ““ combinaison étrange de
violence et de non-violence . Il domestique la violence, la régle, ’ordonne, la canalise, afin de 'utiliser
contre toute forme de violence proprement intolérable. Le sacré permet ainsi de passer d’une violence
pernicieuse a une violence bénéfique. Dans le religieux contemporain le sacré a pris d’autres formes, mais
il est toujours travers¢ par ce rapport ambivalent envers la violence. En effet, quand le religieux sert a
arréter la violence tel que le sacrifice dans les sociétés primitives, il le fait en passant par un autre type de
violence. Il ne s’agit plus d’une violence physique mais d’une violence morale et spirituelle, car le pardon
et la réconciliation font toujours violence a 1’autosuffisance individuelle et communautaire.
L’ambivalence guerre et paix identifiée dans la religion apparait ainsi comme deux formes de violence
dans la logique du sacré. Identifier cette ambivalence dans chaque conflit et dans la forme cultuelle de
chaque religion aiderait peut-étre a la faire basculer d’un pdle a I’autre, d’arme de guerre a instrument de
paix.

René Girard est un anthropologue francgais qui a proposé une théorie générale sur I’origine du social a
partir de I’étude de la place et de la fonction du sacrifice dans les sociétés dites primitives. Il a ainsi
contribué a dévoiler des rouages de la violence au sein méme du comportement humain et de la
constitution du lien social.

Rédaction : LASIDA, Elena. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX, 21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.



GIRARD, René La violence et le sacré, Grasset, collection Pluriel, Paris, 1972.
VIOLENCE ; PAIX ; RELIGION

Fiche 2
“ La guerre sainte ”

Les trois religion monothéistes — catholicisme, islamisme, judaisme — ont des arguments théologiques
pour définir, sanctifier et limiter, ce qu’elles appellent, la “ guerre sainte ” ou * guerre juste .

En partant de la théorisation que fait Jean Touscoz, on va essayer brievement de caractériser le concept de
“ guerre juste ” dans les trois religions. Pour commencer, Touscoz démontre la difficulté que pose la
définition du concept “ justice ” dans les religions monothéistes. Il repere, au moins, deux aspects du
terme :

1. Au plan humain la justice appartient a I’univers du droit, de la 1égalité, de la 1égitimité et des
institutions ; la société rend la justice ou crée les conditions de la justice. Au plan divin, Dieu juge, il
sépare les justes et les pécheurs, il participe au combat des justes contre le mal.

2. Mais le salut n’est pas qu’un jugement, il est aussi I’exercice de la miséricorde de Dieu. Il manifeste sa
justice par son amour et il appelle ’homme a 1I’amour.

Le judaisme : les guerres prescrites et recommandées

Israél se voit ordonner de procéder a I’élimination des peuples habitant la terre de Canaan, donnée en
héritage a ses ancétres. Le but de ces guerres saintes est d’établir en Israél le régne de la justice et de la
paix voulu par Dieu.

Les diverses traditions rabbiniques sont d’accord, semble-t-il, pour distinguer deux catégories d’ennemis
d’Israél :

1. Amalek, peuple hostile vouant une haine inexpliquée contre Israél. (Il semble que, selon certaines
traditions, Amalek soit assimilé, en toute époque, a I’ennemi qui veut la destruction totale d’Israél. Hitler
et ses partisans par exemple seraient Amalek et contre eux la guerre sainte s’impose.)

2. D’autre part, sept peuples habitaient la terre de Canaan au moment du retour d’exil : les Hitites, les
Guigachites, les Amorites, les Cananéens, les Périzites, les Hiuvites et les Jébusites (Dt 7, 1) ; ces peuples
n’étaient pas particulierement belliqueux ni hostiles a Israél mais ils étaient idolatres et toute cohabitation
avec eux était interdite au peuple ¢élu. Il s’agit de guerres ““ recommandées ™ ; selon les traditions
rabbiniques qui consideérent que ces prescriptions correspondent a des circonstances historiques précises
(Pinstallation d’Israél en Canaan) et qu’elles n’ont plus aucune actualité. Certaines écoles considerent
cependant que ces concepts sont toujours valables aujourd’hui et qu’ils s’appliquent aux relations
contemporaines d’Isra€l avec les Palestiniens.

Touscoz nous rappelle que la doctrine de la guerre sainte a des limites dans les trois religions
monothéiste. Dans le cas juif, on s’accorde a reconnaitre que les guerres défensives contre des
envahisseurs sont licites. Pour les autres guerres, qui sont quelquefois offensives ou d’annexion, les
opinions varient ; en tout cas, ¢’est a partir de criteéres rationnels (légitime défense préventive,
amélioration de la sécurité d’Israél, etc.) que la “ justesse ” de ces guerres est appréciée.

Le droit positif hébraique, la halakhah, limite le champ de la guerre : celle-ci doit étre exceptionnelle, étre
décidée en dernicre instance, lorsque toutes les offres préalables de paix ont été rejetées par I’adversaire.
Cependant, les écoles rabbiniques se divisent sur des interprétations ; certaines par exemple, voulant
justifier les guerres défensives (la défense du territoire d’Israél), insistent sur la “ sainteté ” de celui-ci,
qui vient de ce qu’il est le lieu ou est proclamée et respectée la Thora.

D’autres, arguant que le Seigneur Dieu est le Dieu de la paix et de la justice, soutiennent que les termes
de guerre et de justice sont radicalement incompatibles.

Le catholicisme : les croisades

La notion de guerre sainte évoque immédiatement celle de * croisade ”, terme qui est né lorsque le pape
Urbain II, en 1095, a lancé un appel aux chevaliers de la Chrétienté latine pour qu’ils se “ croisent ”,
c’est-a-dire qu’ils ornent d’une croix leurs vétements pour aller libérer Jérusalem des “ infideles .



I1 est bien évident que le catholicisme aujourd’hui ne saurait admettre de telles entreprises ni d’autres
aventures comparables contre quelque adversaire que ce soit ; I’enseignement contemporain du magistere
est parfaitement clair a ce sujet.

Le catholicisme tend aussi a limiter la guerre et la base doctrinale de cette limitation a été donné par
Augustin qui développe une argumentation légitimant, dans certains cas, le recours aux armes pour un
chrétien : a titre individuel, un chrétien doit se laisser tuer plutot que de tuer son assaillant, mais la
défense de ’autre, plus faible (la veuve, I’orphelin, le vieillard), oblige a repousser I’injustice. D’autre
part, c’est aimer son ennemi (selon le précepte évangélique) que de I’empécher de faire le mal, lorsqu’il
est agresseur. Enfin, seul le prince, qui détient ’autorité 1égitime, peut décider de la “ juste guerre .
Cette doctrine a donné lieu a de vives controverses. Certes, elle tendait a limiter la guerre mais elle
conduisait aussi a la légitimer dans certains cas.

L’islam : le “ djihad ”

Le mot “ djihad  signifie littéralement “ effort laborieux et éprouvant . Il est utilisé avec trois sens
différents : le combat contre soit méme, la lutte pour I’expansion de 1’islam, donc le combat contre les
infideles et la lutte contre les mauvais musulmans.

Le djihad est une entreprise de purification du monde et des hommes ; il est mené par de bons
musulmans, de sexe masculin, sains de corps et d’esprit. C’est une guerre totale, qui a pour objet la
soumission a Dieu de I’humanité entiere.

Apres la victoire sur des gens du Livre (chrétiens et juifs), le djihad conduit a 1’établissement d’un ordre
coranique auquel ils doivent se soumettre, bénéficiant d’un “ pacte de protection ” (dhimma) aux
conditions requises par le Coran ; en ce qui concerne les autres incroyants (qui n’adhérent a aucune
religion du Livre) ; le djihad aboutit soit a leur conversion a I’islam, soit a leur réduction en esclavage,
soit a leur mort.

I1 est certain que tous les musulmans ne partagent pas cette présentation du djihad, certains méme la
dénoncent.

Les trois religions étudiées ont proposé tout au long de 1’histoire et a des époques précises, la
conceptualisation de “ guerre sainte ” et de ses limites. Mais peut-on aujourd’hui justifier une guerre sous
ces doctrines théologiques, alors que la violence ne peut plus étre limitée ?

L’Eglise catholique a su s’adapter a I’évolution historique et au progres de la science beaucoup plus
facilement que le judaisme et I’islamisme. De son c6té, 1’école rabbinique a fait preuve d’une bonne
organisation étatique compatible avec la laicité en respectant la Thora. Le probléme, le plus grave, c’est
la tendance islamiste : “ La paix terrestre sera garantie par le régime politique et social de la cité
organisée selon les reégles de 1’islam . A partir d’un tel postulat, peut-on juger comme coupable un
musulman qui obéit a la ““ parole de Dieu ” ? Je ne crois pas. Le probléme qui se pose ici est d’ordre
métaphysique : comment créer une société politique a partir du Coran dans un monde terrestre ? Les
musulmans intégristes, doivent-ils changer I’interprétation de I’organisation socio-politique ? Nous
croyons que la solution se trouve dans le développement des éléments de tolérance chez la population
musulmane permettant un espace au pluralisme idéologique. C’est a partir de la tolérance que le monde
pourra continuer son chemin en paix.

Avant la crucifixion, Jésus a dit a ses disciples : ““ je vous laisse en paix, je vous donne ma paix .
Aujourd’hui on n’a pas encore compris ces mots.

Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999.

GEO — TYPE DE SOURCE — NOTES

Fiche 3

“ Seigneur, ou étais-tu pendant le génocide ?
Essai d’analyse de I'usage des appartenances
dans le conflit rwandais



Le titre de cette fiche est un extrait de priére d’un rescapé du génocide rwandais. Il pose le probléme de
I’absence de Dieu dans des situations difficiles. La Bible, et surtout I’ Ancien Testament est rempli
d’exemples ou le fidele, violé et massacré, se demande pourquoi Dieu 1’a abandonné. Jésus, sur la croix
avait fait aussi une priere semblable : “ Seigneur, pourquoi m’abandonnes-tu ?

On peut interpréter cette interrogation comme une demande de vengeance ; mais on peut aussi la
comprendre comme une incompréhension du croyant devant le silence de Dieu vis-a-vis du déchainement
de la violence de I’ennemi.

Dans ce petit essai, nous essayons de faire une analyse personnelle de I'usage que les génocidaires
rwandais ont fait de leurs différentes appartenances sociales. Schématiquement, on peut dire qu’un
Rwandais a trois niveaux d’appartenance : la nationalité rwandaise, une appartenance religieuse
(chrétienne, musulmane, animiste) et une appartenance ethnique (Tutsi, Hutu et Twa) dans laquelle
s’inscrit la famille. On ne sait pas comment ces trois niveaux s’interpénétrent chez une méme personne et
comment elle navigue de I’un a 1’autre dans une situation normale.

S’agissant du contexte de guerre et des tueries de 1994, le génocidaire était Rwandais, Chrétien et Hutu.
Il avait en commun avec la victime Tutsi le fait d’étre Rwandais et Chrétien. Il avait utilisé ce qui leur
était commun et ce qui les différenciait. On ne sait pas avec quelle intensité. Beaucoup d’analyses ont
insisté sur le massacre de I’ Autre, étre différent comme motivation des acteurs du génocide. Nous allons
surtout parler du massacre du semblable, et en particulier nous allons voir comment 1’appartenance
chrétienne a pu étre utilisée.

Baptisés, participant aux sacrements et aux cultes dans les églises, les Hutu et les Tutsi sont des chrétiens.
Comme tous les chrétiens du monde, ils forment la communauté des croyants. Ils sont voisins, font partie
des paroisses et des dioceses. A ce titre, ils se partagent un certain nombre de valeurs. Les imbrications
enchevétrées des liens familiaux et chrétiens entre Tutsi et Hutu font que le Tutsi, pour le Hutu, n’est pas
du tout une personne qui n’a rien a voir avec ses problémes. Pour le Tutsi, le Hutu est inextricablement
une part de lui-méme. Il est sa propre image chargée de tout un ensemble de sentiments difficiles a
analyser. Si on employait le langage religieux, on pourrait dire qu’ils sont tous I’image de Dieu, donc
semblables.

Mais cette similitude, le lien de filiation comme “ tous fils de Dieu ” n’a pas été suffisante et forte pour
résister a I’idéologie du génocide qui avait créé des typologies qui renversaient les valeurs chrétiennes.
Elle a méme rendu “ facile ” certaines choses. Ainsi le frére chrétien Tutsi est presqu’automatiquement
devenu ennemi Tutsi, le voisin, le co-paroissien avec qui on partageait des expériences de vie a été vite
transformé en premiére victime a abattre. Parce qu’étant tous chrétiens, “ freéres ” et ““ semblables ”, se
connaissant tous parfaitement, le saut vers I’horrible était facile a faire. Aucune barriére n’existait. Ces
valeurs chrétiennes n’ont donc pas résisté face a la violence du génocide, elles n’étaient pas de barriéres
morales mais au contraire, elles ont été utilisées comme une porte.

Beaucoup de chrétiens, prétres et laics Rwandais, ont tenté d’expliquer pourquoi les Chrétiens ont tué
d’autres Chrétiens. Ils répondent que I’Eglise a échoué son évangélisation : le christianisme était un
christianisme de surface. D’aprés eux, malgré la ferveur chrétienne et le nombre important de chrétiens
ou de religieux par habitant, les gens sont restés foncierement Hutu, Tutsi et Twa. Donc I’identité
ethnique est restée plus forte que I’appartenance nationale ou religieuse. Rester soi (Tutsi, Hutu, Twa)
constitue une valeur. Mais c¢’est un certain usage de cette appartenance qui a géné : aller jusqu’a épouser
les travers, les inimitiés ou aux haines mises en place par des idéologies extrémistes au nom de ces
appartenances a reni¢ 1’amour du prochain, fondement du christianisme.

Les discours, les pratiques de I’Eglise ont-ils créé, mis en place ou fortifi¢ des catégories d’ennemis au
Rwanda ? A lire les témoignages, je n’ai pas cette impression. L’Eglise n’a pas construit le cadre
idéologique, ni participé activement au génocide. Un prétre, André Sibomana, pense que 1’accusation
selon laquelle L Eglise du Rwanda a pris part au génocide est une accusation politique parce que I’Eglise
est un témoin génant pour le pouvoir actuel. Si 1’Eglise a des reproches a se faire, ¢’est parce qu’elle a
pris de mauvaises positions a des moments graves, elle s’est parfois compromise avec le pouvoir. Mais il
n’y a nulle part trace d’une participation délibérée de I’Eglise & 1’idéologie du génocide.



Le probléme de I’Eglise aujourd’hui est de savoir pourquoi ’identité chrétienne n’a pas empéché que des
gens partageant les mémes valeurs s’entre-tuent.

Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.
Pour plus d’informations vous pouvez contacter 1’auteur a I’adresse suivante : 66 rue des Cascades 75020
Paris Tél./Fax : (33) 01 43 49 05 82

AFRIQUE EGLISE CATHOLIQUE ; IDEOLOGIE ; GENOCIDE ; RELIGION ET VIOLENCE ;
CONFLIT INTER ETHNIQUE ; IDENTITE



Fiche 4
Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme en Serbie
Sur une cohabitation séculaire entre orthodoxie et nationalisme

Aux commencements du processus de christianisation, la transition du paganisme, ou polythéisme, vers
les formes contemporaines d’expression religieuse dans les Balkans fut entreprise par une Eglise
chrétienne pas encore divisé. Lors de la séparation des deux cultes, catholique (Romain) et orthodoxe
(Greco-Byzantin), les territoires a I’ouest choisirent plutdt le catholicisme, dans la sphere d’influence du
Vatican, tandis que ceux a I’est furent attirés par I’orthodoxie, donc par Constantinople. Toutefois, il faut
souligner le fait que la ligne, bien artificielle, ne correspondait et ne correspond pas a celle séparant (ou
unissant) les Serbes des Croates. En plus, avant I’arrivée des Ottomans en Europe, une bonne partie du
territoire albanais d’aujourd’hui était orthodoxe.

Dans ce continuel repositionnement belliqueux des religions, le Vatican et le catholicisme s’imposeront,
par le pouvoir de conviction des missionnaires, dans des régions considérées comme des anciens fiefs de
I’orthodoxie, comme furent Primorje, la Dalmatie, la Herzégovine, Konavle et Boka Kotorska. En dehors
de la question religieuse, on doit remarquer 1’apparition d’un probléme de nature éthico-politique
(soulevé par les historiens Serbes), qui réside dans le fait que 1’acceptation du catholicisme conduira a la
dé-serbisation de ces régions et a leur croatisation, avec la seule exception de Dubrovnik et ses environs,
ou le concept de catholicisme serbe y restera pour un certain temps.

Ensuite, ce sont les Ottomans qui viendront imposer leur religion et leur organisation politique dans toute
la péninsule balkanique. Le degré de résistance au processus d’islamisation devient plus important si on
monte vers le Nord (Roumains, Hongrois, méme Sloveénes), mais dans sa plus grande partie, les Balkans
et plus spécialement le territoire serbo-croate furent essentiellement imprégnés par I’influence
musulmane, et cela pour un long lapse de temps — I’élément temporel constitue un facteur
supplémentaire d’encrage de 1’islamisme, comme on peut le supposer. Les premiers a étre convertis a
I’Islam ont été les Albanais, suivis par les Serbes de Sandzak et de la Macédoine, et puis les Serbes et les
Croates de Bosnie et Herzégovine, ainsi que les Bulgares (surtout le sud et 1’ouest de leurs territoires).
Mais le temps de I’Empire Ottoman passé, les territoires slaves du sud des Balkans se trouvaient face a
une toute nouvelle problématique, celle de la nouvelle séparation territoriale, idéologique et religieuse
entre I’Empire Austro-Hongrois et I’empire Russe, chacun proposant, et imposant sa propre vision au
projet serbe dans les Balkans. La Slovénie et la Voivodine se trouvant désormais, par leurs traditions
catholiques, dans la sphere d’influence de Vienne, il restait a décider du sort des Serbes a 1’extérieur de
ces territoires. Or Belgrade, se sentant délaissé par la Russie, qui, tout en posant en “ grande sceur
orthodoxe ” supportait 1’idée de la Grande Bulgarie, donc des intéréts complétement opposés a ceux des
Serbes, se rangera dans le camps autrichien. Cela durera jusqu’en 1903, quand I’armée serbe, lasse
d’obéir a un Empire qui se posait comme le fer de lance du catholicisme en Europe orientale, renversa la
dynastie Obrenovitch en vue de rétablir la dynastie Karageorgevitch, symbole d’une orthodoxie et d’une
serbité menées a I’extréme. Le choix s’avérera bénéfique pour 1’idée obsessionnelle de la Grande Serbie,
et le réve nationaliste d’unir tous les Slaves du Sud dans un méme Etat — orthodoxe -.

I1 verra le jour a la fin de la Premiére Guerre Mondiale, quand on constituera sous la forme d’une Serbie
¢largie ce que les analystes appelleront “ la premiere Yougoslavie ” (1919-1941). Inutile de dire comment
les catholiques croates et sloveénes se sentiront mal a I’aise dans cette entité politico-administrative
dirigée exclusivement par les Serbes, et assez fréquemment avec des retentissements négatifs a leur
adresse.

C’est la raison principale pour laquelle la Deuxiéme Guerre Mondiale constitua pour ces peuples
opprimés une occasion pour affirmer leur indépendance et méme de laisser surgir la haine accumulée,
quoique parfois trop violemment, dans une sanglante guerre civile. Une fois de plus, la ligne de
démarcation de la haine était religieuse : d’un coté, les orthodoxes, de 1’autre co6té, les catholiques et les
musulmans.

a la fin de la guerre, en 1945, est née “ la seconde Yougoslavie ”, celle communiste, que Tito
transformera trés vite dans un mécanisme aussi cohérent que possible, vu la manifeste hétérogénéité de sa



population. Dans ce contexte, les mesures prises par Tito furent axées sur 1’abaissement du poids des
mouvements nationalistes, et surtout du pan-serbisme, a 1’intérieur de la république. Le territoire de la
Serbie fut redessiné, selon I’évident facteur d’hétérogénéité micro-religieuse, y résultant deux nouvelles
régions autonomes, une hongroise et semi-catholique au nord (la Voivodine), et une autre, albanaise et
musulmane au sud (le Kosovo) ; on désignera aussi la Macédoine (ancienne partie de la Grande Serbie)
comme république distincte, mais cela est di plutot a des enjeux politico-diplomatiques.

Cette partition, affirmée ensuite 1également par la Constitution yougoslave de 1974, restera inattaquable
jusqu’en 1989, année de I’écroulement du communisme en Yougoslavie, quand les voix révisionnistes et
nationalistes se feront entendre de nouveau, a haute tonalité.

I1 est intéressant de remarquer la maniere dont le phénomene orthodoxe et le nationalisme peuvent se
cotoyer dans I’histoire de la Serbie et des Serbes. On peut d’ailleurs se demander dans quelle mesure ce
mélange plus ou moins idéal se refléte aujourd’hui c’est-a-dire dans le tableau funeste du conflit ethnique
de I’ex-Yougoslavie. Avant d’agir, il faut comprendre que pour démonter un mécanisme il faut saisir ses
racines et sa structure, et cela est valable pour tout.

Rédaction : PARLAE, Dan.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas, 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.

Pour plus d’informations, on peut contacter PARLEA Dan204, rue de la Croix Nivert, 75015 Paris,
dparlea@hotmail.com.

EUROPE. RELIGION ; CATHOLISISME ; NATIONALISME ; CONFLIT ETHNIQUE.

Fiche 5
Kosovo : “ La chasse aux musulmans ”
Un mode¢le d’ Apartheid ethnico-religieux

Pour les Serbes, la province du Kosovo représente une entité non-négociable de 1’Etat Serbe (ou
Yougoslave actuel), étant considérée comme le centre historique, culturel et spirituel de I’orthodoxie
serbe, qu’on peut aisément comparer avec Jérusalem pour les chrétiens ou la Mecque pour les musulmans
; et méme bien au-dela, comme le fait souligner Nikolaj Velimirovic, évéque de Prizren, qui affirmait en
1991 : “ Aucun des peuples chrétiens n’a eu dans son histoire ce que les Serbes ont au Kosovo . Sur
cette importante question du Kosovo, la position des milieux religieux, allant jusqu’aux sommets de la
hiérarchie de 1’église orthodoxe locale (le Patriarche Pavle), coincide, sinon renforce le discours officiel
des décideurs politiques de Belgrade, et surtout de M. Slobodan Milosevic.

Depuis 1989, et surtout en 1990, Slobodan Milosevic (avec, entre autres, le plein support de 1’église
orthodoxe serbe) avait supprimé toutes les restes d’autonomie que les musulmans albanais détenaient
dans le cadre de cette province. On a supprimé 1’intégralité des publications en langue albanaise, on a
interdit I’enseignement en langue albanaise, on a congédié tout le personnel albanais des institutions, en
les remplacant par des Serbes, a tous les niveaux — médecins, infirmiers, avocats, professeurs,
instituteurs ; on a encouragé un grand nombre de Serbes a s’y installer, surtout dans les grandes villes, en
guise de “ colons ” (en grande partie des réfugiés affectés par la guerre entre la Croatie et la Bosnie), et
qui ne sont pourtant pas restés la a cause du climat politico-militaire trés tendu, mais la politique de
Belgrade, ayant comme objectif une re-colonisation rapide des “ terres saintes ” demeure assez évidente
pour tout observateur averti*. A tout cela viennent s’ajouter quotidiennement maintes et diverses
brutalités, violences, perquisitions, tortures, viols, voir des crimes.



Les mesures politiques et administratives entreprises par la Serbie dans la province de Kosovo ont été
présentées par M. Milosevic, dans son intention d’obtenir le consentement de I’Occident chrétien
(s’érigeant depuis toujours en opposant déclaré¢ de 1I’Islam et des musulmans), comme une réponse
logique et nécessairement “ musclée ” a la “ conspiration islamique dans les Balkans ”.

Confrontée a cette situation, la société musulmane du Kosovo s’est vue obligée d’affirmer son
émancipation du régime centralisateur-autoritaire de Belgrade, s’auto-organisant de maniere remarquable,
a tous les niveaux : politique, administratif, institutionnel. Il existe aujourd’hui au Kosovo, a la suite
d’¢élections considérées par les observateurs occidentaux comme démocratiques, des élus locaux, un
gouvernement, un Parlement, un président (M. Ibrahim Rugova), qui ne sont slirement pas reconnus par
les autorités Serbes, autorités qui font de ces mémes instances indépendantistes la cible principale des
actions répressives officielles et 1égitimes.

La solution adoptée par le président Ibrahim Rugova fut celle d’une résistance pacifique, mais active, en
essayant de faire abstraction de 1I’occupant. Pour cette raison 1a, les responsables élus de la communauté
albanaise se sont intéressés avant tout a 1’organisation structurelle d’une remarquable société parall¢le. 11
s’agit la d’un systéme scolaire, avec des instituteurs et des professeurs payés par la communauté
albanaise, un systéme de sécurité sociale, bénéficiant de dispensaires, d’hopitaux, de docteurs et
infirmiers, ou un systéme de protection sociale concernant les chdomeurs : un grand nombre des
musulmans mis a la porte par le patronat Serbe (fonctionnaires et ouvriers) sont aidés, en fonction des
possibilités, par la communauté albanaise. Dans ses rapports avec les autorités Serbes, Rugova avait
adopté depuis le début de son mandat présidentiel, et méme avant, dans sa qualité de leader politique de
la communauté albanaise, une politique de refus de tout contact et de toute participation a la vie politique
imposée par le pouvoir de Belgrade. En plus, jusqu’a I’explosion du conflit armé actuel, Rugova avait
réussi a ne pas répondre a la violence par la violence, en agissant comme modérateur des mouvements
radicaux armés, comme I’UCK — I’Armée de Libération du Kosovo. Pour cela, il sera considéré comme
un “ Gandhi des Balkans ”.

Les déclarations et les actions récentes de I’Eglise orthodoxe serbe laissent toujours un gotit amer, vu la
grande incohérence, le manque de rigueur et d’équilibre de son discours, qui encourage la haine
religieuse et I’épuration ethnique des musulmanes Albanais au Kosovo, au lieu de soutenir les mesures
prises pour une résolution pacifique et équitable du conflit. Que dire d’un chef supréme d’une Eglise
chrétienne qui, tout en condamnant ““ le communiste ” Milosevic pour ses actes meurtriers, bénit
ouvertement les combattants allant lutter pour les saintes valeurs du pan-serbisme et du pan-othodoxisme
dans les Balkans ?

Rédaction : PARLEA, Dan. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.

dparlea@hotmail.com.

EUROPE ; BALKANS. EGLISE ORTHODOXE ; ISLAM ; CONFLIT ETHNIQUE ; RELATION
RELIGION VIOLENCE ; RELATION RELIGIEUX POLITIQUE.

Fiche 6
L’idéologie religieuse
Source de violence dans les conflits ?

En décembre 1990, a I’occasion d’un colloque universitaire sur “ Religions et guerre 7, effectué a Nice, le
général Georges Lavernhe avait fait un exposé€ concernant la religion et 1’idéologie, cette derniére étant



considérée comme responsable de la violence plutot que la religion méme ; sans oublier d’autres variables
¢galement importantes comme les aspects économiques, sociologiques et psychologiques.

Lavernhe fait tout d’abord la distinction entre foi, religion et idéologie. Pour lui, la foi est un acte du cceur
et, seul, Dieu sonde les cceurs. La religion est ce qui s’exprime extérieurement par des rites, des attitudes ;
c’est du ““ visible ” L’idéologie se réfeére plus largement a tout systéme d’idées proposé aux hommes pour
les guider, pour donner un sens a leur vie, en la situant dans un ordre et dans un devenir qui la
transcendent.

Le chemin qui conduit de la foi et de la religion a 1’idéologie passe par le dogmatisme : les vérités de foi
nous ouvrent a un ordre de réalités qui nous demeurerait inconnu si nos étions laissés a nos propres forces
; le dogmatisme s’évertue a constituer des vérités en systéme, autrement dit a les ramener a la mesure de
notre faible entendement.

Toute idéologie donne naissance a des institutions qui concrétisent 1’adhésion du groupe au systéme
d’idées qui est proposé, et assurent sa cohésion en exergant un contrdle social sur ses membres. C’est
ainsi que I’idéologue est amené a préciser sa conception de la loi, de la nation, de 1’Etat.

Plus que la religion proprement dite, la violence surgit le plus souvent de la confrontation de plusieurs
systemes idéologiques incompatibles et — surtout — des intéréts matériels qui y sont impliqués. La
religion posseéde cependant sa part de responsabilité dans la mesure ou elle se préte (par ses textes et les
interpretes autorisés de ceux-ci) a générer un systéme politique clos. Ceci dit, la religion, méme ainsi
dégradée, ne saurait rendre compte, a elle seule, des faits de société.

I1 ne faut cependant pas sous-estimer le rdle de 1’idéologie, surtout de 1’islam. Nous sommes en effet
confrontés dans ce cas a une religion a expansion mondiale, dotée d’un pouvoir presque inégalé pour
modeler les hommes et les sociétés, les attitudes et les comportements. Cette “ religion ” fournit leur
couverture légitime a des systémes de pouvoir, des régimes politiques qui, aux prises avec des difficultés
inextricables, s’accrochent a elles comme a une planche de salut. Face a ces gouvernements, les
oppositions islamiques ont fait de la religion une idéologie de combat qui, de plus en plus, s’arroge les
monopoles du discours sur I’islam. Gouvernement et opposition s’affrontent en utilisant le méme référent
théologique !

Si lutte de classe il y a, elle est pensée et vécue sous forme de 1égitimité religieuse. Nous avons la un
exemple caractéristique de déviation de la religion. Autre exemple proposé par Lavernhe : lorsque la
religion juive revendique, au nom de sa foi, la possession exclusive d’une terre, elle séme
incontestablement des germes de violence, mais est-ce bien la foi qui s’exprime dans ce type de
revendication ? Ne s’agit-il pas plutdt 1a d’une nouvelle dérive idéologique de la religion sous la poussée
de revendications essentiellement ethniques ? L’influence de 1’idéologie sur les comportements est donc
certaine mais non exclusive.

Lavernhe nous présente la responsabilité de 1’idéologie dans les conflits, plus principalement I’idéologie
de I’islam. Il est vrai que la religion posséde sa part de responsabilité dans les conflits quant elle sert
comme fondement et justification aux guerres.

Si les religions doivent jouer un rdle dans les conflits, celui-ci doit étre pour la protection des plus
démunis, si elles y interviennent parfois comme accélérateurs de la violence des lors que I’on touche au
passionnel voire a I’irrationnel, il me semble en fait — comme dit Guy Labouerie — qu’elles n’ont guére
le réle d’initiateurs de la violence et qu’il est trop facile de leur faire porter une responsabilité
considérable en ce domaine.

Plus que la compréhension d’une idéologie religieuse et le constat qu’elle est peut-étre source de violence
et de “ légitimation ” dans les conflits, nous croyons qu’il n’y a pas de guerre juste, il y a des guerres
inéluctables, inévitables compte tenu de la facon de vivre du monde, guerres liées a notre liberté et a son
exercice.

Si Dieu est un Dieu d’amour, I’idéologie de n’importe quelle religion, ne sert pas a justifier la guerre
juste, celle-ci ne peut pas s’en réclamer. Au dessus de la violence, il y a I’amour et la miséricorde. C’est
le témoignage du Serviteur soufrant. C’est cela que doivent proposer ceux qui parlent de guerre au nom
de religions ou d’idéologies religieuses. Parce qu’enfin a partir de quelle loi et de quel tribunal pourrait-
on décider de la justice de la guerre ?

Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999.



CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX
21, rue d’Assas 75006 Paris

LIVRE TORELLI, Maurice

On peut également consulter I’ouvrage de Maurice TORELLI ; RELIGIONS ET GUERRE aux Editions
MAME, France, 1992.

GUERRE ; JUSTICE ; CATHOLICISME ; IDEOLOGIE.

Fiche 7
Des liens entre religion et violence
dans les conflits centre-américains

L’Amérique Centrale traversait, dans les années 1970-1980, une période trés conflictuelle : alors que la
majorité de la population vivait au-dessous du seuil de pauvreté, la guerre civile prenait de I’ampleur au
Nicaragua, au Salvador, au Guatemala. Ces affrontements étaient aussi la localisation d’un conflit qui la
dépassait : celui d’Est-Ouest.

Dans ce contexte tres délicat et complexe s’est produit un phénomene tout a fait particulier dans les rangs
catholiques :

* Au Nicaragua la majorité de guérilleros sandinistes qui se battaient contre Somoza étaient des chrétiens.
Nombreux étaient les prétres qui soutenaient cette rébellion. Pendant le gouvernement sandiniste il y
avait des prétres au gouvernement.

* Au Salvador la plupart des membres des mouvement guérilleros étaient des chrétiens. Des prétres
¢taient accusés par le gouvernement d’étre des agents communistes. I’ Archevéque de San Salvador, apres
s’étre fait accuser de marxiste a été assassin€.

* Au Guatemala les mouvements guérilleros trouveérent chez les indiens catholiques du soutien et des
combattants. Des prétres, contraints par des situations particuliéres, se sont trouvés engagés dans les
conflits. D’autres ont fait le choix d’exercer leur ministére au sein du mouvement armé : ils sont devenus
des prétres guérilleros.

Les chrétiens engagés dans des mouvements armés présentaient la lutte révolutionnaire comme étant une
exigence chrétienne dans un contexte d’oppression et de répression de la part des puissants : étre bon
chrétien, disaient-ils, ¢’est faire la révolution.

Cette justification de la révolution a été¢ dénoncée par I’Eglise centre-américaine, par la voix des
Conférences Episcopales de chaque pays concerné, comme étant une déformation et une manipulation du
christianisme.

Elle fut, a son tour, dénoncée par les chrétiens révolutionnaires comme une Eglise complice de la
dictature car, disaient-ils, lorsqu’elle favorise la Théologie de la Libération elle empéche les chrétiens de
devenir révolutionnaires ?

En méme temps, et de facon apparemment paradoxale, cette Eglise comptait dans ses rangs des chrétiens,
des prétres et des Evéques proches des forces de droite et d’extréme droite. Les contras nicaraguayens qui
se battaient contre le sandinisme étaient aussi des chrétiens, de méme que les militaires qui gouvernaient
le Salvador et le Guatemala, et la plupart des responsables de I’extréme droite.

Ils dénongaient, eux aussi, I’Eglise comme étant complice de la révolution car, disaient-ils, lorsqu’elle
favorise la Théologie de la Libération elle permet aux chrétiens de devenir révolutionnaire.

C’est dans ce cadre qu’il faut engager la réflexion sur les chrétiens révolutionnaires de gauche ou
réactionnaires de droite d’Amérique Centrale : ils existent en dehors de I’Eglise, si I’on accepte que celui
qui utilise la violence n’est plus un chrétien, ou en dedans, si I’on accepte que I’Eglise peut, dans certains
cas, voir émerger une aile gauche ou une aile droite dans son sein, ou les deux a la fois.



Des questions peuvent étre posées : alors que le christianisme est tenu pour une religion de paix,
comment se fait-il que des chrétiens utilisent la violence, soit pour contester un régime politique, soit
pour I’imposer ? Comment se fait-il que de chrétiens, y compris des prétres, deviennent des combattants ?
Le christianisme peut-il devenir une religion de paix et une religion de guerre, sous quelles conditions ?
Lorsqu’on aborde la question du role de I’Eglise dans la recherche de la paix, ¢’est la question de la
construction sociale de I’Eglise qui se pose : elle n’est pas une entité ontologique définie une fois pour
toutes comme une institution immuable et imperméable qui, en ce qui regarde la paix, va toujours la
construire.

Elle se révéle concrétement comme étant aussi une construction sociale, non seulement sensible et
perméable aux tempétes sociales mais aussi construite par elles. Elle peut donc aujourd’hui se révéler
constructrice de paix et demain justifier une guerre, elle peut ici donner sa caution & des mouvements
d’extréme gauche et 1a soutenir des mouvements d’extréme droite...

Rédaction : BAUER, Henri. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99.

TEXTE ORIGINAL.
AMERIQUE CENTRALE. EGLISE ; CONFLIT. PAIX ; GUERILLERO ; REVOLUTIONNAIRES ;
GUERRE CIVILE ; RELATION RELIGION SOCIETE ; RELATION RELIGION POLITIQUE.

Fiche 8

Ethique protestante et affranchissement de la violence.
La fonction politique des protestants urbains-populaires
au Guatemala pendant la guerre civile

Comment le conflit armé guatémaltéque a-t-il eu des répercussions dans le religieux et comment le
religieux a-t-il eu des répercussions dans le conflit armé ? Une entrée possible pour approcher cette
question est 1’analyse du phénoméne de protestantisation d’un certain nombre de catholiques pendant la
guerre civile.

L’Eglise Catholique avait choisi une attitude politique plus proche du monde rural que du monde urbain,
et plus proche aussi des mouvements qui contestaient le régime plutot que de ceux qui le défendaient, et
cela ne faisait pas I’unanimité chez la population.

Des catholiques appartenant plutdt aux couches moyennes trouvaient que leur Eglise se mélait trop de
politique et dans une direction trés partielle, ce qui leur provoquait, en effet, des problémes. Dans les
villes plusieurs catholiques se sont convertis a cette époque au protestantisme.

Il s’est mis en place un protestantisme urbain-populaire composé de personnes qui se constituent en
petites communautés autonomes, a tendance charismatique, mettant I’accent sur 1’ascétisme moral et sur
la rationalité capitaliste.

Ces communautés protestantes cherchérent un encadrement, des modéles et du soutien chez les groupes
protestants d’¢lite qui se constituaient parallelement dans la capitale. Ceux-ci ont soutenu la
protestantisation populaire d’abord et, ensuite, ils ont pris en charge la formation de ces nouveaux
protestants urbains.

Les communautés protestantes, en croissance dans les années 1980, vont mettre en place un nouveau
paradigme pour la construction sociale de la paix.

I1 s’agit, disent-ils, de comprendre les conflits sociaux non pas comme des expressions d’un péché
structural ou social qui exigeait un changement de structures, analyse propre aux catholiques, mais
comme une punition divine a cause de I’infidélité des croyants. La seule fagcon de construire la paix n’est
donc pas de se battre contre le régime, mais contre soi-méme, par une vie moralement correcte et



disciplinée qui va mériter les bénédictions de Dieu. Ces bénédictions vont se traduire en réussite
individuelle, richesse et paix.

Ce contenu conceptuel, neuf dans leur pensée, va aider les nouveaux protestants a mieux s’en sortir : par
I’encadrement de la vie morale des personnes, par un esprit ascétique dans leur vie individuelle, par une
discipline de travail et de responsabilité dans leur vie professionnelle, par la quéte de la réussite
matérielle comme signe de la bénédiction de Dieu, ils veulent construire la société d’une nouvelle fagon :
ils ne cherchent pas d’abord le changement social mais un changement individuel, familial,
communautaire qui y mene, de fagon discréte, disent-ils, mais efficace.

Ces nouveaux protestants urbains deviennent, dans le domaine économique, des entrepreneurs et, dans le
domaine social, des leaders.

Dans le domaine politique ils ne se mélent pas des conflits droite-gauche ni des affrontements armés.
Moins idéologiques que les militants catholiques et plus pragmatiques, ils favorisent I’émergence d’une
issue politique des affrontements par le centre droite : la voie libérale et pragmatique trouve un soutien
dans I’action politique de ce protestantisme urbain.

Rédaction : BAUER, Henri. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99.

TEXTE ORIGINAL.
AMERIQUE CENTRALE CONFLITS ; REUSSITE ; EGLISE CATHOLIQUE ; CONSTRUCTION DE
LA PAIX ; CHANGEMENT SOCIAL ; RELIGION ; RELATION RELIGION SOCIETE.

Fiche 9
Caractéristiques de I’islamisme algérien

A partir du xvie siecle et jusqu’en 1830, confrontée a I’expansionnisme colonial des puissances
européennes, 1’ Algérie fait appel aux forces de I’Empire ottoman. C’est ainsi que la société algérienne
sera dotée d’un cadre étatique qui s’exprimera a I’extérieur, particuliérement en Méditerranée et sera
reconnu comme tel.

Les rapports entre la société et I’Etat qui se mettent en place seront marqués de maniére indélébile par la
gengse : une légitimité congue d’abord a usage externe qui donne lieu a une 1égitimité interne de 1’Etat
tres faible.

Culturellement, les composantes fondamentales de la société algérienne, reposaient sur la lecture
réductrice de 1’islam et du patrimoine arabe alors dominant dans le monde arabe.

En Algérie, comme dans I’ensemble des pays musulmans, I’idéologie islamiste va devenir une entreprise
d’emploi du langage religieux a des fins de contestation politique, dans un contexte global de
déracinement et de marginalisation sociale. L’islamisme va se nourrir é¢galement de 1’indignation morale
contre I’Etat post-colonial autoritaire, incapable de tenir ses promesses (logement, éducation, travail,
loisirs) et contre les malversations et la concussion du personnel politico-administratif, qui bien souvent,
a confondu la chose publique — la Res Publica — et son intérét privé : un exemple de ce qu’on appelle
bureaucratie neo-patrimoniale.

Mais ce qui caractérise I’islamisme algérien par rapport a d’autres courants islamistes dans d’autres pays,
c’est la faiblesse structurelle des tendances plus “ modérées ” et celles qui accordent un primat aux
questions religieuses et théologiques au détriment de I’action proprement politique.

Au regard de la typologie des mouvements fondamentalistes dans d’autres sociétés (Egypte, Pakistan), le
glissement de la ““ sphere ” strictement religieuse (volonté “ d’islamiser ™ la société par les biais



qu’expriment certains mouvements de Tabligh-Prédication) vers la contestation ouvertement politique,
voire le recours massif a la violence politique (émeutes, agressions physiques, agitation, terrorisme) s’est
effectué¢ de maniére assez rapide.

Etant donnée 1’évolution accélérée de la vie politique algérienne depuis les émeutes d’octobre 1988, et
surtout depuis I’interruption du processus électoral en janvier 1992, I’islamisme algérien (qui est
extrémement hétérogene, éclaté, sans leader incontesté ni projet fédérateur) se manifeste par le rejet
radical du régime et — a I’exception des tendances dites “ modérées ” (Hamas, al-Nahdaa) — il est peu
enclin a coexister avec les autres forces sociales et politiques modernistes et laiques dans le cadre d’une
société pluraliste.

Une deuxiéme caractéristique : paradoxalement, alors méme que leur ““ production doctrinale ” est
quasiment insignifiante (au regard de celle de I’islamisme égyptien, voire marocain ou tunisien), les
mouvements islamistes algériens ont montré, trés rapidement, une incontestable capacité d’encadrement.
Ils ont réussi en moins de deux ans (1989-1991) a s’imposer massivement sur la scéne politique,
remportant les élections municipales puis les élections 1égislatives.

Brieveté de I’histoire, immédiateté du passage au politique, voire a la violence organisée ; rareté d’une “
production doctrinale ” propre de qualité. A cela, il faut ajouter une autre caractéristique, la troisi¢me :
c’est le fait que I’islamisme algérien soit — plus qu’ailleurs — le produit direct de la politique de 1’Etat,
en particulier dans sa “ gestion ” désastreuse de la “ question religieuse 7, de la *“ question linguistique ”
et du systéme éducatif.

Une quatrieme caractéristique (qui le différencie nettement de 1’islamisme du Moyen-Orient arabe) : c’est
I’absence d’une filiation doctrinale précise. D’ou la pauvreté théologique des écrits, les syncrétismes
insolites, pour ne pas dire le bricolage idéologique et la médiocrité intellectuelle des propos.

Lamchichi ainsi que Safi, nous montrent la responsabilité¢ d’une “ lecture réductrice de I’Islam ” dans
I’absence d’une culture religieuse des adeptes. Cela peut constituer une des explications de la carence
d’une doctrine précise et riche en théologie comme base de I’islamisme algérien.

La position de Lamchichi nous fait penser qu’en Algérie, les tendances modérées comme les tendances
les plus radicales devraient refaire une lecture des fins de la politique plutdt que du Coran ; car le
sentiment religieux est faible depuis la genése étatique algérienne (par rapport aux autres Etats de Moyen-
Orient).

Le débat doit se centrer sur les aspects politiques sans faire utilisation de I’islam comme instrument
politique, en renongant toutefois a la violence organisée comme moyen pour atteindre les buts politiques.
Une des plus importantes barriéres, ¢’est 1’indisposition de 1’islamisme radical algérien a cohabiter avec
les autres forces d’organisation sociale et politique de I’Etat. Un changement d’aperture idéologique en
faveur du pluralisme, bénéficierait a toute la société algérienne, partant du postulat que la paix se trouve
dans la tolérance des différences et dans le respect mutuel.

Les mouvements islamistes algériens ont une énorme capacité d’organisation politique. Cette capacité ne
devrait pas faire de I’islamisme un “ produit de la politique de I’Etat ”, champ dans lequel le
gouvernement a fait “ faillite ” laissant voir une grave difficulté, évidente dans le domaine de I’éducation
: “ socialisation secondaire ” ou ““ socialisation — familiarisation ”, celle 14 méme qui se trouve aux
mains des “ fondamentalistes ”” de I’ Association des Ulama ou des leaders issus des milieux islamistes.
Le détournement du politique (entendu comme le moyen de régler les conflits de manicre pacifique)
pourrait expliquer, entre autres, la particularité de I’islam algérien.

Nous pensons que si les leaders religieux et politiques algériens appliquaient la politique comme instance
de régulation pacifique des différents intéréts, utilisant comme moyen le dialogue et les méthodes de la
persuasion en laissant tomber la problématique religieuse ; peut-étre, verrions-nous 1’ Algérie comme une
force capable d’instaurer la paix par la voie politique et un Etat bien organisé pour reconstruire une
identité politique respectueuse du pluralisme identitaire.

Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.



COMPTE RENDU DE COLLOQUE. LAMCHICHI, Abderrahim.

Regard sur la crise algériennedeSAFI Nadjiet Les arabes : du message a I’histoire de CHAVALIER
Dominique et MIQUEL André¢ ; Fayard, France, 1995.

ALGERIE. ISLAM ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; RELIGION ET VIOLENCE.



Fiche 10
Quelle économie pour une théologie de la paix ?
Sur la théologie de la libération et I’utopie économique

La Théologie de la Libération est une pensée théologique née en Amérique Latine dans les années
soixante. C’est une théologie ¢laborée a partir de la réalité historique du continent et notamment des
conditions de pauvreté subies par une grande partie de sa population. Ces années-la sont aussi marquées
par I’émergence des Communautés Ecclésiales de Base (CEBs) lesquelles assument explicitement une “
option pour les pauvres ”. Les pratiques de libération des pauvres et opprimés, et notamment celles
conduites par les CEBs constituent un objet privilégié de réflexion pour la Théologie de Libération. Cette
réflexion théologique faite a partir des ““ pauvres ” connait des approches bien différentes a ’intérieur de
la Théologie de la Libération, mais on peut dire en général que les pauvres deviennent le * lieu
épistémologique ” de cette théologie. Du moment que la notion de “ libération ™ est globalement congue
comme une défense de la vie des pauvres, la théologie de la libération peut étre considérée une théologie
de la paix. La pauvreté, du moment qu’elle constitue une négation a une vie digne, est expression et
source de violence. Une théologie qui cherche a fonder théologiquement une pratique de libération de ces
conditions de violence peut bien étre considérée comme une théologie de la paix. Et puisqu’il s’agit de la
défense de la vie dans son sens le plus concret, c’est-a-dire de la vie physique et sociale, cette théologie
ne peut pas faire I’impasse des médiations politiques, sociales et économiques dont dépendent les
conditions de vie de toute personne. La théologie de la libération fait ainsi face a deux défis majeurs :
I’articulation dialectique entre la pratique de libération et la réflexion théologique, et la médiation des
sciences sociales dans son ¢élaboration théologique. Ces défis ont été diversement affrontés et résolus par
les théologiens. Pourtant, une caractéristique générale se dégage de ce ““ paradigme théologique ”,
commune aux ¢études des théologiens de la libération les plus connus, les plus lus dans les CEBs, et donc
les plus représentatifs de ce courant de pensée (notamment Gustavo Gutierrez, Leonardo Boff, Jon
Sobrino, Clodovis Boff, Joao B. Libanio). Cette caractéristique c’est I’absence d’une réflexion sur la
relation entre théologie et économie. Cette absence est d’autant plus paradoxale que I’économie, que ce
soit au niveau de la pratique ou de la théorie, constitue un enjeu central pour la théologie de la libération.
Le théologien Jung Mo Sung trouve dans cette absence une “ anomalie ” de la théologie de la libération.
Il signale que seulement la “ théorie de la dépendance ” a été I’objet d’une réflexion théologique chez la
plupart de ces auteurs, mais qu’ensuite, des themes économiques importants, comme le néolibéralisme, la
dette, la révolution technologique ou le changement des relations de travail, ne ’ont pas été. Il y a, bien
entendu, des exceptions, car ces thémes ont surtout été traités par des auteurs tels que Franz
Hinkelammert, Hugo Assmann et Julio de Santa Ana. Pourtant leurs études sont trés rarement citées et
souvent complétement ignorées dans les approches globales sur la théologie de la libération. La thése de
Jung Mo Sung sur la cause de cette absence de I’économie chez une grande partie des théologiens de la
libération met en évidence un probléme épistémologique et méthodologique au sein de la théologie de la
libération. Il s’agit en général d’un probléme de relation entre la médiation socio-analytique et la
médiation herméneutique. Mais plus précisément, par rapport a la médiation économique, J. M. Sung
trouve dans 1’approche de la théorie de la dépendance qui a le plus influencé la théologie de la libération,
I’origine d’un “ romanticisme anticapitaliste ”, et d’une proposition de changement faite en termes non
institutionnels, qui interroge exclusivement les valeurs véhiculées par la société capitaliste et qui focalise
son attention sur les problémes de distribution de la richesse, en oubliant complétement son systéme de
production.

Pour que I’utopie eschatologique ait une quelconque efficacité historique, pour que le projet de paix ait
des chances de réalisation dans le déja-1a, comme le veut la théologie de la libération, la médiation de la
théorie et de la pratique économique dans la réflexion théologique a encore du chemin a faire.

L’absence de I’économie dans une grande partie des travaux de la théologie de la libération, pose deux
questions fondamentales, qui n’invalident pas leur contribution, mais qui, bien au contraire, pourraient
aider a renforcer et rendre encore plus solide le projet d’une théologie “ libérée ” et ““ libératrice ”. La



premicre question concerne le caractere ““ incarné ” de la théologie et donc son articulation avec la
pratique de libération en général, et économique en particulier. Quelle réflexion théologique faire des
expériences d’économie solidaire par exemple ? La deuxiéme question touche le rapport entre la
théologie et la médiation des sciences sociales en général et de la science économique en particulier. La
pensée économique a beaucoup évolué depuis la théorie de la dépendance. Quelle théorie économique
peut aujourd’hui aider a penser Dieu dans les rouages de 1’actuelle société de marché ? Quelle médiation
¢conomique pour penser une théologie de la paix dans cette “ guerre de tous contre tous ” qui constitue le
marché ?

Rédaction : LASIDA, Elena. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.
Pour plus d’informations vous pouvez contacter 1’auteur par e-mail : elenalasi@aol.com.
AMERIQUE LATINE. THEOLOGIE DE LA LIBERATION ; ECONOMIE ; SCIENCES SOCIALES.

Fiche 11
De I’économie du salut au salut de 1I’économie
Quelle théologie et quelle économie pour penser la paix ?

Le terme “ économie de salut ” est utilisé en théologie pour désigner le plan d’incarnation de Dieu sur
terre. Dieu se fait homme dans la figure de Jésus et accomplit ainsi son plan de salut. Mais ce plan de
salut reste marqué par un acte d’extréme violence, avec la mort en croix de Jésus. Cette mort en croix et
sa résurrection constituent le fondement de la foi chrétienne. Si la vie de Jésus est traversée par la
violence jusqu’a sa mise a mort, sa résurrection reste pourtant associée a la promesse de paix. En effet, les
récits évangéliques sur les apparitions de Jésus ressuscité le font souvent dire : “ la paix soit avec vous ”.
L’ économie de salut ” reste donc scellée par cette expérience de violence et paix. Mais pourquoi utilise-
t-on le terme d’** économie ” ? Il semble que la signification donnée a ce terme dans le cadre théologique,
est associé au premier usage du terme grec ““ oitkonomia > qui désignait I’administration et la gestion de la
vie domestique. La théologie a donc extrapolé cette notion pour parler de la fagon dont Dieu administre et
geére ““ sa maison 7, ¢’est-a-dire le monde. Pour bien le gérer et I’orienter, ¢’est-a-dire pour le sauver, Dieu
décide avant tout de 1’habiter, de le traverser, et c’est pourquoi son ““ économie de salut ” correspond a
son “ plan d’incarnation ”. Le terme d’économie restera ainsi lié¢ dans le domaine théologique aux
relations entre Dieu et 1’histoire humaine, entre son plan de salut et son efficacité historique, entre son
projet de “ paix ” et la ““ violence ” qui caractérise la vie sur terre. Le terme d’économie sera repris et
encore plus précis¢ dans le domaine théologique lors de la crise iconoclaste du viiie siecle (M. J.
Mondzain, “ Image, icone, économie ). Il sera alors utilisé pour désigner I’articulation entre 1’icone et ce
qu’elle représente, c’est-a-dire son modele divin ; autrement dit, la relation entre 1’image visible et
I’image invisible, ou encore entre la réalité historique concrete et la transcendance. Le terme d’économie
acquiert a travers sa relation avec I’image iconique, un statut relationnel et dynamique, car il désigne la
circulation entre le profane et le sacré, le mouvement entre I’immanent et le transcendant. Quand la
circulation se paralyse et le mouvement s’arréte, I’image invisible reste fixée et assimilée a I’image
visible, le modele se confond avec I’objet qui le représente. A ce moment-1a I’icone devient idole, et
I’économie perd son caractére dynamique et relationnel. Ce risque toujours présent dans 1’image
iconique, de devenir une image idolatrique, révele toute I’ambiguité de I’ économie de salut ” : ¢’est un
projet de salut, et donc de paix, qui risque a tout moment de devenir un projet de mort, qui ne véhicule
que de la violence. Et malheureusement les exemples aujourd’hui sont nombreux pour illustrer les morts
les plus atroces faites au nom du salut divin. Ces catégories de relation iconique et de relation idolatrique



associées a la notion d’* économie de salut ” pourraient peut-&tre nous aider a penser cette frontiére
vacillante et glissante entre la vie et la mort, entre la paix et la violence, qui se trouve au coeur méme du
projet de salut religieux. Si bien nous avons ici parlé exclusivement de la religion chrétienne, nous
pensons que I’ambivalence entre la vie et la mort, entre la violence et la paix, entre le salut divin et le
tragique de I’histoire, traverse toutes les religions, car elle est inhérente a la logique du sacré.

Mais au-dela du domaine religieux et théologique, cette approche de 1’économie associée aux notions de
salut et d’icOne, interroge aussi le domaine économique proprement dit. La science économique est
aujourd’hui considérée plutdt comme une science ““ dure ”, du type des sciences de la nature, que comme
une science “ molle ”, du type science sociale. Et pourtant, elle reléve d’un type de relations humaines,
qui son constitutives et centrales dans nos sociétés contemporaines, a savoir les relations économiques.
Que ce soit par le travail ou par le commerce, nos vies sont régulées et organisées autour des relations
¢conomiques. Peut-étre que I’ économie de salut ” pourrait aider la science économique a retrouver du
mouvement et de la communication dans des relations économiques souvent prises de fagon trop
déterministe et causaliste. Peut-étre que 1’ économie de salut ” pourrait aider la science économique a
penser la violence et la paix au sein des rapports économiques.

Cet apercu de la notion d’économie de salut ” est trop sommaire mais il suffit de poser des questions
essentielles a la théologie et a I’économie. Comment la théologie pense I’ambivalence entre violence et
paix qui traverse et identifie le rapport entre I’humain et le sacré, entre 1’histoire et la transcendance ?
Comment I’économie pense I’ambivalence entre la violence et la paix qui traverse et identifie les
relations économiques de notre vie quotidienne ?

Rédaction : LASIDA, Elena. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.
voir le livre de Marie-Jos¢ MONDZAIN intitulé, Image, icone, économie au Seuil, Paris 1996.
VIOLENCE PAIX ; THEOLOGIE.

Fiche 12
La certitude scientifique face au tragique de I’histoire
Role de la science dans les conflits religieux

La vision classique de la science, et notamment de la science qui a pour objet d’étude la nature, se
caractérise par le déterminisme et la certitude. Selon I. Prigogine, 1’idée de certitude qui caractérise la
science occidentale, a été formulée pour la premiére fois, d’une maniere claire, par Descartes. Prigogine
suit ainsi le philosophe américain St. Toulmin, qui situe I’origine de 1’idée de certitude au moment des
guerres de religion. C’était un moment tragique de I’histoire européenne, marqué par la guerre entre
catholiques et protestants. Chacun des deux groupes défendait sa “ vérité ” comme la seule valable.
Chacun avait sa certitude. Mais il s’agissait des certitudes conflictuelles, ce qui entrainait les deux
groupes a se faire la guerre. Le propos de Descartes apparait alors comme celui de concevoir une
certitude qui soit accessible a tout le monde, une certitude que tout le monde pourrait partager et qui
serait un élément de paix, de concorde possible entre les hommes. Cette idée de certitude, porteuse de
paix, serait véhiculée par les sciences (en exigeant qu’elles doivent s’inspirer des mathématiques, de
I’arithmétique et de la géométrie), et par la philosophie (avec 1’idée de cogito). L’idée de certitude
apparait ainsi comme un moyen de dépasser, en général, le tragique de I’histoire, et en particulier, les
guerres de religion. Ce projet de paix proposé a travers 1’idée de certitude constitue plutdt qu’une
résolution des conflits, une fagon d’en échapper. Le prix a payer de ce projet de paix est celui d’un



dualisme fondamental entre un univers naturel, qui répond a des lois universelles et atemporelles, et un
univers humain, traversé par I’incertitude et le conflit. Selon Prigogine, cet idéal de la science associ¢ a la
certitude, se retrouve chez Einstein, qui cherchait les secrets de I’harmonie naturelle et qui assimilait la
vocation scientifique au “ désir ardent qui attire le citadin hors de son milieu bruyant et confus vers les
régions paisibles des hautes montagnes . Einstein a vécu aussi une époque tragique de 1’histoire
humaine, celle du fascisme, de I’antisémitisme et des deux guerres mondiales. La physique était pour lui
une fagon d’échapper au tragique de I’existence quotidienne. Cette vision de la science associée a la
certitude et opposée a I’imprévisible et au tragique de I’histoire humaine, commence pourtant a évoluer.
Prigogine annonce la “ fin des certitudes ” et défend 1’idée d’une * science des possibles ”, c’est-a-dire
une science qui intégre le temps et donc I’incertitude, I’imprévisible et donc I’avénement du nouveau, les
pertes irréversibles et donc le tragique de I’histoire humaine. Il s’oppose a la vision d’une science
désincarnée et a I’idée d’un scientifique qui échappe des villes pollués vers les hautes montagnes, et
défend la vision d’une science comme entreprise sociale qui contribue a rendre la vie en société plus
humaine et la ville moins polluée. De ce fait, Prigogine est en train de proposer implicitement un nouveau
concept de la paix : celle-ci ne serait plus assimilée a la certitude, a la stabilité et a I’harmonie éternelle,
mais a I’incertitude dépassée au quotidien, a I’imprévisible qui ouvre au nouveau, a la contradiction qui
permet de construire une nouvelle synthése, au conflit qui débouche sur une nouvelle cohérence, au
tragique qui défie a inventer une nouvelle facon de vivre ensemble.

Cette idée de la certitude scientifique comme fagon d’échapper au tragique de 1’histoire, et notamment
aux guerres de religion, pose la question du rapport entre la science et la guerre, entre la science et la
paix, et €¢galement entre la science et la religion. La science permet-elle vraiment une guerre “
chirurgicale ”, sans victimes humaines, comme celle que prétend mener aujourd’hui ’OTAN contre la
Serbie ? La vraie paix c’est la certitude uniforme ou ’incertitude partagée ? La vraie paix c’est I’absence
de conflit ou la différence échangée ? Quel rapport établit aujourd’hui la religion avec la science :
concurrent de I’omniscience divine, fournisseur de certitudes qui donnent I’allure de modernité, ou vrai
interlocuteur dans la quéte du sens ?

Rédaction : LASIDA, Elena. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.

On peut consulter le livre de PRIGOGINE, Ilya intitulé La fin des certitudes aux éditions, Odile Jacob,
Paris, 1996.

SCIENCE RELIGION GUERRE PAIX.



Fiche 13
Pour une spiritualité de la paix

Le titre indique une démarche et un souhait : il n’y a pas encore de véritable spiritualité de la paix, méme
si de nombreux points sont déja acquis. Fruit d’une collaboration internationale, le livre synthétise
I’expérience de Pax Christi en ce domaine mais entend surtout se projeter vers I’avenir. Le cri d’Helder
Camara résume 1’ambition de tous les intervenants : ““ pour une multinationale de foi, d’espérance et
d’amour ”.

L’insistance sur I’importance premiére de la méditation dans tout engagement pour la paix est
unanimement partagée. Non seulement la méditation reléve d’une exigence de foi, mais elle trouve des
prolongements concrets qui favorisent 1I’acquisition de 1’esprit de paix. Ainsi la méditation oblige a se
mettre en retrait, a s’isoler, a rétablir une distance entre le militant et ’action, le poids des événements
etc. En ce sens, la méditation est doublement médiatrice : entre ’homme et Dieu ; entre ’homme et ses
semblables.

La spiritualité de la paix ne peut étre qu'un simple humanisme ; elle ne peut étre seulement une simple
philosophie de la vie, plus ou moins éthérée. Elle oblige a un comportement concret, a une sortie de soi :
ainsi le militant pour la paix doit toujours prendre 1’initiative, toujours donner une nouvelle chance ; on
comprend des lors que I’Espérance n’est pas un vain mot mais doit se traduire dans des attitudes
concretes, vécues au quotidien. C’est également admettre que la paix, qui doit tre promue tant sur les
plans individuel que collectif, suppose un véritable investissement personnel : la politique de sécurité
entre les Etats passe déja par la paix, la ““ sécurité ” personnelle.

Par ailleurs, des nombreuses interventions émergent deux réflexions primordiales :

* les mots dits, écrits doivent étre choisis avec soin. Ils engagent. Aussi doit-on prendre soin de ne pas
céder a I’inflation verbale, au lyrisme trompeur des mots généreux et généraux qui traduisent de bons
sentiments mais qui sont encore inapplicables, ou auxquels on adhére sans percevoir tout ce qu’ils
supposent : ainsi de “ I’Amour universel ”, la “ Réconciliation universelle ”, la “ Fraternité ...

* La paix reléve d’une exigence missionnaire. Elle n’est ni *“ ordre ” (ordo) ni certitude. Ce sens
missionnaire se traduit tant au plan de la spiritualité personnelle (faire le premier pas, prendre les risques)
qu’au niveau de I’action ou il s’agit de “ porter la paix ”, d’aller vers les situations conflictuelles pour y
tenter de vivre la paix.

Ce livre résulte d’un groupe de travail ad hoc “ spiritualité de la paix ”, de Pax Christi International.
Certaines interventions sont trés marquées politiquement et I’ensemble n’est pas exempt de redites.
Néanmoins, 1’ouvrage permet d’appréhender un certain type de raisonnement au sein de 1’espace
catholique, dans une des cultures de la paix particuliere a des courants de 1’Eglise catholique. Si quelques
unes des réflexions sur le role de I’Eglise et des Eglises annoncent celles du Rassemblement cecuménique
de Bale, en 1989, d’autres montrent clairement les limites d’une utopie chrétienne.

Rédaction : 1991.
PAX CHRISTI FRANCE.
58 avenue de Breteuil, 75007 PARIS. FRANCE. Tél. 44 49 06 36. Fax 44 49 02 15.

LIVRE.

MONDE. PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; CATHOLICISME ; AVENIR
DE L’HUMANITE ; REFLEXION COLLECTIVE ; CAPITALISATION ; VALORISATION DE
L’EXPERIENCE ; COMMANDE COLLECTIVE ; FORMATION ; CHRISTIANISME ; DYNAMIQUE
CULTURELLE ; PAIX.

Fiche 14



Quakerism as an example of the three peace churches
Origins and peace work of the Society of Friends (quakers)

Quakerism was founded in the 17th mainly by Georges Fox as a reaction to the religious wars of the
seventeenth century and particularly to the Civil War in England. Due to persecution it is now commoner
in USA and a more conventional form of it has led to there being more members in the third World. In
Britain the number has remained at about 20 000 for the last two centuries. The Society of Friends like
early Friends in the first three centuries of humanity, (called quakers) derives their name from their belief
in what they called the truth as revealed in the teaching and life of Jesus and their intuitive understanding
of the Bible. They relied on their own spiritual experiences instead of relying on a paid Minister. They are
all expected to follow the guidance of conscience. They appreciate the ““ inner Light ” from wherever it
may come, including sources outside mainstream Christianity. There is a central belief which
characterises all Friend, it is the belief in * that of god in everyone ”, regardless of race, age, sex or status.
They are therefore believers in the possibility of miracles, whether working with apparently
uncontrollable children, mental patients or mediating in international disputes. The service on sundays
consists of an hour of silent worship, prayer and meditation which is usually interspersed with messages
members called to give.

Peace work takes a very large place in their social work and the testimony is regarded as the most
important of the various “ testimonies ” to wich they subscribe.

The peace activities of the Society derive in part from the peace testimony of 1660, which is based in turn
on the pacifism of early christianity. Early friends, as members of the Religious Society of Friends are
called, knew that in the first three centuries of Christianity it was assumed that all who became Friends
would become pacifists even if it meant leaving the Roman army. There may be Friends who put slightly
different interpretations on it. They are strong individualists who find cooperation difficult, but peace
work often demands such people !

Both the American Friends Service Council and Quaker Peace and Service (UK) have worked for peace
through the United Nations by maintaining the offices in New York and Geneva. In these centres
diplomats and representative of Non-Governmental Organisations are brought together to pursue some of
the paths lead to peace.

Diana Lampen and others have shown that it is possible to listen and to make Friends with both sides,
while remaining actively neutral. This may enable them at the right moment to indicate how their
opponent sees the future, shares the same fears, especially for their own children, and suffers from similar
hatred. I once attended a lecture by Adam Curle for all the secordary teachers of Northern.

Rédaction : GILLETT, Nicholas. 1999.
Gillett Nicholas, Oakroft, Cross o’the Hill, Malpas, CHESCHIRE, ENGLAND.

BOOK. DOMMEN, Edouard.
ENGLAND ; USA. NON VIOLENT MOVEMENT ; PACIFISM ; NGO.

Fiche 15
Swadyaya : aux sources de I’hindouisme
En Inde, un mouvement de masse transforme les villages par la spiritualité



Opérer une transformation sociale par la spiritualité, tel est le défi que reléve, avec autant d’enthousiasme
que de discrétion un mouvement de masse indien situé principalement dans la partie Ouest du sous-
continent. Et ceci, depuis cinquante ans. Comptant aujourd’hui plus de deux millions de membres,
implantés dans environ quinze mille villages, ce mouvement connu sous le nom de Swadyaya (mot
sanskrit signifiant : se connaitre soi-méme) commence aujourd’hui a connaitre un début de notoriété. En
1997, en effet, son fondateur Pandurang Athavale, recut & Londres le célebre prix Templeton pour le
progres de la religion.

Ni mouvement politique, encore moins secte, Swadyaya, se voulant *“ holistique ”, se situe a la charniére
de la recherche spirituelle et de la transformation sociale qui, en Inde, semblait depuis I’assassinat de
Gandhi s’étre repliée dans la sphere individuelle. D’ailleurs certains “ Swadyayens ” n’hésitent pas a
qualifier leur fondateur de successeur direct de Ghandi : pour eux, celui-ci aurait repris la non violence la
ou le Mahathma — que le contexte de I’époque avait entrainé sur un terrain trop exclusivement politique
— D’avait laissée sur le seuil du sens originel du concept de varadji, la non-violence active par 1’amour.
Agé aujourd’hui de 77 ans, Pandurang Shastru Athavale- *“ Dadaji ” (grand frere) pour ses disciples —
lui-méme, est beaucoup plus modeste. La philosophie de base de ce professeur de Veda, fin connaisseur
aussi, des philosophies occidentales, est directement empruntée au grand texte sacré de I’hindouisme, le
Bagavadh Ghita, Dieu est présent dans chaque étre vivant, dans chaque homme. Quels que soient sa
croyance, sa race, sa caste, ou son sexe. Pour honorer Dieu présent dans son semblable, ’homme doit non
pas chanter des mantras, mais donner de son temps, de son énergie et de sa compétence, de maniére
désintéressée. Concreétement cela veut dire que chaque disciple de Dadaji donne tous les quinze jours une
journée entiére de travail au service des autres. Gratuitement, tout encaissement d’argent est proscrit.
Recette a I’apparence simple. Pourtant au fil des quarante ans d’existence du mouvement — depuis
exactement, qu’en 1948, Dadaji, entouré d’un groupe de jeunes intellectuels, décida de quitter Bombay
pour aller porter sa bonne parole dans les villages de Maharasthra et du Gujarat — le temps, la
compétence et 1’énergie ainsi dégagés ont donné des résultats étonnants. Dans ces deux provinces, on
peut visiter des fermes, des pépinicres, des vergers — mais aussi des programmes alimentaires, des
centres de formation, des bateaux de péches, des temples polyvalents ou les habitants de plusieurs
villages regroupés viennent travailler, régulierement et a tour de role. Une fois tous les quinze jours ils
ont ainsi la possibilité d’échanger entre voisins qui, bien souvent, jusque la s’ignoraient, et créent
ensemble ce que Swadyaya appelle “ de la richesse impersonnelle ”. Les gains sont distribués aux
nécessiteux de la communauté. Le tout, bien entendu, en conformité avec la pensée hindoue, dans le
respect de la nature, donc en faisant appel, au maximum aux procédés biologiques. Et avec une créativité
qui, dans un fonctionnement sans hiérarchie, fait appel a la créativité de tous.

Le résultat — tel que j’ai pu vérifier dans la région de Vadodara (I’ancien Baroda), située au Nord de
Bombay — est que le climat social dans les villages touchés par Swadyaya s’est transformé du tout au
tout : on n’y trouve plus de barriéres entre les castes, il n’y est plus question de dot au moment du
mariage, belles-meres et belles-filles se parlent, les peres de famille commencent a abandonner leur
comportement patriarcal. Et surtout, les agriculteurs et leurs fils qui, attirés par les mirages de la société
de consommation et de la ville, et qui révaient, avant, de travailler en usine, se reconnaissent fiers d’étre
paysans.

Quel pourrait étre I’impact de cette pensée extraordinairement vivifiante transposée a d’autres religions et
a des cultures non villageoises ? Les Swadyayens sont pour leur part persuadés de sa valeur universelle. 11
est vrai que méme a Bombay, Dadaji a pu, réunir sur la plage du centre ville un public de centaines de
milliers de personnes. Dans certains villages, les habitants ont construit des lieux de communs de
célébrations entre Hindous et Musulmans. Sur place mais aussi a 1’étranger, de plus en plus de pasteurs et
d’intellectuels chrétiens se montrent intéressés.

En faisant appel a ce qu’il y a a la fois de plus ancien et de plus profond dans chaque religion, Dadaji et
Swadyaya auraient-ils trouvé la “ pierre philosophale ” de 1’unité retrouvée entre action et réflexion, entre
homme et nature, entre public et privé ? Toujours est-il que les hommes et les femmes enthousiastes que
j’ai rencontrés sont la preuve vivante que 1’étre humain est capable de se mettre en mouvement pour autre
chose que I’argent ou la quéte du pouvoir : pour les autres et pour le don de soi.

Rédaction : TUININGA, Marléne. 19/1.



Sat Vichar Darshan.
Nirmal niketan 2, Dr Bhajekarlane, Mumbai 400 004

TEMOIGNAGE ; TEXTE ORIGINAL.
INDE. MOUVEMENT INDIEN ; HINDOUISME ; ISLAM ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX ;
PARTICIPATION PAYSANNE ; CHANGEMENT SOCIAL

2.

Religions et éducation

Conjuguer unité et diversité

Il y a différentes religions mais une méme humanité. Ainsi, elles doivent apprendre a se connaitre
mutuellement, a se respecter dans leur diversité et étre porteuses d’ouverture aux autres. Les religions ont
la responsabilité d’allier 'unité de I’homme et la recherche de la diversité.

La construction d’une unité dans la diversité passe par la reconnaissance par les religions de défis

communs comme, la différence entre riches et pauvres, I’oppression et la domination politique, les
conflits, la dégradation de I’environnement, les relations homme — femmes. Elles doivent relever
ensemble ces défis et défendre la liberté comme une valeur fondamentale.

Ensemble, elles doivent mettre en place des stratégies pour construire une paix durable.

Le dialogue interreligieux ouvert a la laicité est un lieu privilégié pour 1’apprentissage d’un vivre
ensemble respectueux des histoires culturelles différentes et favorise I’émergence de valeurs communes
aux différentes religions.

Dans I’information et 1’éducation a la paix, I’engagement commun des religions est indispensable. Il
donne I’exemple d’une unité possible dans la diversité

Fiche 16 : Stratégies d’éducation a la paix. Les limites du rdle de I’Eglise catholique

Fiche 17 : Une Commission permanente d’éducation a la paix dans le cadre de la Conférence Mondiale
des Religions pour la Paix. Présentation des objectifs, des projets et des expériences. LABIDI-MAIZA,
Mehrézia

Fiche 18 : Spirit in Education Movement in Burma. Grassroots Leadership Training for Peoples from
Burma. RABASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha

Fiche 19 : Stratégies de paix : I’art du compromis (inter et intra-religieux). Réhabiliter la notion de “
compromis ~ dans une dynamique créative. BOIS, Roby

Fiche 20 : Inventer des stratégies de paix en Algérie ? La sortie de crise de tout conflit politique et/ou de
guerre civile : inventaire des défis, reconnaissance de I’autre, recherche de compromis, respect des
minorités. Comment dissoudre la méfiance ? BOIS, Roby

Fiche 21 : Religion et Paix en Algérie : Islam, christianisme et humanité plurielle. Au cours de plusieurs
entretiens, Pierre Claverie, évéque d’Oran (Algérie) assassiné en aolt 1996, délivre son “ testament
spirituel ” : relations intérieures a 1’Islam relations des religions entre elles ; comment vivre une humanité
plurielle... BOIS, Roby

Fiche 22 : Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare. PARLEA, Dan
Fiche 23 : Exposition et veillée interreligieuses. Accueil interreligieux pendant la période du Mondial de
Football a Saint-Denis. LAMINE, Anne-Sophie

Fiche 24 : Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux. Expériences de dialogue interreligieux
dans des écoles et des colleges de divers pays d’Europe. LAMINE, Anne-Sophie

Fiche 25 : Religions, paix et violence en banlieue. Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-
Denis. REBER, Bernard

Fiche 26 : Les religions du monde au Sommet de la Terre, Rio de Janeiro, 1992



Fiche 27 : L’organisation de I’Islam et la diffusion de son message sur I’Internet. L’organisation de
I’Islam en réseau lui facilite I’acces aux Nouvelles technologies de I’Information et de la Communication.
FLORANT, Jean-Baptiste

Fiche 28 : Cybersociologie des acteurs islamistes algériens. Formation et fonction des élites djaz’aristes.
FLORANT, Jean-Baptiste

Fiche 29 : Le prosélytisme politico-religieux sur le Web : ’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa
et le Djihad (L. I. D. D.). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique et de
propagande politique. FLORANT, Jean-Baptiste

Fiche 30 : Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire : I’exemple de Hijra
International Organisation (H. I. O). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique.
FLORANT, Jean-Baptiste

Fiche 31 : Le prosélytisme religieux sur le Web : I’exemple de “ The Voice of Islam ”...Analyse d’un
nouveau mode de la propagation de la foi islamique.

FLORANT, Jean-Baptiste

Fiche 32 : For a peaceful society. Organization and functioning of the Wongsanit Ashram. RASBASH,
Jane and HUTANUWATR, Pracha

Fiche 33 : Projet éducatif interreligieux au collége. Découverte de la diversité religieuse en classe de 4e
(13-14 ans). LAMINE, Anne-Sophie

Fiche 16

Stratégies d’éducation a la paix

Les limites du réle de I’Eglise catholique

L’éducation a la paix rencontre de nombreuses résistances : la passivité ou le scepticisme des personnes,
leur égoisme parfois (chacun chez soi), la résistance d’associations agissant pour d’autres causes et qui
craignent d’€tre *“ englobées ”, utilisées et récupérées par un Mouvement ayant pour préoccupation un
theme aussi vaste que celui de la paix.

Aussi certaines sections se sont-elles préoccupées de la mise en place d’une stratégie. Celle-ci suppose :
* des actions ponctuelles de sensibilisation, menées en collaboration avec d’autres associations. En
relevent I’animation de la Semaine de la Paix, de la Journée Mondiale de la Paix, la participation a des
sessions organisées par d’autres mouvements.

* Des actions a long terme : diffusion de travaux sur la paix et compilation de textes d’Eglise.

* La constitution de groupes-cibles que 1’on peut gagner au theme de la paix (le monde de I’enseignement
par exemple).

* Un travail a la base et au niveau de responsables. La base permet d’expérimenter et de concrétiser. Les
relations avec les responsables, les décideurs, permettent de valoriser le travail effectué a la base.

Mais a I’évidence, les différentes sections ont rencontré de gros problémes avec les responsables de la
pastorale de I’Eglise (a tous les niveaux). On peut aussi résumer les constats : faible mobilisation, peu de
motivation et guére de compétence chez les prétres et responsables d’Eglise. Le domaine ecclésiastique
ne semble pas concerné. Ici, aussi, une stratégie spécifique peut étre mise en ceuvre :

* I’introduction du théme de la paix dans la formation des catéchistes.

* Enseignement de la doctrine de la paix dans les séminaires et universités catholiques.

Plus globalement, cette désaffection dans les rangs de I’Eglise renvoie au discours méme de 1’Eglise et a
sa facon de se situer dans les débats contemporains.

La description des stratégies révele une profonde lucidité chez les participants. Elle oblige a s’interroger
sur les limites de I’action de Pax Christi et sur les institutions d’Eglise se préoccupant de la paix. Il y a ici
en germe une remise en cause radicale de la parole de I’Eglise ainsi que de sa mise en ceuvre.



Rédaction : 1991.
PAX CHRISTI INTERNATIONAL.
rue du Vieux Marché aux Grains 21, 1000 BRUXELLES. BELGIQUE.

COMPTE RENDU DE COLLOQUE. MABILLE, Frangois.

MONDE. PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; CATHOLICISME ;
RESISTANCE AU CHANGEMENT ; INNOVATION CULTURELLE ; EVOLUTION D’UNE
SOCIETE ; TRADITION CULTURELLE ; ECHEC ; RELATION COURT TERME LONG TERME ;
CHRISTIANISME ; RELATIONS INTERNATIONALES ; PAIX.



Fiche 17

Une Commission permanente d’éducation a la paix dans le cadre de la Conférence mondiale des religions
pour la paix

Présentation des objectifs, des projets et des expériences

L’assemblée mondiale 1994 de la CMRP (Conférence Mondiale des Religions pour la Paix), a Riva en
Italie, vota la création des commissions permanentes correspondant aux thémes principaux défendus par
la CMRP. Le role de ces commissions étant de garantir la continuité du travail au niveau des chapitres
nationaux et son harmonie avec les objectifs de la CMRP au niveau international.

Partant de la constatation que la majorité de conflits réels ou potentiels locaux, régionaux ou
internationaux sont souvent dus a des facteurs religieux ou idéologiques, une commission permanente
d’Education a la paix a été créée. Comme les religions sont partie prenante dans les conflits, elles ont
pour devoir de développer, a travers le travail de cette commission, des outils pédagogiques pour la
prévention et/ou la solution des conflits, de créer un climat de confiance entre croyants de religions
différentes vivant dans un méme environnement social. Bref, de prendre les devants pour promouvoir une
Culture de paix en créant des espaces pour jeunes et adultes, hommes et femmes ou ils apprennent 1’art de
faire la paix.

A travers sa premicre expérience sur le terrain, I’équipe de Education a la paix de la section francaise de
la CMRP fixe un premier objectif : jeter les bases de la Culture de paix qui consistent dans une meilleure
connaissance de ceux avec qui on veut partager cette culture. Une connaissance juste et sans préjugés qui
jette les ponts entre les personnes, les groupes et les sociétés de cultures et de religions différentes et qui
établit un climat de confiance permettant de passer a une étape ultérieure : entreprendre des projets
communs.

L’Exposition interreligieuse en juin-juillet 1998, organisée en marge du Mondial du football a St. Denis,
suivie d’une veillée inter-religieuse ont constitué des lieux privilégiés pour présenter la diversité des
religions qui coexistent en France actuellement et mettre en valeur leurs capacités respectives a
développer des rapports amicaux les unes avec les autres et a s’intégrer dans une culture de paix. Au dela
de la satisfaction des organisateurs et du public, cet événement interreligieux eut des résultats concrets
dont le plus important est la création d’un groupe interreligieux a la ville de St. Denis qui travaille sur
deux axes : approfondir a long terme la connaissance des religions et comprendre les liens possibles entre
paix et religion et entre violence et religions. La particularité de ce groupe vient du fait que son activité se
situe dans le contexte social de la banlieue parisienne qui est touchée par le probléme de la violence.
Outre ce groupe interreligieux qui se compose d’adultes et dont les activités s’adressent en général a un
public adulte, I’équipe de la commission Education a la paix a développé en collaboration avec les
professeurs d’un college d’enseignement privé catholique a St. Denis un Projet éducatif interreligieux qui
s’adresse aux éléves des classes de quatrieme.

Outre ces quelques réalisations concretes, la commission Education a la paix a été présente a travers ses
membres a des rencontres, conférences et débats autour de I’interreligieux. Ainsi, elle a pu partager et
confronter son expérience a celle d’autres acteurs du dialogue interreligieux.

1- St. Ouen I’Aumone, le 19 février, notre équipe de I’éducation pour la paix a proposé a des jeunes de
I’aumonerie une découverte interreligieuse.

Trois membres de la commission Education a la paix représentant trois religions différentes :
Catholicisme, Bahaisme et Islam ont offert aux jeunes une image nouvelle et inattendue, I’image d’une
amitié interreligieuse et d’un travail en commun pour un méme but : batir un avenir de paix. Ces jeunes
dont I’age varie de 12 a 17 ans leur ont posé des questions franches et pertinentes, et presque
équitablement réparties entre les trois intervenants. Découvrir plus d’une religion a la fois ne semble pas
les déconcentrer. Au contraire, leur désir de savoir, de comparer et de comprendre égalait bien leur
volonté de se situer en tant que jeunes catholiques.

2- I’Espace Interreligieux St. Jean a Nancy le 17 mars 99 :

L’espace St. Jean est un lieu de rencontre et de dialogue interreligieux. Dans le cadre de ses activités un
membre de la commission Education a la paix a été invité pour intervenir dans une conférence ayant pour



théme “ L’Islam : des préjugés au dialogue . Le co-conférencier, pasteur Ove Ullstad, de Strasbourg,
connaissant bien L’Islam et le dialogue avec les Musulmans, a bien développé la question d’évolution de
la connaissance de 1’autre, en I’occurrence le Musulman : comment se débarrasser des préjugés et des
idées stéréotypes héritées des périodes de conflit pour arriver a une connaissance juste et sans
mystifications qui permet de vivre ensemble et de travailler ensemble pour le bien de nos banlieues, nos
villes, notre pays...

3- ala Haye, mai 1999 :

Invités par la FPH, des membres de la commission Education a la paix ont participé a la conférence
mondiale sur la construction de la paix. La préparation des textes qui ont servi de support au travaux de la
conférence concernant les religions et la construction de la paix, a offert a I’équipe CMRP participante
une occasion unique pour enrichir son expérience. Elle a découvert d’autre expériences a des échelles
locale, nationale et internationale. Elle a rencontré des personnes motivées et impliquées dans la
construction et la préservation de la paix dans le monde, et a bénéficié de leurs apports, et surtout elle a
¢tabli des liens avec la FPH qui représente un lieu privilégi¢ d’échange de 1’expérience humaine dans
divers domaines pour le bien de toute I’humanité.

4- a Monbéliard, en juin 1999, une intervenante de la commission Education a la paix a été invitée a
rencontrer un groupe de femmes musulmanes et chrétiennes (certaines parmi elles sont mariées a des
musulmans). La raison d’€tre de ce groupe était la création d’une solidarité entre ces femmes appartenant
a la classe ouvriere, et faisant face a des difficultés matérielles, familiales et autres, surtout qu’elles vivent
dans une région assez touchée par le chomage (Peugeot est le principal employeur). Pour ces femmes, le
mot paix évoque avant tout paix familiale, paix dans le voisinage et paix économique. Mais par sa
composition, ce groupe est aussi interculturel et interreligieux de fait. Ainsi, elles ont exprimé leur
souhait de savoir plus sur la question de religions (Christianisme et Islam) en espérant que cette
connaissance les aide @ mieux comprendre leur enfants, maris, voisins voire a mieux se situer en tant que
femmes croyantes, pratiquantes ou pas dans leur réalité quotidienne.

Le développement des outils pédagogiques se fait par les intervenants de la CMRP en fonction de la
nature du projet et en collaboration avec les personnes ou les groupes avec lesquelles on travaille. Les
projets eux-mémes évoluent en fonction des besoins du public auquel ils s’adresse et selon les moyens
dont on dispose

Il y a une demande trés forte pour connaitre I’Islam, ce qui n’est pas surprenant vu que c’est la religion
minoritaire la plus visible en France et dont les média parlent le plus, et qui semble étre, pour beaucoup,
difficile a intégrer dans une culture de paix.

Rédaction : LABIDI-MAIZA, Mehrézia. 1999.
Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP).
10 rue du Cloitre de Notre Dame, 75004 Paris, tel : 01 46 33 45 39, fax : 01 46 33 76 42.

FRANCE. CULTURE DE PAIX ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; EDUCATION A LA PAIX ;
RELIGION ; PAIX.

Fiche 18
Spirit in Education Movement in Burma
Grassroots Leadership Training for Peoples from Burma

Burma is in a unique position in development. The country has been closed for many years and is now
awakening and opening her eyes in amazement to the rapidly changing world. Structural violence at the
grassroots level is severe. Agricultural produce and natural resources flow out from the indigenous
villages through a variety of exploitative means leaving the villagers with not enough for basic needs and



constantly caught up in a cycle of debt. It is crucial that the peoples of Burma develop a critical
understanding of the present world situation in S. E. Asia and further afield as well as tools to analyze
their local situaltion. Thailand and the Philippines are nearby examples of how the natural, cultural and
physical environment is damaged by mainstream development and a consumer culture. In an attempt to
prepare some of the peoples of Burma for the inevitable challenges that come in the wake of thirty years
of ethnic conflict and with the onslaught of development, Spirit in Education Movement (SEM) embarked
on an annual three month training programme based at Wongsanit Ashram, Thailand that aspires to
facilitate a vision and the knowledge for alumni to return to their societies and build up grassroots
community development activities. Participants all have a commitment for social change work and many
are community leaders running small projects often associated with the church. The pilot course in 1996
was for Kachin participants of the Baptist faith. Later courses, again mainly Baptist, included participants
from ethnic groups of Mon, Lisu, Wah, Kachin, Karen, Lahu and Shan. In the long term SEM aspires to
include Burman’s and Buddhists and to run regular inter-ethnic, inter-religious courses for other
oppressed groups in the region.

The training content is carefully designed in keeping with the SEM holistic education philosophy. Firstly,
to give a clear idea on the negative and positive aspects of the current development models and to help
participants develop their vision for a society they would like to build in the future in their communities.
(Think globally). Secondly, to provide skills and inspiration to run grassroots community organisations
and thirdly to encourage and integrate the participants’strong spiritual and cultural wisdom as a base of
their activities. (Act locally). The courses include intensive field studies in Thailand and the Philippines
visiting NGOs and engaged spirituality projects operating in urban and rural sectors at grass roots level ;
intellectual debate with leading figures from the NGO world ; deep ecology ; community building ;
conflict resolution ; participatory community study ; project proposal writing ; a retreat and internships in
areas of special interest. There is an opportunity to learn from the mistakes, successes and challenges of
neighbouring countries and to compare the Buddhist, Christian and secular contexts. In the final days of
the 1996 training the Kachin participants came up with the following vision :

Vision for the future of Kachin Society

“ The vision is a government elected by the people with a core mission to serve the people. To ensure the
government truly serves the needs of the general population there will be people participation in decision
making at all levels. The whole society will run democratically rather than just a token democratic
government.

We foresee a kind of development that will not weaken our traditional and religious values. Our vision is
a holistic form of development that will not be driven by greed but have a spiritual base so that material
gain will not be the only motivation. We aspire to live in a society that balances religious, social and
cultural wisdom with economic and technological gain without harming the environment.

A united people who are aware of their own situation and determined to build up a just, sustainable and
democratic society. ”

In keeping with SEM philosophy the training does not finish at the end of the course — participants
continue learning and follow-up programmes are tailormade to help facilitate moves towards sustainable
visions such as the Kachin describe above. Six months after the training resource people visit
participant’s communities and help faciltiate community development projects and assist with project
proposal writing. Follow-up sessions have revealed how alumni use their experiences as the basis of
church teachings and group sessions. Some travel to remote villages where as many as 700 people gather
to listen and debate topics such as environmental and cultural degradation. SEM was greatly encouraged
to hear stories of how alumni saved a forest area by explaining the long term problems of logging and
inspired many other local activities. The majority of alumni are incorporating the teachings into
community development projects some of which are receiving outside funding. All projects come out of a
participatory process and to avoid dependency aim for self reliance after the first few years. Project areas
include : sustainable agriculture, natural resource management, leadership and vocational training,
community income generation and micro-credit. SEM facilitates additional programmes to support
projects, help with project management, training for trainers, curriculum development and specific
technical skills as required. SEM’s commitment to these groups is long term and extensive follow-up
activities and exchanges will be ongoing over the next decade.



The situation in Burma is unique. SEM aspires to help the ethnic people deal with some of the challenges
they face after 40 years of civil unrest and those that will come to their societies with the inevitable greed
and delusion that are the by-products of the present dominating, consumer- oriented world view.

Rédaction : RABASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha. 1999.
WONGSANIT ASHRAM.

PO Box 1, Ongharak. Nakonnayok 26120, Thailand, tel : 00 66 2 546 15 18,
email : atc@bkk.a-net.net.th.

ORIGINAL TEXT.
ASIA. EDUCATION AND RELIGION LEARNING PROCESS COMMUNITY PROCESS TRAINING
PROCESS DIALOGUE BETWEEN RELIGIONS

Fiche 19
Stratégies de paix : I’art du compromis (inter et intra-religieux)
Réhabiliter la notion de *“ compromis ” dans une dynamique créative

Deux auteurs, Alain Blancy et Gunther Gebhardt ont réfléchi a la notion de compromis et proposent des
solutions de sortie de crise qui semblent converger...

Issus de “ lieux ” différents, ces deux textes, me paraissent converger en une stratégie incontournable
dans toute situation de sortie de crise ou de guerre. Alain BLANCY est un théologien protestant d’origine
juive. Déporté durant la derniere guerre, il a réfléchi en profondeur sur le pardon, la réconciliation, la
reprise de dialogue. Gunther GEBHARDT, non-violent, alimente une stratégie du méme ordre entre
religion douce et intégrisme.

1. Le bref texte d’Alain Blancy pose le principe de fond de toute sortie de crise, de toute issue a un conflit
: la reconnaissance de I’autre et le compromis qui en découle. Sans doute convient-il de le mettre en
ceuvre, aussitdt que 1’on peut réunir les parties en présence avec un minimum de confiance.

Qu’est-ce qui rend les conflits inévitables, et qu’est-ce qui les rend obsolétes ? Pourquoi un conflit éclate-
t-il ? Comment se termine-t-il ? On voit bien que si la violence initiale est toujours liée a une volonté
d’humiliation, d’écrasement, voire d’anéantissement d’autrui, la fin de cette violence devient possible,
non dans la quasi — disparition de 1’autre, mais dans la reconnaissance de son droit a I’existence, de la
légitimité de sa cause. Cette reconnaissance conduit nécessairement a la négociation et au compromis. La
seule fagon de résoudre les conflits latents ou aigus est I’art du compromis. Il faut louer le compromis qui
est acceptation de la relativité des choses, des causes, le refus de diaboliser autrui pour mieux le
disqualifier. C’est ce qu’on appelle la démocratie, moins le pouvoir de la majorité que le respect des
minorités. Le compromis est, comme 1I’étymologie le suggere, une ““ promesse tenue en commun . La
relativité ne signifie pas, a I’'inverse de ce qu’on croit, la tolérance et I’indifférence, toutes choses étant
¢gales. Non, I’art de la relativité est I’art de la proportionnalité. Ce n’est pas renvoyer les adversaires dos
a dos, mais ¢’est néanmoins la disposition a faire des concessions. Encore un terme qui implique le
partage et la communion. Rien n’est joué a I’avance, mais le respect de I’autre comme un autre soi-méme
— dont I’amour va se réfléchir et revenir a soi-méme, comme le dit le commandement divin, — est le
commencement de la sagesse. Il y faut, bien sir, la condition initiale de la confiance, ¢’est-a-dire de la
foi. Mais a la différence des mafias qui, un peu partout, prennent le pouvoir et propagent la terreur pour le
prix de I’argent, les parties en cause dans les conflits ont montré par leur souffrance et par leur ténacité
qu’elles sont dignes de respect, ce dont la confiance émerge et se nourrit. Prises au piege, dans la
souriciére d’un lieu qu’elles ne peuvent ou ne veulent quitter, elles sont confrontées dans un test de vérité
nue a ce qui les étreint et les consume.



Entre la fidélité a des principes et des traditions, une origine et une identité, et un désir et une disposition
a changer, il n’y a pas a choisir. L’identit¢ comme la tradition est un mouvement, une dynamique,
I’origine est le principe, un moteur. L universalisme n’est pas, n’est plus la victoire d’un protagoniste sur
les autres, mais bien la combinaison créatrice de plusieurs projets. L’art, la religion, sinon la connaissance
ont toujours ¢été, voulu étre, des forces créatrices, inventives, découvrantes... La véritable mémoire est
celle qui sait reconnaitre dans I’histoire, non les échecs des pseudo-fins de celle-ci, mais les nouvelles
symphonies, avant qu’elles ne se figent en systémes définitifs. L appel au * pas-encore  est plus fort que
celui du “ deja-1a ...

2. Gunther Gebhardt évoque les “ deux cultures religieuses ” : les conflits font partie des réalités
humaines : il ne s’agit donc pas de prévenir les conflits mais d’étre attentif et éveillé aux conflits
potentiels, de prévenir leur éclatement violent et de les gérer d’une fagon non-violente, avec le but de
transformer le potentiel agressif qui s’y accumule en une source de créativité, de constructivité et de
libération. Un principe directeur de la gestion non-violente des conflits est d’éviter qu’il y ait vainqueur et
vaincu — source de conflits futurs déja programmés — et d’ceuvrer vers une culture du compromis. Elle
n’est pas une culture de I’exclusion mutuelle mais de la création d’un avenir commun ou tous gagnent. Si
les religions veulent devenir acteurs d’une telle culture non-violente du compromis, elles sont obligées
d’affronter d’abord les conflits qui les traversent en leur sein méme et d’apprendre a les gérer. Or, le
conflit majeur qui traverse le monde religieux a présent n’est pas un conflit entre familles religieuses : les
conflits inter-religieux sont relégués au second plan par le conflit intra-religieux entre les expressions
fondamentaliste et libérale de la méme tradition religieuse. Nous sommes la devant deux cultures
religieuses et la grande confrontation inter-culturelle se joue a ce niveau-la. Ceci d’autant plus que ce
conflit inter-culturel ne se limite pas a la vie interne des religions (il souléverait alors peu d’intérét) mais
il a un impact direct sur les sociétés puisque les tendances dites fondamentalistes visent justement a
déstabiliser les sociétés sécularisées et a leur imposer le totalitarisme de leur vision d’une société
dominée par une religion, comme 1’a fort bien analysé le sociologue Gilles KEPEL. Les expressions
fondamentaliste et libérale de la religion reflétent ce que 1’idéologue Johan Galtung appelle “ les aspects
durs et les aspects doux ” de la religion.

Si la gestion non-violente des conflits forme une composante d’une culture de la paix et si I’on doit
attendre une contribution significative des religions, cela suppose d’abord une transformation profonde
des religions elles-mémes de I’intérieur. Une conversion véritable vers la religion douce. La religion
douce est bien présente dans chacune des religions, mais, a travers 1’histoire, elle a souvent été
marginalisée, discréditée, étouffée, Puisque, par définition, elle ne cherche pas le pouvoir et la
domination, mais est critique par rapport au pouvoir. La religion douce est celle qui privilégie la
communication horizontale, le dialogue entre croyants ayant atteint I’age de la maturité religieuse, la
quéte en commun de la vérité qui est au-dela de toute religion ; elle est la religion de 1’accueil de I’autre,
de la pluralité et du globalisme. Elle confére, certes, a I’individu un élément de son identité, mais une
identité qui inclut toujours I’autre au lieu de se démarquer et de s’isoler de lui. Les religions n’ont jamais
vraiment opéré cette conversion vers la religion douce par peur de perdre leur identité en s’ouvrant vers
une conception plus large de la vérité. Or les religions trouveraient au contraire une nouvelle identitg,
désirée et partagée par un nombre bien plus important de nos contemporains, si elles osaient se
transformer en forces de paix et d’ouverture.

Le texte d’Alain Blancy a paru dans le courrier des lecteurs du journal “ Réforme - ; il s’agissait, a partir
de la “ Shoah ”, des procés Papon et Pinochet, et du Rwanda, par exemple, d’engager une réflexion sur
les notions et les pratiques de “ JUSTICE, PARDON, AMNISTIE... ” Méme hors situation de conflit, je
suis sans cesse confronté a cette question : comment assumer a la fois mon héritage culturel et religieux
(mais aussi familial, national, etc.) et mon profond désir de changement, mes racines et mon aspiration a
un projet créateur, le “ déja-la ” et le “ pas-encore .



Rédaction : BOIS, Roby. 1999.
GEO — TYPE DE SOURCE — NOTES

Fiche 20

Inventer des stratégies de paix en Algérie ?

La sortie de crise de tout conflit politique et/ou de guerre civile :

inventaire des défis, reconnaissance de 1’autre, recherche de compromis, respect des minorités. Comment
dissoudre la méfiance ?

C’est ce qui a été tenté lors d’une rencontre de quatre jours au printemps 1996, dans la région de
Montpellier (France). L’ Association France-Algérie Languedoc-Roussillon, avec le soutien financier de
la Fondation Charles Léopold Mayer pour le Progreés de I’homme a réuni une quarantaine d’Algériens et
d’Algériennes (hommes et femmes a parts égales) venant d’Algérie ou de France. La fiche décrit la
méthode stricte employée et appliquée avec rigueur par Pierre Calame (FPH) et par Roby Bois (France-
Algérie).

Depuis 1992, éclate au grand jour une violence qui déja sévissait depuis plusieurs années. A une “ guerre
civile larvée 7, succede la terreur et le sang, et les points de vue sont de plus en plus divergents, méme
entre proches : sur la situation et I’avenir, on peut tout dire et son contraire... Comment, dés lors, tenter
d’¢laborer, humblement, des stratégies vers la paix ?

Le moteur serait une certaine confiance retrouvée entre amis, — ou comment dissoudre la méfiance ?
Réunir quelques personnes amies, (ce point est important), et invitées sur ce seul critére : quarante
Algériens et Algériennes, (et quelques Francais) ; de tendances différentes : directement touchées par le
conflit ; venues d’Algérie et de France -, hommes et femmes ; musulmans chrétiens et agnostiques (mais
— grave échec | — pas un ‘intégriste’). Pendant quatre jours, sauront-ils se parler et s’écouter, sans enjeu
de pouvoir, sans enjeu de convaincre ? Sauront-ils identifier les défis essentiels a relever aujourd’hui pour
reconstruire I’ Algérie, demain ? Une seule question : elle concerne 1’avenir dans une tension féconde
pour penser I’ Algérie de demain. Cela ne va pas de soi ; dans toute situation de conflit les énergies sont
tendues vers la fin du conflit. Apres le cessez-le-feu, il est trop tard pour réfléchir. On ne prend jamais le
temps de préparer les étapes d’une paix durable. Or ¢’est pendant la violence que se construit 1’aprés-
violence...

Une méthode : celle du “ tour de table rigoureux ” ! Chacun est invité a prendre la parole, — non pour un
discours théorique, ou un exposé savant et universitaire, — mais pour reconnaitre et déchiffrer une
situation dans toutes ses dimensions. Le vécu de chacun est le plus important pour rompre avec les deux
illusions noire et rose du pessimisme et de I’optimisme, également pernicieuses, parce que caricaturant la
réalité. Le possible fait partie du réel : il y a toujours quelques premiers pas possibles la ou se dissout la
méfiance : alors commence a se tisser la paix.

Alors apparait peu a peu un autre visage de 1’ Algérie : des convergences d’espoirs, des rapprochements
de réves, des perspectives communes ou divergentes, plutdt que des projets de société affrontés a
d’autres. Des forces de vie au travail en Algérie sont reconnues, des défis sont relevés ; tout un ensemble
de réseaux de forces de vie, pour I’emporter sur les forces de mort : des initiatives locales, des
perspectives. Ainsi, s’invente un art de la paix, enraciné au cceur méme de la situation de guerre. Ainsi,
s’¢élabore une stratégie cohérente de construction a long terme de la Paix en Algérie. “ Tisser la paix ”,
cristalliser cet immense message d’espoir et de résistance de tout un peuple...

La rencontre (relativement facile a organiser, mais difficile a vivre !) vaut autant par la démarche que par
son produit : cette expérience est valable dans toute situation de conflit ou de crise. Dans le cas précis de
I’ Algérie elle a permis de dresser un premier inventaire des défis auxquels se trouve confrontée la
construction de la paix : L’ECOLE. REDONNER DES PERSPECTIVES AUX JEUNES. CONSTRUIRE
UNE SOCIETE D’ECHANGES ET D’OUVERTURES. FAIRE EVOLUER LA FAMILLE EN TANT



QUE LIEU DE MEMOIRE, DE TRANSMISSION DE VALEURS, ET D’IDENTITES. REDEFINIR
L’ETAT. CONSTRUIRE LA SOCIETE CIVILE. FAIRE EVOLUER LA FABRICATION DES ELITES.

1. Laméthode de travail inductive mise en ouvre (en grand groupe d’environ 40 personnes) permet une
approche réaliste a condition d’y imposer fermement la régle du jeu : la prise de parole est ordonnée et
controlée, et le principe reste le respect absolu du témoignage de 1’autre. Dés lors, a partir du vécu de
chacun on peut espérer aller, parfois, plus profond que par une approche DEDUCTIVE, a partir de
connaissances de type universitaire.

2. Ce type de rencontre devrait étre utilisé pour des rencontres inter-religieuses : non pas entre les
doctrines et les experts, mais entre les croyants.

3. La “ mémoire ” de cette rencontre se présente sous une double forme d’écriture, permettant d’en mieux
comprendre le déroulement :

* une tentative de SYNTH’SE des grands thémes débattus et des défis identifiés

* des extraits des PAROLES vivantes échangées par les participants.

Rédaction : BOIS, Roby. 1999.

Association FRANCE-ALGERIE Languedoc-Roussillon et la FPH.

“TIWIZI”, 7 rue des Combes, F. 34570 SAUSSAN France. tel 33/4 67 47 74 49 Fax 33/4 67 47 74 49.
E-mail : robyl@mnet. ft.

RECIT D’EXPERIENCE ; MEMOIRE ; PUBLICATION ; COMPTE RENDU DE SEMI. BOIS, Roby.
Pour plus d’informations, on peut contacter BOIS, Roby 8 FRANCE-ALGERIE. Le séminaire “ Tisser la
Paix ” a eu lieu en avril 1996, aux Tourelles, couvent des Dominicaines, a 34270 St Matthieu de Tréviers
tel : 04 67 55 20 62.

ALGERIE. CONCILIATION ; EDUCATION A LA PAIX ; CONSTRUCTION DE LA PAIX ;
CULTURE DE VIOLENCE ; CULTURE DE PAIX ; ECHANGES. D’EXPERIENCES ; PREVENTION
DES CONFLITS ; RESOLUTION DES CONFLITS ; MEDIATION POUR LA PAIX ; ACCEPTATION
DE L’AUTRE ; CLIENTELISME.

Fiche 21

Religion et Paix en Algérie : Islam, christianisme et humanité plurielle.

Au cours de plusieurs entretiens, Pierre Claverie, évéque d’Oran (Algérie) assassiné en aott 1996, délivre
son “ testament spirituel ” : relations intérieures a 1’Islam relations des religions entre elles ; comment
vivre une humanité plurielle...

Le témoignage de Pierre Claverie est simple : il est contenu dans le titre de 1’article cité, “ Humanité
plurielle ”, — article ou il salue I’émergence d’une autre maniére de vivre ensemble.

1. L’Islam ou les islams : en Algérie nous assistons a une tentative de redéfinition du cadre religieux
jusque la paisiblement assumé : consensus mou, ciment de la société, cet ordre religieux tenait lieu de
culture et fournissait un apport précieux d’histoire et de civilisation a la nation. Il vole en éclats sous la
double pression de la rationalité moderne et des divers courants qui traversent un monde musulman
profondément et ouvertement divisé. L’Islam n’est plus le socle inébranlable de I’identité algérienne : il
se fissure et, loin d’étre un facteur d’unitg, il est la source méme des plus violentes oppositions. Beaucoup
de croyants sont aujourd’hui plongés dans un désarroi sensible a la fois par la radicalisation d’un discours
de plus en plus “ mythique ” sur I’Islam idéal, et par la dérive des valeurs et des comportements.

Des questions profondes sont posées a I’intérieur du monde algérien musulman ou la religion est
profondément liée a I’identité : étre algérien et tre musulman, cela va de soi et cela ne pose aucune
question. Paradoxalement, cette crise est le premier pas d’une ouverture dans 1’histoire contemporaine de
I’Algérie... Alors qu’on était paisiblement musulman — cela faisait partie de la culture, de la



personnalité, des évolutions historiques — des gens arrivent [du Machrek] et vous disent que vous étes de
mauvais musulmans, que vous n’avez jamais été¢ de vrais musulmans. Au nom de cet Islam idéologique,
les personnes, les groupes sont remis en question : “ Qu’est-ce donc que I’islam ? Y a-t-il plusieurs islams
?” On prend alors conscience qu’il y a diverses interprétations possibles, tolérables ou intolérables,
orthodoxes ou non, mais qu’en tout cas, elles existent et parfois s’imposent ; cette question n’est pas
seulement intellectuelle, traitée dans des colloques, elle touche a 1’identité profonde du ““ Qui suis-je
maintenant ? Dans quel groupe vais-je retrouver mon identité ? ” Il s’agit de s’approprier maintenant son
histoire, aussi bien tous ceux qui, islamistes, sont partis dans la montagne au sein des groupes armeés, que
pour ceux qui résistent a cette forme d’Islam. Il s’agit de s’approprier maintenant son identité. Ce
questionnement renvoie les Algériens a leur jugement personnel. I1 faut faire un choix : certains partent
dans la montagne, certains soutiennent le pouvoir, certains sont des démocrates. Le choix personnel est
nécessaire maintenant. Voila I’avénement dans la société algérienne de ce que le Professeur Talbi appelle
la “ modernité ”, I’émergence de 1’individu, de la personne. On ne peut plus se contenter d’appartenir a
un groupe et d’identifier son identité personnelle a ce groupe, parce que le groupe a éclaté. Il faut choisir
et donc il y a émergence d’un phénoméne nouveau et peut-€tre d’une autre maniére de vivre ensemble ”.
2. Pensée unique ou société plurielle : Cette évolution s’applique aussi, non seulement a la religion, mais
a la société globale — la sortie de la violence et la construction d’une paix durable passent par cette
recherche — non d’un consensus national — populiste, mais d’une pluralité féconde, acceptée,
recherchée : le concert symphonique des voix diverses remplagant le chant populaire imposé.

3. Un “ chemin neuf ” pour les relations entre les croyants découle de cette orientation. Non le classique
dialogue institutionnel islamo-chrétien par exemple ; “ ces grandes manifestations au cours desquels un
bloc musulman et un bloc chrétien échangent des idées formelles risquent d’€tre une duperie... Le
dialogue ne consiste pas a échanger des informations et a réaffirmer des credos respectifs et contraires,
mais a poser a I’autre et a se poser a soi des questions radicales ”. Se placer “ sur les lignes de fractures de
I’humanité : c’est 1a que Jésus s’est posé. 11 est mort 1a . Ceci implique une approche nouvelle,
constructive de paix : rencontrer un homme priant, parmi d’autres priants ; rencontrer les autres priants la
— méme ou eux rencontrent leur Dieu ; derriere la forme de la religion (pricre, liturgie, dogmes...)
retrouver 1’intention qui la nourrit. La peut naitre ’humanité plurielle.

Face a la situation dramatique de 1’ Algérie (mais aussi de bien d’autres crises dans le monde, ou la
religion est a la fois une des causes des dégats et une des clés d’une solution) le ““ testament ” de
Monseigneur Pierre CLAVERIE ouvre des pistes : sa passion du dialogue vrai, son analyse lucide, mais
sans morosité, sa vison sereine d’une Algérie (- d’une humanité) ouverte, plurielle, fraternelle...

Rédaction : BOIS, Roby. 1999.

Association FRANCE-ALGERIE Languedoc-Roussillon.

BOIS, Roby. “ Tiwizi ”, 7 rue des Combes ; F. 34570. SAUSSAN. tel : 33 4 67 47 74 49. fax : 33 4 67 47
74 49.

e-mail : roby@mnet. ft.

ENTRETIEN ; PERIODIQUE ; NOTES DE TRAVAIL CLAVERIE, Pierre. CLAVERIE, Pierre.

On peut consulter sur ces différents thémes religieux et théologiques : Lettres et messages d’ Algérie de
CLAVERIE Pierre, publi¢ chez Karthala. 1997. ISBN : 2-86537-657- Sept vies pour dieu et I’ Algérie,
publié chez BAYARD EDITIONS 1996-ISBN 2 227 436 48 4.

ALGERIE. RELIGION ; PAIX ; EDUCATION A LA PAIX ; TRANSITION POLITIQUE ;
SOLIDARITE ; RENCONTRE ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; RECONCILIATION ;
PROCESSUS D’EVOLUTION DES MENTALITES ; CULTURE DE PAIX ; CHRISTIANISME ;
ARTISAN DE PAIX ; PLURALISME.



Fiche 22
Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare

L’espace balkanique constitue pour les historiens un complexe carrefour des civilisations, des religions et
des populations. Le périmeétre géographiquement délimité qu’on connait aujourd’hui sous le nom de “
I’espace ex-Yougoslave ” est un excellent exemple de ce qui peut se passer quand trois grandes approches
religieuses se rencontrent dans un espace limité. Ces approches sont celle catholique du Vatican, celle de
Jérusalem (qui représente a la fois I’Empire Romain d’Orient, ainsi que la terre sainte du Judaisme et de
I’Islam), et enfin, celle orthodoxe de ce qu’on a appelé “ la troisieme Rome ”, ¢’est-a-dire Moscou.

On ne reviendra pas a I’histoire passionnante de la confrontation perpétuelle de ces trois différentes
visions de la religion dans le sud des Balkans, mais on essayera plut6t de situer ce large sujet dans un
contexte plus restreint et surtout tres actuel, celui du conflit du Kosovo. Quoi de mieux pour comprendre
cette situation tendue et envisager sa solution que de suivre les prises de position officielles des décideurs
religieux (et parfois politiques) sur cet épineuse question ?

On commencera directement par le Vatican, probablement une des positions les plus pacificatrices et
mieux adaptées a la conjoncture conflictuelle au Kosovo, due en grande partie a la propension vers une
analyse plus objective de la part d’une Eglise catholique neutre dans un conflit opposant des sujets
orthodoxes a des sujets musulmans. Cela pourrait expliquer aussi pourquoi I’appel du Pape Jean Paul II
du 28 mars 1999 n’aura pas I’impact notable qu’il aurait du avoir, vu — au moins — son intérét direct,
pratique. Allant jusqu’au bout de son role de médiateur, Jean Paul II insistera sur le fait qu’* il n’est
jamais trop tard pour des discussions pour la paix ”, faisant appel a toutes les parties impliquées dans le
conflit d’arréter de combattre et de retourner a la table de négociations.

Dans cette méme optique, Monseigneur Jean-Louis Tauran, ministre des affaires étrangeres du Vatican,
fut envoyé a Belgrade, le ler avril 1999, avec la tiche d’essayer de nouer, au nom du Saint-Siege, une
médiation en vue d’un relancement du processus de paix au Kosovo. Il délivra le méme jour, pendant une
rencontre assez bréve, un message personnel de la part du Souverain Pontife au président serbe Slobodan
Milosevic. Monseigneur Tauran eut aussi une entrevue avec le patriarche orthodoxe de la Serbie, Sa
Sainteté Pavle, qui lui a fait part de son inquiétude vis-a-vis du sort immédiat et futur des simples Serbes,
qui subissent les effets meurtriers des bombardements de I’OTAN.

Du c6té de Jérusalem, on se soucie moins, de ce qu’il parait, pour une résolution pacifique et équitable du
conflit kosovare, a partir du moment ou la position officielle du clergé, qui est entiérement partagée par la
classe politique, est plus que radicale. Le ministre Israélien des Affaires Etrangeres, Ariel Sharon,
provoqua une vive réaction en Occident en déclarant que les actions de ’OTAN en Yougoslavie vont
vers I’indépendance de la province du Kosovo, un premier pas vers la Grande Albanie, qui constituera
I’expansion du terrorisme islamiste ”” au cour de I’Europe. Cette position bénéficia d’une trés pointue
critique de la part du secrétaire Américain d’Etat, Madeleine Albright.

Enfin, en avancant sur une hypothétique échelle de la tension religieuse, on arrive a I’approche trés peu
nuancée de 1I’Eglise orthodoxe russe, qui soutient ouvertement la guerre au Kosovo, n’admettant point
une défaite des forces orthodoxes. Car le pan-orthodoxisme représente pour Moscou une issue irréfutable,
le clergé ne pouvant que sympathiser avec leur freéres orthodoxes Serbes. Parfois on fera bien plus que
cela : les prétres moscovites bénissent les soldats russes qui vont lutter a nouveau a coté des Serbes,
comme ce fut le cas en Bosnie, en Croatie, a Krajina et a Srpska. Esprit d’un messianisme mal compris ?
Selon les témoignages des quelques militaires — volontaires — Russes présents en Serbie, il est certain
qu’a leur départ de Moscou I’Evéque Nikolai tint une messe exceptionnelle pour ces troupes. En plus, on
leur offrit une croix bénie, en médaillon, “ pour les protéger de tous les maux ”. Ce n’est donc pas un
hasard si la plupart des gens simples pensent, en Russie, comme un de ces mercenaires déployés en
Yougoslavie, affirmant avec la main sur le cour : “ Nous n’allons pas lutter principalement pour les
Serbes. C’est vrai, ils sont nos freres, mais il s’agit de plus ici. IIs sont des Slaves, comme nous.
Maintenant, la lutte n’est pas menée contre les Serbes, mais contre les Slaves en général. Leur malchance
c’est qu’ils sont plus a I’ouest que nous. Mais, apres avoir dépassé ceux-ci, I’ennemi va foncer droit sur



nous. C’est pour ¢a qu’on ne doit pas les laisser faire. Ils sont une bande de non-croyants, qui veulent
détruire notre sainte croyance orthodoxe .

Comme on peut le voir, le conditionnement du conflit du Kosovo, ainsi que son traitement, sont des
questions trés complexes, et face a la difficulté du dialogue des religions, qui reste encore une triste
réalité au début du xxe si¢cle, I’homme demeure une proie face aux formes modernes de radicalisme,
comme le nationalisme ou le ségrégationnisme social ou religieux. La défense de la patrie peut nous
demander de risquer nos vies pour faire face a tout agresseur, mais elle ne peut pas prétendre de nous de
devenir des meurtriers, de hair ceux qui représentent une autre nationalité ou une autre religion,
d’exterminer ceux qui sont attachés a leurs traditions et coutumes. La patrie peut nous demander de
défendre ses ruines, mais elle ne peut pas prétendre de la remplir de cimetieres de la haine ethnique ou
religieuse.

Rédaction : PARLEA, Dan. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL.
EUROPE. RELIGION ; EGLISE ; RELIGION ET VIOLENCE ; CATHOLICISME ; ISLAM ;
RELIGION ET POLITIQUE ; PAIX ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX.

Fiche 23

Exposition et veillée interreligieuses
Accueil interreligieux pendant la période
du Mondial de Football a Saint-Denis

Pendant la période du Mondial de Football (juin — juillet 1998), la ville de Saint-Denis est en féte et
accueille des visiteurs-supporters du monde entier. La proposition de la Conférence Mondiale des
Religions pour la Paix (CMRP) de préparer une exposition interreligieuse et une veillée a donc été
naturellement tres bien accueillie par le dioceése de Saint Denis, qui fournissait les lieux d’accueil et le
budget de I’opération.

Dés le mois d’avril, une petite équipe, initiée par la CMRP, a laquelle ont participé des personnes de
religions chrétienne, juive, musulmane, bahaie, bouddhiste et hindoue, a préparé une exposition d’une
vingtaine de panneaux.

La recherche d’informations, de photos, de textes, le choix de ceux qu’on va présenter, s’en expliquer
dans le groupe, c’était déja du dialogue interreligieux. L’objectif est de montrer la diversité au sein des
religions, la diversité des religions et quelques aspects du dialogue interreligieux. L approche se veut
simple : des photos et de trés courts textes. Pour chaque religion, deux panneaux ont été réalisés. Le
premier invite a la pri¢re et la méditation avec une image forte et un court texte (extrait des écrits de
référence). Le second panneau comporte plusieurs illustrations montrant la diversité de la tradition (lieux,
pratiques, fétes...). La spiritualité n’étant pas le monopole des religions, les laics ne sont pas oubliés : un
panneau présente le texte de Brel, la Quéte. D’autres panneaux présentent des temps forts du dialogue
interreligieux a travers les siécles, la charte de la Conférence Mondiale des Religions pour la Paix, une
Déclaration interreligieuse de solidarité avec les Algériens et la “ Régle d’or 7, du respect de soi et de
I’autre, que I’on retrouve dans toutes les traditions. Ainsi, a la basilique-cathédrale de Saint-Denis,
pendant un mois une exposition accueillait chacun dans sa tradition et I’invitant a découvrir celle des
autres.

Pendant cette période, un temps fort a été organisé : une veillée artistique et interreligieuse, dans une
autre église de Saint Denis. C’est la rencontre de 1’art et la foi, conjuguée au pluriel. Des moments



artistiques alternent avec de courts textes de priéres : une fliite bouddhiste, une danseuse qui s’envole sur
un choral de Bach, une chorale soufie, un cantique africain, une danse sacrée indienne, des chants judéo-
andalou, musulman ou bahai, un groupe dansant le “ mystére d’amour ” sur le Kyrie de la Missa Criolla.
Le chant, la danse, la musique se font priéres, invitations a la découverte de I’autre au-dela des mots.
L’assistance était de prés de 300 personnes et incluait des représentants de toutes religions.

Pour clore la soirée, un verre de 1’amiti¢ a donné I’occasion de rencontres et de contacts. Un groupe
interreligieux d’une trentaine de personne s’est constitué a la rentrée suivante. Parmi ses pistes de travail :
le regard sur les autres, comment dépasser la violence et la peur, échange d’expériences sur ces questions.

“ Que des versets du Coran soient lus par un imam dans une église, ¢’était quelque chose de formidable,
s’est exclamée Fatima, on peut échanger, toutes les religions ont des valeurs communes, ajoute-t-elle, on
peut s’apporter mutuellement... ” ! Beaucoup des remarques contenues dans le livre d’or mis a la
disposition des visiteurs pendant 1’exposition étaient du méme ordre. Dans une ville aussi cosmopolite
que Saint-Denis, les gens ont apprécié cette initiative : des jeunes et des moins jeunes, des classes de
catéchisme, des étrangers comme par exemple du Sri Lanka. D’ailleurs, une cinquantaine d’entre eux ont
spontanément laissé leurs coordonnées en espérant aller plus loin. C’est ce qui ¢’est produit avec la
constitution d’un groupe inter religieux d’une trentaine de personnes, voyant la un lieu d’échange et de
partage culturel.

Si ’ambiance festive de la coupe du monde a contribué au succes de ces deux manifestations, celles-ci
ont débouché sur de réels projets interreligieux et renforcé 1’intérét pour des personnes de cultures ou de
nationalités différentes de cohabiter et de mieux se comprendre.

Rédaction : LAMINE, Anne-Sophie. 1999.

Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP)

pour le département du 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8 rue Gibault, 93 200 Saint-Denis,
tel/fax 01 48 20 78 86, e-mail lamine@limhp.u.

RECIT D’EXPERIENCE ; TEXTE ORIGINAL.
FRANCE. RELIGIONS, DIALOGUE INTERRELIGIEUX, BANLIEUE, ART, INTERCULTUREL.

Fiche 24

Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux
Expériences de dialogue interreligieux dans des écoles
et des colléges de divers pays d’Europe

Cette fiche présente le livre ““ D’assise a la cour de récréation, pédagogie du dialogue interreligieux, de
Gilbert Caffin et Anne-Bénédicte de Saint Amand, paru au Cerf, en 1999 (150 p.). L’ ouvrage porte sur
des expériences de dialogue interreligieux a I’école et au collége, dans différents pays d’Europe et
s’inscrivant dans le cadre d’un projet d’une association européenne, le GERFEC (Groupement d’Etude et
de Recherche pour la Formation des Enseignants Chrétiens). Le dialogue interreligieux se limite au
dialogue judéo-islamo-chrétien (il est prévu de 1’¢largir dans une étape ultérieure). Le livre allie
questionnements sur le dialogue interreligieux, récits et analyses d’expériences de terrain et propositions
pédagogiques.

La premiéere partie s’intitule “ questionnement et chemins . Apres avoir rappelé la pertinence du dialogue
interreligieux en Europe, elle développe quelques points de repére, parmi lesquels des éléments de
discussions sur le théme de la vérité (et ses corollaires : absolu, relatif, révélation...) dans des termes
exigeants mais accessibles et utilisables avec des enfants ou des adolescents, en distinguant quatre



niveaux de vérité : la vérité formelle (principe de non-contradiction), la vérité expérimentale (accord de la
pensée avec le réel), la vérité des sciences humaines (comprendre ’homme) et la vérité de la foi.

Elle s’attache ensuite a décrire I’apprentissage du dialogue interreligieux : rencontre des autres et prise de
conscience de sa propre foi, “ pas seulement une logique émotionnelle dont les vibrations de fraternité
universelle pourraient s’effacer au long des jours, mais afin qu’ils deviennent batisseurs d’un monde
meilleur ”. Les exigences de ce dialogue sont : fidélité a soi méme, désir de connaissance et de
compréhension de I’autre, actions communes. On prend soin de distinguer 1’approche cognitive et
I’approche existentielle. Les difficultés sont aussi soulignées : I’ignorance mutuelle, I’histoire,
I’asymétrie des relations, les conceptions différentes de Dieu et la tentation de gommer les différences.
La seconde partie, “ recherche sur le terrain ” décrit et analyse neuf expériences, en école, en collége ou
dans des instituts de formation d’enseignants. A Paris ce sont des enfants d’école primaires catholique et
juive qui s’écrivent, se posant des questions sur ce qu’ils croient, ce qu’ils font, et qui se rencontrent en
fin d’année scolaire. A Birmingham, dans un quartier a majorité musulmane, une longue démarche a
permis aux enfants musulmans de suivre un cours sur leur propre religion au lieu du cours obligatoire de
religion chrétienne. En Hollande, a Zwolle, outre le cours spécifique de religion musulmane, le concept
de I’interreligieux a I’école s’est développé a travers différents enseignements : dessin, musique, histoire,
géographie. Le programme éducatif distingue les aspects cognitifs des religions et les aspects affectifs de
la relation de I’enfant a sa propre tradition et a celle des autres. Au début et a la fin de chaque semaine les
enfants sont regroupés autour du theme de la semaine (lancement et conclusion), alors que pendant la
semaine ce théme est traité séparément dans les cours de religion. On met aussi les fétes en valeur. On
distingue donc I’instruction religieuse (cours séparés) de la reconnaissance religieuse (en classe entiere).
A Barcelone, dans une école normale, on travaille a la pédagogie de I’interculturel, en prenant en compte
I’ignorance du fait religieux et I’indifférence au sacré et en élaborant des outils didactiques sur les
différentes traditions et sur le dialogue

La troisiéme partie esquisse une pédagogie du dialogue : quelques conseils pour entreprendre : d’abord
connaitre le milieu social, culturel et familial, travailler avec tous les partenaires des le début, aborder les
questions de fond : préciser les motivations et ou I’on se situe : ““ entre une foi débordante et conquérante
et un agnosticisme méthodologique d’ethnologue, se trouve une ligne de créte sur laquelle s’engage tous
les croyants pour se rencontrer... une équipe qui entreprend un projet de cette sorte doit prendre garde a
ces deux pentes inverses : ni trop, ni trop peu de foi vivante. L’écoute de I’autre n’a pas pour seul but de
comprendre ce qu’il pense mais comment ce qu’il croit le fait vivre. .

En matiére de dialogue interreligieux, I’auteur se distingue de la littérature habituelle en proposant une
réflexion pédagogique. Plutot que de se baser uniquement sur un enseignement de 1’histoire des religions,
il choisit de partir aussi de I’expérience des enfants et des adolescents, puis de la confronter avec un
enseignement plus traditionnel. L’image de la ““ ligne de créte ™ entre I’expérience, le vécu d’une part et
I’enseignement descriptif neutre, historique ou ethnologique d’autre part nous a été trés utile pour nous
situer dans nos projets, en particulier celui de dialogue inter religieux dans un collége de Saint Denis.

Rédaction : LAMINE, Anne-Sophie 1999.

Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP)

pour le 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8, rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, tel/fax 01 48
20 78 86, e-mail lamine@limhp. univ-paris13.fr

LIVRE CAFFIN, Gilbert et DE SAINT AMAND, Anne-Bénédicte
DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; PEDAGOGIE ; EDUCATION A LA PAIX.

Fiche 25
Religions, paix et violence en banlieue
Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-Denis



Voici une relecture du parcours du groupe interreligieux de Saint-Denis, commencé en octobre 1998.
Nous avons ouvert deux chantiers principaux :

* une meilleure connaissance des religions,

* une compréhension des liens possibles entre paix et religions et entre violence et religions

1. Une meilleure connaissance des religions.

Les expériences différentes des membres du groupe nous ont incités a proposer un temps de
familiarisation avec d’autres religions par le biais de témoignages de croyants membres du groupe. Le
temps consacré ¢était de 20 minutes puis de 45 minutes, car les participants étaient avides et posaient tres
vite des questions nécessitant des explications longues (ex. loi du karma et pardon, Jésus dans I’islam,
Trinité et islam). Au fil des séances, il a semblé particulierement intéressant de mettre en discussion deux
traditions en paralléle, quand le théme choisi s’y prétait.

2. Une compréhension des liens possibles entre paix et religions et entre violence et religions.

Pour approcher ce sujet difficile, nous avons essayé de compter sur 1’exigeante discussion sur la violence
a partir de points de vue différents a I’image de notre groupe (religions, ages, engagements sociaux et
professionnels...). Nous sommes partis de I’analyse de cas (médiation ““ de voisinage ” dans une cité
Aubervilliers, expérience de thérapies sociales avec un médiateur), d’expériences personnelles, et du
manifeste “ Stop la violence .

Nous avons privilégié les échanges de paroles souvent contradictoires. Les questions qui ont émergé sont

* Un clivage entre générations existe mais avec des attentes de respect des deux cotés.

* Les parents éprouvent tous la difficulté de la transmission de leurs références, avec plus de difficultés
pour les parents de religions “ mal reconnues ” en France.

* Tout le monde parle de respect, de tolérance sans préciser ces mots.

* Oser dire ses peurs, ses frustrations et les formuler sans juger d’abord les autres. Savoir reconnaitre et
pouvoir dire de ses peurs et ses frustrations ; la violence prend souvent naissance sur la peur et la
frustration.

* Face a I’incompréhension, a la recherche des mots et des lieux pour se rencontrer quand les cultures, les
religions, les intéréts, les priorités, les moyens de communication sont différents. La violence est
quelquefois une fagon de s’exprimer.

En plus de I’apprentissage pour pouvoir se parler en tenant compte de nos différences, nous avons
développé un programme d’intervention continu dans un collége avec toutes les classes de quatriéme :
découverte des religions ™. Les éléves ont pu réaliser des panneaux présentant les principales religions.
Une classe a préparé forum-débat entre parents et enfants a partir de sketchs posant des problémes de
vivre ensemble de part le pluralisme culturel, et tirés de leurs vies.

Calendrier :

Nous nous sommes réunis 7 fois pendant I’année pour des réunions de 2 heures environ.

* 1re réunion : faire connaissance des membres du groupe (28 personnes) et de leurs attentes. — 2e
réunion : présentation de la religion bahaie. Travail a partir d’une rencontre entre divers acteurs différents
autour de problémes de violence a Aubervilliers.

* 3e réunion : présentation de la religion musulmane (Ramadan, sourate 97). Les violences en banlieue
vues par des jeunes ; Constitution d’un bureau (10 personnes/4 religions).

* 4¢ réunion : présentation de la religion catholique (Caréme, dans le Premier et le Second testament).
Intervention d’un médiateur social intéressé a 1’aspect religieux des conflits.

* 5e réunion : présentation du bouddhisme (réincarnation et loi du karma). Travail sur des cas de violence
que nous avons connues (émotions, blessures, jugements).

* 6e réunion : temps de silence en pensée avec ceux qui souffrent du conflit au Kosovo. Dialogue islamo-
chrétien (Fatiha/Notre Pére, texte de Ampthé Ba). Le temps consacré a cette partie passe a 45°.
Discussion du texte “ Stop la violence . Distribution charte CMRP (Conférence Mondiale des Religions
pour la Paix). Temps convivial.

* 7e réunion : dialogue bouddhico-chrétien. La tolérance et I’intolérance ; court exposé d’un des membres
du groupe sur la tolérance puis discussion sur des situations réelles que nous qualifions ou non de
tolérantes, apres une présentation. Décision d’adhérer a la CMRP et de se constituer en association.



En moyenne, une trentaine de personne participe aux réunions et en comptant les ““ occasionnels ™ la liste
est de plus de 50 personnes).

L’expérience continue en 1999-2000, avec en plus des demi-journée (trimestrielles) pour approfondir des
themes comme : tolérance et regards des religions les unes sur les autres, femmes — exclusion —
religion, I’Islam en France.

Si ce groupe de discussion ne débouche pas encore sur une réelle médiation dans la cité, il est le lieu d’un
réel échange d’expériences entre des habitants des différents quartiers de Saint-Denis, d’ Aubervilliers et
d’autres villes voisines de Seine-Saint-Denis et confortent les uns et les autres ““ dans leur engagement
d’agir autour de chez soi . De ce groupe émerge a moyen terme un projet commun et des réalisations
concretes pour 1’an 2000.

Rédaction : REBER, Bernard. 1999.

Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP)

pour le 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8, rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, tel/fax 01 48
20 78 86, e-mail lamine@limhp. univ-paris13.fr

RECIT D’EXPERIENCE
FRANCE. RELIGIONS DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; BANLIEUE ; EDUCATION A LA PAIX;
VIOLENCE ; MEDIATION.

Fiche 26
Les religions du monde au Sommet de la Terre,
Rio de Janeiro, 1992

Lors du Sommet de la Terre de juin 1992 a Rio, d’innombrables ONG et mouvements se sont réunis afin
de manifester aux 140 hommes d’Etat présents 1’intérét porté a 1’écologie par la société civile de notre
petite planéte menacée. Le moment culminant de la rencontre des ONG fut la nuit ceccuménique de priere
et de rencontre ou toutes les religions du monde avaient ét¢€ invitées a étre représentées. Musulmans et
juifs, catholiques et hindous, adeptes du candomblé et protestants, spirites et animistes avaient répondu a
I’appel d’ISER et du Réseau Sud-Nord Cultures et Développement de I’ Amérique Latine. Il y a quelques
années, un événement de la sorte était simplement impensable. Et le fait s est produit la nuit du 4 au 5
juin dans “ I’aterro do Flamengo . Des milliers de personnes de confessions, de cultures et de
géographies différentes se sont rencontrées pour célébrer une veillée pour la Terre. Elles étaient venues
de tous les horizons. Elles sont issues de plusieurs religions de diverses patries spirituelles... bien qu’au
fond, de tous les temps, elles n’ont été que d’un “ lieu ”, d’un seul espace : la Terre pour laquelle elles
désirent que naisse un nouveau jour. Habitées par ce désir, ces personnes n’étaient pas venues faire une
manifestation, participer a un spectacle ou présenter leurs revendications. Elles étaient venues se
rencontrer. Elles étaient venues pour invoquer — chacune dans son identité — le Transcendant qui pour
chacune d’elles nourrissait foi et traditions. “ Nuit risquée et difficile ” affirmait Rubem Cesar Fernandes,
organisateur de la veillée. Nuit risquée... en ce que des religions du monde, apres des siecles et méme des
millénaires de guerres saintes et de combats les plus divers, se réunissent autour d’un Mysteére qui les a
tous séduits et qui finalement est le seul lieu qu’elles ont en commun : la grandeur et la fragilité d’étre
nées sur cette planéte. Planéte aujourd’hui si menacée qu’elle s’est convertie en point focal de ’attention
des chefs d’Etat, des ONG, des athées, des agnostiques, des religions de toutes les traditions. Nuit
risquée... parce que chaque tradition religieuse expérimente, dans la recherche de la Vérité, quelque
chose de vraie Vérité qui affirme que I’expérience la plus sublime, transcendante passe par le champ
commun de la terre de tous, laquelle terre nécessite d’étre chérie, protégée et sauvegardée. Vérité qui
parait proclamer enfin, comme le disaient les leaders spirituels tels Dom Helder Camara et le Dalai Lama,



que la terre n’est pas seulement objet de domination, de spéculation, d’agression et de gain. Cette vérité
emplit I’air lorsque vibrait la voix cristalline d’Olivia Byington interprétant les “ Bachianas ” de Villa
Lobos. Création de Dieu, habitat du Divin et du mystere, la Terre se laisse pénétrer par ceux-la seuls qui
s’en approchent avec révérence, cherchant avec elle une relation respectueuse et harmonieuse. Nuit
risquée... mais nuit unique dans laquelle les traditions religieuses les plus diverses... ont fait briller la
lumiere d’un nouveau jour, au-dela des risques et des conflits nés des divisions religieuses, pour 1’union
de tous ceux qui croient.

Rédaction : 1993.
RESEAU SUD NORD CULTURES ET DEVELOPPEMENT.
172 rue Joseph II. B-1040 BRUXELLES. BELGIQUE. T¢l. (19) 32 2 230 46 37.Fax (19) 32 2 231 14 13.

PERIODIQUE. BINGEMER, Maria Clara.
AMERIQUE LATINE. RELIGION ; ENVIRONNEMENT ; INTERCULTUREL.

Fiche 27

L’organisation de I’Islam et la diffusion de son message sur 1’Internet

L’organisation de I’Islam en réseau lui facilite I’acceés aux Nouvelles technologies de 1I’Information et de
la Communication

L’existence de sites Web et de forums (groupes de discussion) islamiques sur Internet est une donnée
nouvelle dans la diffusion du message islamique. Mais cette nouveauté réside en réalité plus dans les
nouveaux moyens mis a sa disposition que dans son mode d’organisation. En effet, I’organisation de
I’Islam en réseau c’est-a-dire en organisation “ intercommutée ” facilite déja en elle-méme la
communication informelle et décentralisée. La communication “ en réseau sur un réseau ~’ n’est donc pas
un obstacle de représentation pour les Musulmans car c¢’est la transposition d’un fonctionnement
organisationnel préexistant. La Muslim Students Association en est d’ailleurs un bon exemple. Ce réseau
fédere plusieurs associations d’étudiants de part le monde, mais principalement aux Etats-Unis, et
propose de mettre en relations toutes ces associations. Elle propose méme des services propres au réseau
comme un service de re-routage de 1’information (MSA News) : c’est le principe des mailing-lists c’est-a-
dire de la centralisation puis de la diffusion de contributions (réflexions, communiqués, débats...) en
fonction d’un carnet d’adresse. La logique de réseau est un corollaire du combat pour 1’expansionnisme
de la foi. Car le réseau décuple la force de la contagion en faisant de tous les récepteurs autant
d’émetteurs potentiels. De méme le taux de réactivité d’un réseau est bien supérieur a celui d’une
organisation pyramidale car I’information y est répercutée sans 1’inertie des intermédiaires. C’est
pourquoi il apparait que 1’Internet est un moyen d’expression tout a fait adapté a I’Islam en tant
qu’organisation religieuse.

Puisque I’appartenance a I’'Umma, 1’est de fait lors de la prononciation de la profession de foi (““ Il n’est
de Dieu que Dieu et Muhammad est son envoy¢ ) il n’y a donc pas d’exclusion de principe de la
communauté a moins d’apostasier sa foi. D¢&s lors en théorie, le discours peut-&tre hétérodoxe mais non
excluant. Ainsi, une autorité peut juger de la validité d’un discours mais ne peut engager une procédure
inquisitoriale. Elle n’est donc que peut ou pas coercitive. Par opposition, il en est tout autrement des
Eglises tres hiérarchisées ou 1’organisation est pyramidale ¢’est-a-dire ou 1’autorité est déléguée a leurs
ministres : Eglise catholique, Eglise orthodoxe. Donc, celui qui émet un avis ne peut étre inquiété de la
remise en cause de son appartenance a I’Umma. Ce qui confére aux Musulmans (Sunnites car différent
pour les Chiites) un droit de parole tres étendu.



Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

NOTES DE TRAVAIL.

E-mail : jb-f@bigfoot.com.

Etats-Unis. RESEAU ; NOUVELLES TECHNOLOGIES ; ISLAMISME ; INFORMATION ;
COMMUNICATIO.

Fiche 28
Cybersociologie des acteurs islamistes algériens
Formation et fonction des élites djaz’aristes

Il nous semble d’abord que les technologies de I’information sont un outil quotidien des cybermuslims.
Parce que leurs études les conduisent a utiliser Internet et qu’ils sont des étudiants bien dans leur temps.
Les cybermuslims qui résident aux Etats-Unis sont certainement les éléments moteurs du réseau voire
font méme peut-étre figure d’initiateurs a leur insu comme si le modéle de I’étudiant américain fascinait
toujours autant dans les autres pays du globe. La liberté d’action et surtout I’initiative créatrice de ces
étudiants attire. Un paradoxe quand on connait la répulsion que le modele américain inspire aux
islamistes. L’ Amérique serait cristallisée par un phénomene complexe d’attraction-répulsion. Attraction
parce qu’elle demeure le fleuron de la liberté et répulsion car malgré cela elle demeure un modele de
société rejetée par excellence, celle de I’hyperindividualisme inconciliable avec la notion de
communautarisme propre a ’'umma.

Les parcours et les types de formation universitaires des €élites islamistes ne sont pas treés ouverts. Ils sont
nombreux a étre de formation scientifique, en particulier au sein du courant djaz’ariste comme le souligne
I’analyse de Séverine Labat que nous corroborons par nos propres sources. Par exemple (tendance
indicative mais non statistique) sur les cinq signataires du préambule du pacte social de I’association
@lgorithme nous trouvons : un docteur en chimie (expert en mesures nucléaires), deux docteur-
ingénieurs (I’un en géomécanique et géophysique, I’autre en génie atomique et mécanique), un
économiste et un juriste (spécialisé notamment en technologies avancées). Pour mémoire rappelons que
Abelkader Hachani (membre coopté de la direction du F. I. S en juillet 1991) est ingénieur en
pétrochimie, Rabah Kébir (Président de I’instance exécutive du F. I. S a I’étranger) est un ancien
professeur de mathématique et de physique et Anouar Haddam (Président de la délégation parlementaire
du F. I. S) ingénieur en physique nucléaire. Quant 8 Moussa Ait-Embarek, auteur de plusieurs articles
dans Al-Munquidh, il est docteur en physique théorique.

Plusieurs pistes d’analyses s’ouvrent alors a nous. Quelle est en vérité la proportion de scientifiques dans
les instances de direction des partis islamistes comme le F. I. S ? Quelle est la proportion de scientifiques
touchés effectivement par la propagande islamiste sur Internet ? Les mentions “ scientifiques , attribuées
aux dirigeants par les rédactions de propagande, ne renforcent-elles pas leur crédibilité par une
fascination mais aussi par une identification des cibles ? Existe-t-il une intention dans la propagande de
sensibiliser voire de convertir a sa cause des cibles plutot scientifiques ? Remarquons que les mentions de
spécialité ““ nucléaire ” et *“ atomique ” renforcent la fascination, puisque de telles disciplines scientifiques
comptent parmi les plus pointues (aussi certainement inquiétantes), mais notons toutefois qu’elles ne sont
pas garantes de clairvoyance et de bon sens politique.



D’aprés les analyses sociologiques de Séverine Labat sur la composition du courant djaz’ariste, et d’apres
les informations disponibles, il semble qu’Internet soit surtout, dans sa version francophone investi par ce
courant de I’islamisme algérien. Cela s’explique par le caractére volontairement élitiste de la Djaz ara qui
s’adresse a une population non moins sélectionnée.

Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

NOTES DE TRAVAIL.
E-mail : jb-f@bigfoot.com.
ALGERIE FRANCE ELITE ; ISLAMISME ; NOUVELLES TECHNOLOGIES ; RELIGION.



Fiche 29

Le prosélytisme politico-religieux sur le Web :

I’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa et le Djihad (LIDD)
Analyse d’un nouveau mode de la propagation

de la foi islamique et de propagande politique

A Dorigine la Ligue Islamique pour la Da’wa et le Djihad (L. I. D. D.) se nomme “ Ligue de la da’wa
islamique . C’est une ““ instance ” que crée le cheikh Ahmed Sahnoun en février 1989 pour fédérer les
diverses tendances de la mouvance islamiste algérienne. Ahmed Sahnoun est une figure de la Djaz ara en
tant que compagnon de route d’Ibn Badis et par 1a un chantre du réformisme musulman. C’est une figure
emblématique du combat religieux, un référent incontesté et adulé. Dans le n°24 d’ Al-Munquidh (journal
du Front Islamique du Salut) de février 1991, est publi¢ un “ appel et manifeste ” de la Ligue de la Da’wa
signé par Ahmed Sahnoun. Cette déclaration, trés proche des positions du F. I. S. (Front Islamique du
Salut), est utilisée comme argument d’autorité historique et relie, subtilement, par rapprochement, le F. 1.
S a I’islamisme badisien. Notons aussi que dans le n°19 d’Al-Munquidh de novembre 1990, Mohamed
Said (futur membre -en juillet 1991- du bureau exécutif provisoire du F. I. S aprés ’incarcération
d’Abassi Madani et d’Ali Benhadj) est présenté non seulement comme le porte parole officiel de la ligue
de la da’wa mais aussi, déja, comme un colonel.

LaL. I D.D.estcrée le 5 février 1997 (prenant ainsi la suite, mais avec une orientation plus radicale, de
la Ligue de la da’wa islamique) et a élu pour émir le cheikh Ali Ben Hadjar. Elle n’a pas de site Web
proprement dit, mais elle a une rubrique au sein du site de la Fraternité Algérienne en France (F. A. F).
Toutefois, il semble que la L. I. D. D ne soit pas confinée dans une obédience djaz’ariste ou salafiste. En
effet, d’une part deux de ses membres fondateurs sont aussi membres ou proches du F. I. D. A. Le frére
Aboul Fida en est I’émir et Ali Ben Hadjar (émir de la L. I. D. D) y serait associé. Or, le F. I. D. A serait
déja une tentative de dépassement de la dialectique Djaz ara/Salafiyya au sein des groupes islamistes.
Tout comme le F. I. D. A au sein de I’action violente, la L. I. D. D en serait une transposition de celui-ci
en matiere politique et militaire afin de constituer une sorte de fédération de tous les courants islamistes
algériens hormis le G. I. A. (Groupe Islamique Armé¢)

Cette ligue se présente comme ““ un prolongement du djihad du peuple algérien . Elle est un soutien au F.
I. S politique et armé — d’ou elle tire sa 1égitimité — et notamment a ses trois figures de proue : Abbassi
Madani, Ali Ben Hadj et feu Mohammed Said. Cette triple recommandation apparait comme une filiation
directe au F. I. S et non par le biais de ses émanations dissidentes ou armées (tels le F. I. D. A oule M. L.
A 2e période). Du point de vue organisationnel, elle n’est pas une sub-entité¢ du F. I. S mais au contraire
se veut étre une superstructure du “ djihad de la umma ”, “un cadre ” comme elle se définit elle-méme par
son émir. Elle se situe en opposition complete avec le G. 1. A, accusé d’étre I’objet de manipulations des
forces de sécurité et de trahir le vrai djihad.

La L. L D. D se fixe trois taches essentielles : “ I’effort de prédication, le travail politique éclairé et
I’action djihadienne armée ” et énonce 17 principes selon lesquels elle compte instaurer 1’Etat islamique
en Algérie. La phraséologie de sa propagande mérite une attention particuliére. Ainsi, sur les quatre pages
qui constituent son discours, 1’adjectif ““ kharidjites  est employ¢ a trois reprises. Par deux fois, il qualifie
I’épithete “ suppots ”, et par deux fois encore il est suivi par le mot “ complot . Dans ces trois cas, cet
adjectif serait utilisé comme une insulte a I’intention du pouvoir. Au sens propre le kharijisme est un des
grands courants du schisme alide, intervenu en 657 lors de la fitna (ou grande rupture), dont il s’est
détaché. Il s’est répandu essentiellement a Oman et au Maghreb. Ce courant hétérodoxe de I’islam,
extrémement minoritaire en Algérie (peut-étre 400 000), a survécu sous sa forme ibadhite. On en retrouve
encore des traces dans la région du Mzab, a Ghardaia et Ouargla notamment. Mais, trés tot ses
adversaires accus€rent ce courant d’hérésie, ses partisans de fanatisme et de terrorisme, et cette réputation
a traversé les siécles jusqu’a aujourd’hui. Mais, au sens figuré ce mot pourrait viser en Algérie, et pour
les islamistes du F. I. S, tout groupe de musulmans s’étant ¢loignés de 1’orthodoxie sunnite ou plus
généralement de 1’islam et perpétrant des massacres injustes en son nom : donc en fait le G. I. A. Car le
G. I. A est accusé par le



F. I. S de dévier le djihad, pour ses propres intéréts comme le fait remarquer Luis Martinez dans une de
ses ¢tudes. L’expression “ suppdts kharidjites ”” met donc en exergue le caractére hétérodoxe du G. I. A et
donc illégitime de sa lutte.

Si dans le cas de la L. I. D. D I’appel a la propagande est manifeste, il existe par contre une propagande
masquée par un autre objectif plus ou moins écran. C’est le cas de la Hijra International Organization qui
sous couvert de son statut caritatif et humanitaire vilipende en réalité toute position contraire a 1’intérét
des islamistes en particulier algériens.

Pour tout discours se réclamant de la da’wa, c’est-a-dire de I’appel a la propagation de la foi, le hadith 34
en est la référence obligée. Il est rapporté par Muslim qui I’attribue a Abu-Said al-Khudri, lui méme
compagnon du Propheéte.

“ Celui d’entre vous qui voit une chose de répréhensible, qu’il la redresse de sa main ; s’il ne le peut, que
ce soit en usant du langage, s’il ne le peut, que ce soit en le réprouvant dans son for intérieur : c’est 1a le
moins que 1’on peut exiger de la foi. ”

Pour Dominique Sourdel, il s’agit véritablement d’une propagande politico-religieuse présente des le
Moyen-Uge. Il s’agissait & 1’époque de mouvements plus ou moins clandestins réunis, afin de conquérir le
pouvoir. IIs étaient constitués en réseaux de partisans pour mener une lutte armée. Cette structure de
propagande est ainsi, dés 1’origine, ouvertement subversive. On peut donc supputer qu’il existe une
culture de la contestation politique en islam, fonder historiquement et plus ou moins endormie selon les
époques. La da’wa se réactiverait donc s’il était percu, au sein de I’'umma, que 1’islam était menacé,
notamment par la modernité allogéne de 1’Etat taghout taxé d’étre inféodé aux forces occidentales de
I’impiété.

Bruno Etienne définit encore la da’wa comme une obligation pour les islamistes, au méme titre que les
cinq obligations rituelles de tout fidéle musulman. Mais, si la da’wa est fort ancienne, elle prend
aujourd’hui des formes nouvelles et notamment grace a des supports modernes de communication comme
le réseau Internet. Or, il s’avere que ce méme réseau est le lieu idéal pour exercer cette activité
missionnaire. C’est en tous cas celui-ci qu’a choisi la Ligue pour la Da’wa et le Djihad (L. I. D. D) pour
diffuser sa propagande politico-religieuse. La da’wa croit en la vertue stratégique du verbe bien affiité et
Ahmed Merrani de déclarer : “ La da’wa est plus efficace que la kalachnikov. ”

Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assa 75006 Paris.

NOTE DE TRAVAIL.
E-mail : jb-f@bigfoot.com.
Etats-Unis. ISLAM ; PROPAGANDE ; RESEAU ; NOUVELLES TECHNOLOGIES.

Fiche 30

Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire :
I’exemple de Hijra International Organisation (H. 1. O)

Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique

La Hijra International Organasation et son site Web
Le site Web de la Hijra International Organisation est la Hijra International Online. Ce site compte, au 12
février 1997, 34 pages au format A4 et comprend essentiellement des donnés textuelles, un tableau et une



carte des massacres qui sont perpétrés en Algérie et dont les données proviendraient des grandes agences
de presse (AFP, Reuters etc). Le premier ¢lément du site est une citation de ’'imam Malek Ibn Anes qui
est la suivante : ““ Nul droit ne se perd tant qu’il y a un revendicateur. ”

Le logo de la HIO est le méme que sur le site de la F. A. F. Il s’agit de I’hémispheére sud mis a plat et pour
compléter le globe, de deux mains entourant probablement une demie rose des vents. C’est une
assimilation plus ou moins consciente de I’émigration a I’Hégire.

La structure organisationnelle de la HIO est trés sommaire. Il n’est méme pas mentionné de conseil
d’administration. Seul le nom de son président apparait mais de manicre presque inopportune puisque
c’est a la suite d’une lettre ouverte adressée au Ministre des Affaires étrangéres de la République
Helvétique et publiée sur le site. Il s’agit de Moustapha Habes qui est aussi membre du conseil consultatif
du Front Islamique du Salut.

Sur ce site sont notamment mis a disposition des témoignages de détenus musulmans en France
dénongant leurs conditions de détention, sous prétexte de terrorisme. On y retrouve les mémes
accusations de ““ propos a caracteres racistes, provocateurs et blasphématoires ” mais aussi de * torture
physique et mentale pour obtenir des aveux . Mais ces témoignages fustigent tout particuliérement la
violation du droit du culte a ’encontre des musulmans surtout d’origine algérienne. Notre analyse ne se
prononce pas sur la véracité du témoignage mais sur la vraisemblance de certains arguments. Ainsi, une
femme dit que son frere a €té obligé par les agents de la police judiciaire a marcher sur le Coran, ce qui
constitue une atteinte blasphématoire a la religion du prévenu.

Hypotheses d’explication du discours de la H. 1. O.

Il s’agit 1a d’une part importante de I’information subversive dans nos sources puisque derriere ses
activités philanthropiques la Hijra sert en réalité de tribune anti-francaise. Elle cherche a déstabiliser la
population arabo-musulmane en France et surtout d’origine algérienne. Ce travail de sape a pour but de
détacher cette population de ses a priori contraires aux intéréts des islamistes. Soit en les détachant de
leur position pro-frangaise (infime minorité) ou de leur position pro-algérienne c’est-a-dire en faveur du
pouvoir algérien en place. C’est alors un travail de conversion. Soit en les détachant de leur neutralité *
passive ” ou “ hésitante ” dans le combat politique algérien, ce qui concerne la trés grande majorité de
cette population. Tout en sachant qu'une partie de la population est déja acquise, par conviction ou
conversion antérieure, a la cause islamiste. Le travail de propagande consiste donc a renverser 1’équilibre,
a faire pencher la balance des indécis comme I’explique S. Tchakhotine dans Le viol des foules par la
propagande politique. Le travail de la HIO est un travail de propagandiste au sens de Domenach, qui cite
Lénine, et non d’agitateur. C’est-a-dire qu’il ““ agit principalement par écrit ”” et pense a I’échelle de
centaines de personnes alors que 1’agitateur agit “ de vive voix ” et pense a I’échelle “ de dizaines de
mille ”. La population cible de ce type de propagande n’est pas la masse passive dites des “ 55 000 passifs
”” de Tchakhotine mais celle des ““ 5000 actifs ”. Car méme si le réseau Internet est opérationnel comme
instrument de propagande, il reste dans notre cas un outil a I’intention d’une élite (dans la mesure ou les
foyers maghrébins “ activistes ” disposant d’un PC et d’un modem sont trés minoritaires)
vraisemblablement jeune, dynamique, étudiante, de formation plutdt scientifique et en prise avec les
nouvelles technologies de I’information. Le but a ce niveau n’étant pas celui du nombre de personnes
touchées mais de leur intérét et qualité. L’argumentaire est d’ailleurs adapté a ce type de population,
sensibilisée par son éducation occidentale aux droits de I’homme, a la liberté d’expression et
d’association, bref aux principes de la démocratie libérale. C’est donc dans ce registre trés favorable que
les islamistes puisent une partie de leurs arguments a I’intention de ce public. De méme que le faisait la
propagande soviétique en son temps en direction d’une population d’étudiants et d’intellectuels. Le risque
de basculement se situe dans cette frange 1a de la diaspora algérienne et musulmane et moins dans le
milieu de la petite délinquance (pourtant fortement suspecte dans 1’opinion). Car cette partie de la
population risque d’entrainer avec elle les masses passives par une influence due au crédit que leur
confére leur niveau d’étude qui fonctionne en soi comme un argument inconscient d’autorité. Ce point de
vue est d’ailleurs le méme que celui qu’ Antoine Sfeir adopte pour les organisation fondamentalistes de
propagation de la foi (da’wa) en Europe, en qui il voit une lame de fond de bien plus grande importance
et qui ouvre loin de toute présence médiatique.

Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999.



CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

NOTES DE TRAVAIL.
E-mail : jb-f@bigfoot.com.
Etats-Unis. DROITS DE L’HOMME ; HUMANITAIRE ; PROPAGANDE.

Fiche 31
Le prosélytisme religieux sur le Web : ’exemple de “ The Voice of Islam ”
Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique

Il existe sur le site d’islam. org une rubrique en effet appelée Voice of Islam (VOI). Il s’agit en fait de la
mise a disposition des musulmans des khutba du vendredi du Centre Islamique de Californie du Sud (C. L.
C. S) sous la forme de données numériques audio gratuites (en ligne) ou de cassettes analogiques
moyennant un abonnement annuel (A). Ainsi, celui qui ne peut assister a la priére du vendredi, par
¢loignement géographique, occupation professionnelle peut s’il le désire ne pas manquer la khutba de
I’imam Dr Hassan Hathout (B). Cette nouvelle fagon de toucher les fid¢les ouvre de grandes perspectives
dans la diffusion des idées religieuses et pourrait faire du C. I. C. S un véritable pole de I’islam aux Etats-
Unis ou au moins un bon exemple de communication religieuse. Poussant la conjecture plus loin on
pourrait imaginer que VOI deviennent une mosquée virtuelle pour tout les déracinés en quéte d’identité.
Non que cela soit un mal, bien au contraire cela va tout a fait dans le sens de la liberté de culte et c’est
une richesse pour les sociétés démocratiques. Mais, le danger réside, en tout cas dans les pays laics
comme le France, dans le fait que le champ religieux interagisse plus encore dans le champ politique. Or,
il est un fait que I’islam dans sa trés grande majorité ne reconnait pas la sécularisation. Et c’est une
revendication des radicalismes islamiques que d’abolir la sécularisation plus ou moins officielle comme
en Algérie par exemple ou en Tunisie. Les khutba du Dr. Hassan Hathout, en s’enquérant des affaires
civiles américaines, font interpénétrer les spheres du religieux et du politique. Par exemple celles du 2, du
9 puis du 16 aolt 1997 sont des exhortations a la défense de 1’islam attaqué par les media et des coups
d’éclats politiques. Il est un fait pour Maher Hathout qu’il existe “ un agenda politique contre I’islam ”.
C’est donc un complot qui est dénoncé et qui nécessite une contre-attaque appropriée. Non pas que cela
se fasse avec les armes mais par le biais d’une “ contre-propagande ” active. On voit bien le climat de
violence politique intercommunautaire qui s’élabore. Toutefois, et il faut le reconnaitre, ’essentiel des
ces khutba ne traite pas de sujets socio-politiques mais de problémes internes a 1’islam comme 1’unité de
I’umma, les implications contemporaines des principes coraniques ou de la vie du Prophéte.

En I’espace d’un peu moins de deux mois (du 26/08 au 12/10/97), ce site a recu 4266 connexions. Il serait
intéressant de connaitre le taux d’acquisition (en ligne et par cassettes) des khutba mais la rédaction ne
fournit pas ce chiffre. L’auteur de ces lignes est Gemal Seede, de la société Mu’min Pictures dont on
suppose qu’elle est prestataire de service pour le C. I. C. S.

Face a I’acculturation des diasporas musulmanes, qui est un véritable souci pour les islamistes parce
qu’elle signifie un abandon, a petit feu, des valeurs et du mode de vie islamiques ressenti comme une
trahison voire prédisposition a 1’apostasie, une stratégie culturelle se met en place pour tenter de réduire
ses effets. Ainsi, le site “ Arabic 2000.com ” de la société Alquds Compu-Tech propose des produits
d’apprentissage de la langue arabe via Internet. Le logiciel phare est I’ Arabic Tutor qui est présenté
comme la premic¢re méthode logicielle multimédia d’apprentissage de 1’arabe pour débutants. Sa diffusion
couvre désormais les Etats-Unis mais aussi I’Europe occidentale. Il est méme proposé une version béta et
un shareware (C) ainsi qu’une classe d’arabe virtuelle c’est-a-dire un service d’aide en ligne ce qui est
fort utile pour les débutants. Ainsi la réarabisation (et par 1a, la réislamisation puisque la méthode semble
tirer ses exemples du Coran lui méme) par Internet des populations acculturées est une solution apportée
a la recherche de I’identité ethnico-religieuse. Les nouvelles technologies de I’information décuplent les



moyens de diffusion et ont le grand avantage d’offrir a tous une méthode qui par son succés pourrait
s’ériger en standard. Or, nous connaissons la diversité mais aussi la grande disparité¢ des formations a la
langue arabe qui existent sur le marché. Une diversité qui est dii notamment a des prises de position
idéologiques sur I’enseignement de la langue. Enseigner la langue de la révélation coranique peut étre
¢galement un moyen de propagande.

Dans le réseau de VOI et du MPAC, on trouve le site de 1’Islamic Intellectual Forum (IIF) qui propose
des contributions concernant des sujets de réflexion sur le terrorisme, le modele de développement,
I’affirmative action, la crise intellectuelle, I’islam et la démocratie et bien d’autres encore. L’IIF présente
sa mission comme étant de fédérer 1’intelligentsia islamique afin d’ouvrer a la libération des musulmans
en proie a la misere et a I’arriération. L’IIF n’est pas le repére d’islamistes mais semble vouloir éveiller a
la conscience politique des forces centripétes de 1’islam a des débats contemporains.

Concernant le prosélytisme islamique sur le réseau Internet, il y aurait tout une étude annexe a réaliser sur
le prosélytisme de la secte asiatique et sub-saharienne de I’Ahmadiyya fortement représentée sur le Web
alors que ses adeptes potentiels sont non seulement trés minoritaires mais aussi vraisemblablement trés
mal équipés. Cette secte érigée au fil des années en une véritable organisation missionnaire est d’un
dynamisme remarquable. D’ailleurs ses techniques de prosélytisme proviennent de I’observation
minutieuse des missions chrétiennes du Pendjab et d’ Afrique noire (D).

Rédaction : FLORANT, Jean-Baptiste. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

NOTES DE TRAVAIL.
E-mail : jb-f@bigfoot.com. (DPH : 0017)
Etats-Unis. NOUVELLES TECHNOLOGIES ; ISLAM ; PROPAGANDE

Fiche 32
For a peaceful society
Organization and functioning of the Wongsanit Ashram

The ashram advocates a non-violent approach to transform self and society. Inspired by the Ghandian
ashrams with a strong Buddhist influence the ashram is open to people of all faiths. It is a place for
spiritual healing, a place to experiment for a simple and alternative life, a place to work as an activist on
social change projects. The ashram runs many workshops concerned with questioning the pressure to
modernise and globalise and the new religion of consumerism and suggesting more sustainable and
spiritual options.

The idea for Wongsanit Ashram was first discussed in 1975 where Vietnam monk in exile Thicht Nat
Han, Sulak Sivaraksa and others prepared the groundwork for engaged Buddhism. They believed that
people of deep, religious faith should be engaged in the well-being of their society. At that time there was
a strong Marxist student movement in Thailand and the Vietnam war was ending with the victory of the
communist movement in Vietnam Laos and Cambodia. Aspiration for violent social change prevailed.
However, a small group of activists with non-violent inclination were more cautious and skeptical of the
enthusiasm. They identified a need for a spiritual home away from the hectic life where activists could be
mindful, rest and meet. The seed was planted and in 1984 thirteen acres of barren land was donated
eighty kilometers north of Bangkok with a purpose to facilitate spiritual activities that serve society.

The ashramites live in simple straw houses and in the first few years planted hundreds of trees gradually
revitalising the soil. Many people looking for alternatives visited and in the early 1990’s the ashram
became more concerned with social activism and facilitated many social projects and training courses.



The ashram has facilities for seventy guests and there are presently around twenty long term residents.
Many more from the Thai and the international community are occasional visitors and consider
themselves affiliates although not physically present.

The ashram is not a dogmatic religious centre although visitors and residents aspire to live a simple and
balanced life spending some time each day on manual work, spiritual practice, social action and
intellectual work. Simple living without too many modern conveniences give a wonderful opportunity to
adjust mindsets and bodies to an alternative to the consumer driven main stream society. Cooking,
building and living is traditional Thai style without fridges, televisions or air conditioning. The
community owns one pick up truck for the use of all. Residents and visitors eat vegetarian, organic food
mostly fresh from the ashram gardens.

The community use a democratic decision making process and are working towards self reliance. This is
a challenge as the ashram aspires to be open to all regardless of race, religion and economic
circumstances. In the past there has been outside funds to help with the infrastructure although now funds
are generally raised for specific training courses and scholarships. Daily life includes meditation and yoga
practice for those who choose. On full moon day each month the ashram staff and visitors work together
on communal jobs and in the evening have a meditation and inter-cultural activity.

The ashram is involved with several projects and networks concerned with alternatives to consumerism,
engaged spirituality, non-violence and peacemaking, conflict resolution and community building.
Sabbatical leave and exchanges for activists are encouraged and there are regular healing and meditation
retreats.

Wongsanit Ashram is a place to work for reflection and transformation in both individual and society.
Most residents and visitors drawn to the ashram have a deep concern to live in a more peaceful and
sustainable society and many devote their lives to this. Simple and balanced living gives a wonderful
opportunity to experience what this means at the most basic levels. For those used to cooler climes and
air conditioning personal comforts are challenged. The simple houses are wonderful eco-systems and give
a real experience of living closely to nature in all its glory including insects, flowers and dramatic
weather. The democratic and idealist ethos can be equally challenging for those from a hierarchical and
male dominated culture and those from individualist consumer cultures. For many activists living a
wholesome, healthy and balanced life is almost impossible when addicted to the excitement of activism.
As is usual in a place of spiritual growth some people come with wrong expectations, get involved in
conflict and leave disillusioned. Others react the same way and start to go through a transformation
process. It is not unusual to hear from old residents who remember their ashram days with fondness and
some who learn to appreciate them in the fullness of time. Ashram life facilitates a real challenge to
transform ingrained habits, values and attitudes that are obstacles in the quests for personal peace and a
sustainable society and attempts to create a harmonious surrounding for a diverse range of people with
good intentions.

Rédaction : RASBASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha. 1999.

Wongsanit Ashram.

PO Box 1, Ongharak. Nakonnayok 26 120, Thailand, tel : 00 66 2 546 1518, email : atc@bkk. a-net. net.
th.

ORIGINAL TEXT.
ASIA. BUDDHISM ; COMMUNITY ORGANSATION ; WAY OF LIFE

Fiche 33
Projet éducatif interreligieux au collége
Découverte de la diversité religieuse en classe de 4e (13-14 ans)



L’objectif de ce projet est la découverte de la diversité religieuse et du dialogue possible a partir de cette
diversité. Le public est I’ensemble des classes de quatrieme (sept) dans un collége de Seine-Saint-Denis
(enseignement privé catholique). Le projet est issu d’une collaboration entre plusieurs professeurs de
différentes disciplines, la principale du collége et de deux membres de la Conférence Mondiale des
Religions pour la Paix (membres également d’un groupe interreligieux en Seine-Saint-Denis, et de la
Commission ““ Education a la paix ” de la CMRP).

I1 se déroule dans le cadre de demi-journées d’enseignement banalisées, il est encadré par des professeurs
volontaires de toutes disciplines et les deux intervenants de la CMRP.

Intitulé en 1998-99 “ Les religions dans ma ville . Chaque classe a débattu de la diversité religieuse, des
points de convergences et de divergences, des liens entre religion, paix, guerre et violence aujourd’hui et
dans I’histoire.

Une classe a choisi de mettre en scéne des morceaux de vie dans lesquels le vivre-ensemble était mis au
défi de la différence religieuse : le port du voile comme obstacle a I’embauche, les habitudes alimentaires,
I’inculture liée aux fétes religieuses. C’est leur vie au milieu de la différence qui a en quelque sorte dicté
cette nécessité d’apprendre a se connaitre pour se tolérer dans le sens noble du terme. Ces sketches ont
¢été présentés sous la forme d’un forum-débat a I’occasion de la journée portes ouvertes du collége. “ Mais
non, nous ¢a nous intéresse les religions. On aimerait les connaitre pour les respecter, surtout si elles sont
différentes ”, langait un des éléve de quatrieme. Les parents se mélent aux débats, trés animés apres
chaque sketch. Les autres classes ont réalisé des panneaux présentant les principales religions du monde,
leurs fétes, leurs différences mais aussi leurs points de rencontre. Une classe a méme pu rencontrer un des
rabbins de la ville.

Le projet se poursuit de maniére plus approfondie en 1999-2000. De nouveaux outils pédagogiques sont
préparés. La premiere étape a pour objectif de faire apparaitre les représentations, les clichés, les préjugés
des ¢éleves, mais aussi de se rendre compte que dans le monde les religions sont nombreuses et qu’on n’en
connait qu’une partie. Le paysage religieux francais n’a rien a voir avec celui de I’Inde par exemple.
Cette premiére séance prend la forme d’un sondage, qui est le point de départ d’échanges et de
discussions. La seconde étape a pour but de faire un tour d’horizon ou panorama des religions dans le
monde, sous forme d’un jeu, et donc de situer les religions : géographiquement, historiquement, leur
importance numérique, ainsi que quelques ¢léments caractéristiques de croyances et de pratiques. La
troisiéme étape est celle ou les €leves réalisent les projets de leurs choix (exposition, enquéte, analyse de
la presse, théatre etc.) autour du théme de la diversité religieuse. Les outils pédagogiques (jeu,
questionnaire) sont surtout développés par les intervenants de la CMRP, mais en forte synergie avec
quelques enseignants du collége, pour les adapter au public concerné.

Cette expérience de terrain €tait une premiere pour nous intervenants de la CMRP en matiére de dialogue
inter religieux a I’école. S’il est encore trop tot pour évaluer le résultat au niveau des éléves, nous avons
¢€té surpris par la participation active des parents, lors de la journée portes ouvertes et la forte motivation
des enseignants persuadés de I’intérét d’une telle action et de son impact sur la vie de citoyen. Pour
assurer une certaine continuité avec les éléves nous aimerions poursuivre en classe de 3e I’an prochain.

Rédaction : LAMINE, Anne-Sophie. 1999.

Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP)

pour le 93, c/o Anne-Sophie Lamine et Bernard Reber, 8, rue Gibault, 93 200 Saint-Denis, tel/fax 01 48
20 78 86, e-mail lamine@limhp. univ-paris13.fr

RECIT D’EXPERIENCE.

FRANCE. RELIGIONS ; DIALOGUE INTERRELIGIEUX ; BANLIEUE ; EDUCATION A LA PAIX;
PEDAGOGIE ; COLLEGE.

3

Religions et société



Assumer et interpeller

Engagées dans les société, les institutions religieuses s’intéressent aux affaires de la cité et constituent des
lieux de rassemblement et d’organisation sociale. En cela, leur réle est double. D’une part, elles doivent
assumer cette position d’acteur, avec les limites que ce la suppose, d’autre part, elles doivent user de ce
role pour interpeller la société sur les dérives observées.

Plagant I’homme au centre de leurs revendications, les religions doivent dénoncer les abus de la société,
comme I’idolatrie de I’argent, la réduction de I’homme et de Dieu et annoncer d’autres perspectives :
I’efficacité pour la paix et la justice, le respect de la nature, I’affirmation de la grandeur de Dieu.

Pour cela, elles doivent relayer et porter la parole des plus faibles aupres de ceux qui prendront les
décisions et se placer comme médiateur dans des situations de crise.

Fiche 34 : Guatemala : la croix et 1’épée s’affrontent. La position de I’Eglise vis-a-vis de I’Etat pendant la
guerre civile 1960-1996. BAUER, Henri
Fiche 35 : La visite de Jean Paul II & Cuba : L’appui au peuple. SOSSA ORTIZ, Ricardo
Fiche 36 : Le role de la société civile dans le processus de paix au Guatemala. JACQUES,
André/MOUCHARAFIEH, Claire
Fiche 37 : Solidarité active du Diocese San Cristobal de Las Casas avec les réfugiés du Guatemala. RUIZ,
Samuel
Fiche 38 : Le role de I’Eglise au Cambodge. PONCHAUD, Francois/MOUCHARAFIEH, Claire
Fiche 39 : Défis et risques d’une Eglise médiatrice. L’expérience de 1’Eglise catholique dans le conflit de
Chiapas. LASIDA, Elena

Fiche 34
Guatemala : la croix et I’épée s’affrontent
La position de I’Eglise vis-a-vis de I’Etat
pendant la guerre civile 1960-1996

Alors que le christianisme est tenu pour une religion de paix, comment I’Eglise catholique se place-t-elle
lorsqu’elle doit réaliser sa mission dans un contexte de guerre civile ? Peut-elle toujours rester “
politiquement neutre - ? Comment la place qu’elle occupe dans la société exprime-t-elle déja sa position
conceptuelle, pastorale, politique ?

Entre les deux Conférences de I’Episcopat latino-américain : de Medellin, Colombie, en 1969 a Puebla,
Mexique, en 1979, qui marquent I’option préférentielle pour les pauvres de I’Eglise latino-américaine, de
nombreuses congrégations de religieuses et de religieux, de nombreux prétres diocésains et des évéques
guatémalteques se sont mis a travailler aupres des populations les plus démunies.

Dans un pays a gouvernement autoritaire ces populations trouvaient, dans le religieux, un lieu de
rassemblement et d’organisation sociale. L’Eglise remplissait un role social important par absence
d’autres institutions et d’autres espaces. Le religieux faisait irruption dans le social et vice-versa.

Le clergé s’est donc approche de cette population pour la conduire tout en se laissant lui-méme conduire,
il a soutenu des mouvements des ouvriers, des paysans, des indigeénes : ’Eglise se voulait solidaire de
tous ceux qui souffrent.

Dans les campagnes, des prétres et des religieux faisaient aussi du travail social : adductions d’eau
potable, organisation de coopératives, alphabétisation, construction de routes et, avec cela : formation de
leaders et organisation sociale.

Les mouvements et les organisations contestataires qui, a la fin des années 1970, se rebellaient et se
battaient contre le régime politique trouvérent, dans les communautés catholiques rurales et aupres des
leaders chrétiens, une base considérable de soutien social.



Pour le gouvernement, exercé par I’armée nationale, I’Eglise était devenue une importante force
d’opposition qui avait des liens trop étroits avec les mouvements de protestation sociale et méme avec la
rébellion armée.

La répression contre la population rebelle est devenue aussi répression contre I’Eglise. Des graffiti sur le
murs disaient ““ soyez patriote, tuez un prétre . Des fidéles, des communautés de base, des catéchistes,
des religieuses et des religieux, des prétres et des évéques furent persécutés et quelques-uns furent méme
assassinés.

Les chrétiens, avec la Conférence Episcopale en téte, étaient persuadés que, en affrontant la  situation
structurale de péché ”, ils accomplissaient leur mission. Persécution et assassinats de chrétiens furent
interprétés par eux comme une expérience de “ martyre  qui leur donnait des forces nouvelles pour
continuer a dénoncer le péché structural et a lutter pour la libération.

En 1981, dans une Lettre Episcopale : * Para construir la Paz ” (Pour construire la paix), les Evéques
affirmaient que la répression militaire et le massacre de la population n’améneraient pas la paix, qu’il
fallait transformer le régime pour que la société ait acces au pouvoir. IIs soutenaient que les conflits
pouvaient étre résolus, mais qu’il fallait arréter ““ la violence de ceux qui possedent la richesse et le
pouvoir ” pour amorcer une ouverture politique et une démocratisation nécessaire et urgente. Autrement,
proclamaient-ils, la répression ““ ne fera que pousser des milliers de guatémaltéques a se convertir en
collaborateurs des mouvements subversifs armés .

En 1982, les Evéques condamnerent la stratégie militaire de massacrer les Indiens dénongant cette
entreprise de “ génocide .

En 1988 ils publi¢rent une nouvelle lettre : “ El Clamor por la Tierra ”- (La Clameur pour la Terre) dans
laquelle ils condamnaient le régime économique, le monopole de la propriété privée et la détresse
insupportable de la majorité de la population en appelant a une réforme agraire urgente.

Au début des années 1990, une fois les dictatures militaires remplacées par des autorités civiles élues, le
gouvernement présentait la situation générale du pays comme étant sur une évolution politique positive.
La Conférence Episcopale, elle, continuait a dénoncer “ la souffrance des faibles et la domination des
puissants .

La position de chacun des deux acteurs, I’Eglise et I’Etat, refléte bien la démarche fondamentale de
I’époque : le clivage bipartisan. Chacun faisait une lecture dualiste de la réalité en se plagant du bon coté
tout en plagant I’autre du coté des méchants : la société était congue, en fait, comme I’affrontement de
deux forces opposées.

Alors que les deux parties pronaient la paix comme 1’un de leurs objectifs ultimes, les moyens mis en
place se sont révélés d’une ambigu

té manifeste, avec des réussites mais aussi avec des effets pervers. D’une part, par la contradiction entre
les intentions officiellement pacifiques du gouvernement et 1’utilisation de la violence comme moyen
pour imposer sa paix. D’autre part, par le paradoxe entre la volonté de participer a la construction d’une
société pacifique de la part de I’Eglise et son agressivité vis-a-vis des décideurs et des constructeurs de
sociéteé.

Ce qui peut faire I’objet d’une analyse ultérieure, ce n’est pas seulement le discours et les positions prises
par cette Eglise en ce qui concerne la paix mais, d’abord, sa situation fondamentale au sein de la société :
comment se situe-t-elle dans les débats sociaux et dans la construction des sociétés.

Rédaction : BAUER, Henri. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99.

TEXTE ORIGINAL.

AMERIQUE CENTRALE. RELIGION ; PAIX ; EGLISE ; CONFLITS. ETAT ; COMMUNAUTE
RELIGIEUSE ; RELATION RELIGION SOCIETE ; RELATION RELIGION POLITIQUE ; GUERRE
CIVILE.



Fiche 35
La visite de Jean Paul II a Cuba : L appui au peuple

Le 21 janvier 1998, le Pape arrivait a Cuba pour la premiere fois. Une Ile de 11 millions d’habitants ou
les plus pauvres obtiennent chaque mois trois kilos de riz, la méme quantité de haricots noirs, de sucre et
de I’huile et un peu de viande quand cela est possible pour survivre.

Le Pape est arrivé dans un Etat, dont le régime marxiste-1éniniste ne respecte pas les droits de I’homme :
absence de la liberté¢ de pensée et d’expression, absence d’élections démocratiques, inexistence d’une
presse indépendante et de liberté¢ de mouvement.

Malgré le harceélement officiel, la propagande marxiste et I’imposition d’une conscience collective athée,
Cuba est une Nation principalement catholique qui a su sauvegarder — avec difficulté — la foi
chrétienne et la croyance dans la doctrine sociale de I’Eglise catholique ; position démontrée avec la
participation active du peuple pendant la visite de Jean Paul II sur I’ile.

Mais au-dela des preuves de la foi cubaine dans 1’Eglise, la visite du Pape symbolise un contrepoids
représentatif du peuple cubain face au régime de Fidel Castro.

sans savoir méme qui était Jean Paul 11, des milliers de cubains sont sortis dans la rue pour donner la
bienvenue au messager de la paix. en effet, c’est un message de paix et de liberté qu’a adressé sa Sainteté
au peuple. Mais, il a aussi critiqué trés séveérement 1’ injustice sociale et a préché en faveur de la liberté de
conscience et de religion : “ en défendant sa propre liberté, 1’Eglise défend celle de chaque personne,
celle des familles, celle de diverses associations sociales a qui ont droit a un espace propre d’autonomie et
de souveraineté. ”

La critique du Pape a permis pour la premiére fois, en quatre décennies de communisme sur 1’1le,
d’entendre le cri de tout un peuple qui clame : liberté ! La position du Vatican a frappé le régime castriste
dans un moment ou celui-ci cherchait désespérément a améliorer son image internationale.

Les conséquences de cette visite ont permis a I’Eglise de s’assurer la fonction d’une institution canalisant
la demande de I’environnement du systéme politique, non pour le substituer, sinon pour devenir un vrai
agent médiateur et 1égitime ; renforcée par 1’appui populaire pendant les cinq jours que le Pape a passé
sur le sol cubain. L’Eglise devient ainsi garante de la transition démocratique, pacifique et souhaitée par
ce peuple qui réclame la liberté.

La manifestation populaire de refus du régime communiste, montre le besoin du peuple cubain d’un
changement socio-politique. La visite de Jean Paul II a concrétisé la rencontre d’une Nation avec ses
racines chrétiennes et a montré au monde entier la soif de justice de tout un peuple, devenant témoin
d’une réalité que le dictateur Fidel essaie de cacher en recevant la plus haute autorité de I’Eglise.

Cette visite a mis en évidence un perdant : : le régime cubain, c’est-a-dire, Fidel Castro ; mais aussi un
gagnant : le peuple. Prévoir ce que se passera a partir de maintenant est délicat et difficile, en tout cas, la
visite du Pontife n’a pas seulement inspiré un peuple “ martyre ” de son régime, mais cette rencontre
laisse voir que I’Eglise est une alternative au réglement d’un conflit, qu’elle a suffisamment de forces
pour se faire entendre et qu’elle est une institution dans laquelle les gens ont encore foi, au moins jusqu’a
aujourd’hui.

La visite de Jean Paul II a montré que 1I’Eglise a la confiance des Cubains nécessaire pour éviter une
transition violente du régime. elle peut devenir un intermédiaire ouvrant a la “ réconciliation nationale ”
grace a ses liens avec un épiscopat nord-américain qui — en parfaite harmonie avec le Vatican — a
condamné trés fortement I’embargo imposé a Cuba par les Etats-Unis.

Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.



TEXTE ORIGINAL.

On peut également consulter le périodique LA NACION, article intitulé “ La furia ” de Juan Pablodaté du
25 janvier 1998.

AMERIQUE.

Fiche 36
Le role de la société civile dans le processus de paix au Guatemala

1. Rapide historique

La guerre civile au Guatemala dure depuis 30 ans. Elle a creusé un fossé trés profond entre deux fractions
de la population et créé¢ beaucoup de méfiance. A cela s’ajoute le fait que les populations mayas, pourtant
numériquement majoritaires, ont été jusqu’a présent totalement marginalisées.

Des pas ont été franchis dans la reprise du dialogue entre le gouvernement (et donc les militaires) d’une
part, le commandement de 1’Unité Révolutionnaire Nationale Guatémaltéque (URNG) d’autre part.
L’accord de Mexico (avril 1991) permet, avec I’aide de la Commission Nationale de Réconciliation
(CNR) de marquer les étapes d’une procédure pour la recherche de la paix par des moyens politiques. Le
conciliateur, Mgr Quezada Toruno et le représentant des Nations Unies ont participé aux discussions.
Ces étapes ont été marquées par bien des vicissitudes, des ruptures et des retrouvailles. Un pas essentiel
vers la pacification du pays a été franchi le 29 mars 1994 avec la signature de I’* Accord global sur les
droits de ’homme ” et de I’*“ Accord sur le calendrier des négociations pour une paix ferme et durable au
Guatemala ”. Les négociations ont fait un pas de plus et sont entrées dans une phase décisive le 23 juin
1994 a Oslo, avec la signature d’un accord prévoyant une future “ Commission de la Vérité ” sur les
violations réciproques des droits de I’homme. Encore faut-il au préalable un accord de cessez-le feu
définitif, puis un accord de paix en bonne et due forme.

2. Le partenariat

Pour résoudre un probléme complexe de société, il est nécessaire de prendre en compte 1’ensemble des
composantes et de faire place a toutes les forces politiques et sociales — celles qui doivent participer a
I’effort de paix, celles également qui sont encore dans I’expectative ou le doute. C’est ainsi que le
processus de paix au Guatemala a mobilisé le gouvernement, la Résistance armée (URNG), I’assemblée
de la Société Civile, un conciliateur, un observateur des Nations Unies. Il a été également soutenu et
encouragé par les Eglises (1’Eglise catholique a délégué Mgr Quezada Toruno) et par les pays amis
(observateurs d’Espagne, des Etats Unis, du Mexique, de Norvege, de Suededu Venezuela).

3. Le role déterminant de 1’ Assemblée de la Société Civile

Aussi bien les gouvernements et les militaires que les partis politiques ont eu tendance a se considérer
comme seuls en cause et investis de tous les pouvoirs. C’est pourquoi I’émergence d’un regroupement de
toutes les composantes de la société civile a permis a 1’opinion, ceux qui sont les premiers concernés,
d’entrer de plein pied dans I’histoire et d’y peser.

a) la composition de I’ Assemblée : citons, le comité des associations agricoles, commerciales,
industrielles et financiceres (CACIF) ; le centre d’Etudes et de Recherche ; les Institutions des droits de
I’homme ; les ONG de développement ; les organisations de femmes, de paysans, du peuple maya ; les
organisations religieuses ; I’opposition guatémalteque (TUOG), les syndicats, les universités.

b) ’apport de 1’ Assemblée : selon Rigoberta MENCHU * son rdle va bien au-dela de 1’Accord final 7, il
s’agit de participer a la future gestion d’une société démocratique. L’action actuelle permet d’affirmer
I’existence de la totalité des forces qui concourent a la vie du pays et de les former a exprimer leurs
besoins, leurs revendications, leurs propositions. La société civile s’adresse aux deux partis
(gouvernement et URNG) et par 1a méme affirme sa représentativité. Il faudra dépasser le role
d’instrument historique joué pour 1’heure par la Haute Assemblée de la Société Civile.

L’Assemblée de la société civile a également permis aux Mayas de s’affirmer comme interlocuteur
reconnu sur la scéne nationale et politique. Le prix Nobel (Rigoberta Menchu) a beaucoup aidé¢. Cette
présence rappelle la nécessité de changer, dans la future Constitution, les lois “ coloniales ™ et celles qui
concernent 1’usage de la terre.



¢) Les difficultés rencontrées : elles sont de trois ordres. Il s’agit d’abord de vaincre I’absence historique
de communication entre les différentes forces de la nation (marginalisation structurelle des Mayas). Puis
de mettre sur pied un mécanisme de vérification pouvant aider (et non résoudre) les problémes concernant
les droits de I’homme et leurs violations, autrement dit batir un lieu impartial de dénonciation. Enfin, il
faut aborder les questions économiques et leurs implications dans la guerre et les atteintes aux droits de
I’homme. Ce travail nécessaire, n’a pas été suffisamment développé pour devenir une force de
proposition.

4. Les consultations parall¢les et leur role

Jusqu’a présent, trois consultations sous les auspices des quatre Conseils des Eglises, notamment du
Conseil Oecuménique et du Conseil Latino-américain, ont eu lieu : Washington, Guatemala-City et Oslo
(15 septembre 1994). Ces consultations, auxquelles participaient le secteur civil, le gouvernement, le
ministeére de la défense nationale, ’'URNG les observateurs, Rigoberta MENCHU, le représentant des
Nations Unies, et les Eglises, forces invitantes, avaient deux objets : — faciliter les échanges, les
dialogues, les propositions aux négociateurs, — exprimer les volontés de paix sous les contraintes de la
négociation officielle.

Rédaction : JACQUES, André/MOUCHARAFIEH, Claire. 1994.
ACAT = ASSOCIATION DES CHRETIENS POUR L’ABOLITION DE LA TORTURE.
252 rue Saint-Jacques, 75005 PARIS. FRANCE. T¢l. 43 29 88 52. fax 45 57 07 79.

TEXTE ORIGINAL.

GUATEMALA. PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; PROCESSUS DE
NEGOCIATION ; ACCORD DE PAIX ; REPRESENTATIVITE ; DIALOGUE ; RENFORCEMENT
DE LA SOCIETE CIVILE ; RELATION ETAT SOCIETE ; EGLISE ; CONSTRUCTION DE LA PAIX.

Fiche 37
Solidarité active du Diocése San Cristobal de Las Casas
avec les réfugiés du Guatemala

Pendant I’année 1982, la guerre civile au Guatemala a provoqué la migration massive de la population
paysanne (environ 40 000 personnes), en majorité indigéne, vers le Mexique, pays voisin, ou elle s’est
établit majoritairement dans une région relevant du dioceése San Cristobal de Las Casas.

Face a cette situation d’urgence, le diocese a considéré qu’il était de toute premicre importance de créer
une Commission spéciale, chargée du suivi de ce probléme, en sus de I’aide concréte d’urgence,
nécessaire des les premieres installations. Par la suite, cette Commission a pris forme sous le nom de “
Comité Chrétien de Solidarité ”, instance diocésaine chargée des réfugiés guatémaltéques victimes de la
guerre.

Dans une premiére étape, nous avons répondu aux besoins les plus urgents : alimentation, sant¢,
logement, habillement, en orientant les secours qui arrivaient de dioceses solidaires ou issus de la
solidarité internationale. Aprés avoir fait face a la situation d’urgence, le travail pastoral commenca a se
structurer grace a la mobilisation des catéchistes, des représentants de groupes, des promoteurs de la
santé, de 1’éducation etc. La coordination des divers travaux au niveau communautaire avait pour objectif
de consolider les capacités d’auto-organisation de la communauté réfugiée, tout en respectant
profondément sa culture.

Les cultures mayas sont caractérisées par un trés fort esprit communautaire et un contact particulier avec
la nature, une appartenance identitaire solidement ancrée et une spiritualité profonde. En général, les
Indiens mayas ignorent 1’individualisme. Ils pensent en termes de communauté et c’est a travers elle



qu’ils résolvent leurs problémes. Le groupe participe aux travaux pour le bien de tous et se rassemble
pour dialoguer et se mettre d’accord lorsqu’il s’agit de la souffrance de ses membres, ou de sa famille. En
partant d’une approche chrétienne, d’autres activités répondant aux besoins prioritaires ressentis par la
population ont été¢ mis en place, parmi lesquelles principalement la scolarisation des enfants. C’est la
communauté réfugiée elle-méme qui a désigné les personnes ayant le niveau d’études approprié pour
faire ce travail de promotion de I’éducation : cette implication a eu un effet démulticateur qui dure
jusqu’aujourd’hui et qui s’est traduit par une appropriation de plus en plus importante du processus
éducatif.

D’autres activités communautaires ont été encouragées, parmi lesquelles le travail artisanal par des
femmes qui a servi d’articulation et de renforcement de 1’identité culturelle tout en fournissant une source
de revenus pour les familles. Par la suite, et grace a I’initiative de la population, le travail collectif de
semailles de base (mais et haricots) a été développé ainsi que les coopératives d’autoconsommation, afin
de résoudre le grand probléme du ravitaillement, partiellement di a I’isolement du diocése, situé dans une
région difficile d’acces. En méme temps, le diocese appuyait aussi des initiatives de création d’ateliers de
confection de vétements et de chaussures, pour les besoins de premiere nécessité, mais également de
petites unités artisanales (menuiserie, boulangerie etc..) qui, d’'une maniére ou d’une autre, pouvaient
aider a la réorganisation de I’économie familiale. A 1’origine de tout projet communautaire et lors de sa
mise en place, une réflexion nourrie et cautionnée par toute la communauté se développe a partir de la foi
: le processus et les réalisations concretes sont 1’expression d’un engagement chrétien de participation et
de solidarité communautaires.

Au cours des ces années difficiles de mobilisation (1982-1985), il faut rappeler que le gouvernement
mexicain, a travers la police judiciaire fédérale, n’a pas cessé d’exercer des pressions sur les réfugiés pour
qu’ils repartent chez eux ; des incursions de I’armée guatémaltéque en territoire mexicain ont méme été
organisées. Pendant toute cette période, le diocése de San Cristobal de Las Casas a joué un role
fondamental pour la défense des droits humains des réfugiés et déplacés guatémaltéques : d’abord en
dénoncant sans relache les mauvais traitements dont les populations civiles étaient victimes, et en
diffusant partout ces informations tant aupres des plus hautes sphéres gouvernementales qu’au niveau
national et international. Les objectifs du travail diocésain ont toujours eu comme axe principal la
reconstruction des communautés, basée sur leur propre organisation, le maintien de leur identité
culturelle, et la formation/qualification de ses membres afin qu’a leur retour dans leur pays, ils puissent
devenir des sujets capables de batir un nouveau Guatemala, plus juste et solidaire.

Au terme de plusieurs mois de négociations et de nombreuses réunions difficiles, des accords ont pu étre
signés entre la Commission Permanente (organe représentant les réfugiés élus par leur propre
communauté) et le gouvernement du Guatemala. C’est ainsi que le 20 janvier 1993, un premier retour
collectif a pu étre organisé, dans des conditions de sécurité satisfaisantes. Le processus de retour des
réfugiés et déplacés est apparemment devenu irréversible. Il reste toutefois beaucoup a faire pour que tous
ceux qui le désirent puissent effectivement retourner chez eux, dans des conditions de sécurité, de dignité
et avec des perspectives claires de développement.

Rédaction : RUIZ, Samuel. 1994,
En raison de I’ancienneté de cette fiche, 1’adresse du producteur n’a pu étre retrouvée.

TEXTE ORIGINAL.
MEXIQUE ; GUATEMALA. REFUGIE ; ORGANISATION COMMUNAUTAIRE ; EGLISE ;
PROCESSUS DE NEGOCIATION ; AUTO CONSTRUCTION ; SOLIDARITE.



Fiche 38
Le role de I’Eglise au Cambodge

L’Eglise catholique au Cambodge est une jeune Eglise, minoritaire dans le pays. Malgré sa petite taille,
elle a joué un role certain, en 1970, dans 1’apaisement de la haine raciale anti-vietnamienne (environ 4
000 exécutions, 250 000 expulsions) : des chrétiens khmers ont caché des Vietnamiens, d’autres ont fait
des collectes de riz pour venir en aide a des Vietnamiens affamés... Parmi le clergé frangais, ce sont les
prétres les plus engagés du c6té khmer qui ont aidé le plus efficacement les Vietnamiens persécutés (5 y
ont trouvé la mort). Si I’Eglise dans son ensemble était taxée d’€tre “ pro-vietnamienne ~ durant la guerre
(1970-1975), son action caritative traditionnelle aupres des khmers les plus pauvres a fait tomber
quelques suspicions.

Dans son action caritative, I’Eglise du Cambodge a toujours tenu a rester humble, refusant d’étre
I’instrument de distribution des aides financieres colossales que lui proposaient les organismes caritatifs
catholiques étrangers. Cette attitude renongait a une efficacit¢ immédiate, préférant 1’action sur le long
terme, dans le respect de chacun. L’église catholique tenait a respecter les autorités locales sans s’y
substituer, collaborant avec elles, suscitant des initiatives, aidant techniquement et financiérement a
réaliser des projets. Une partie des aides provenait des chrétiens cambodgiens eux-mémes et était
distribuée par eux.

L’Eglise en tant que telle n’a pas eu d’influence politique directe : elle était trop peu nombreuse, les
chrétiens pas assez formés a prendre des responsabilités dans ce domaine. Notre chance a été qu’aucun
évéque n’ait été tenté de jouer un role politique, comme cela a pu se faire dans le passé€. Nous n’avons pas
accepté, par exemple de nous rendre solidaire du gouvernement Lon Nol, comme on nous le demandait,
et nous nous sommes méme désolidarisés de 1’Eglise des Etats-Unis, en n’acceptant pas les aides du CRS.
Quand le Cardinal Rossi, préfet de la Congrégation pour I’Evangélisation des peuples, s’est rendu au
Cambodge a I’invitation du CRS et a bord d’un avion de la CIA, nous avons refusé de le recevoir tant
qu’il était I’hote de I’ambassade américaine. La distinction des domaines d’intervention nous semble
déterminante : la mission de 1’Eglise consiste avant tout a transmettre la foi, qui peut déboucher dans
I’ceuvre caritative et politique, non I’inverse.

La méme orientation (séparation des fonctions) a été suivie dans les camps de réfugiés de Thailande ou il
fallait étre vigilant pour ne pas attirer les réfugiés a I’Eglise par des aides. La réflexion sur les types
d’aides a apporter aux plus démunis (aider les gens a se prendre en charge plutot que les assister), et leur
distribution, étaient assurées par des ““ comités d’entraide ” : cela donnait une dimension communautaire,
et permettait de former des catéchumenes.

Au Cambodge, I’entraide fonctionne actuellement sur le méme mode. Notre volonté est de rendre I’Eglise
autonome a tous points de vue, y compris sur le plan financier. Chaque communauté est organisée autour
de trois comités : transmission de la foi, liturgie, entraide. Des délégations de ces comités se rencontrent
deux fois par an, a I’échelon national, lors de “ synodes ” semestriels pour réfléchir aux grandes
orientations a prendre.

Une solidarité concrete

Dans une société profondément corrompue, ou tout s’achete, méme les aides, les chrétiens ont choisi
d’aider les plus pauvres, indépendamment de leur appartenance religieuse. Ce témoignage commence a
porter des fruits 8 Phnom Penh : Médecins du Monde fait ainsi appel au comité des chrétiens pour
identifier les malades indigents. A Battambang, le comité des chrétiens a pris en charge, gratuitement et
bénévolement la nourriture de plusieurs dizaines de malades démunis et 1’administration fait désormais
appel a eux quand elle est dans le besoin. Suite a la présence assidue pendant des années du responsable
de la paroisse, les malades les plus pauvres présentés par le comité des chrétiens sont soignés presque
gratuitement... Tout cela est petit, infime, mais ¢’est un signe d’espoir : la corruption ne se combat pas
par décret, mais par conviction.

Le systéme scolaire fonctionne mal par manque d’écoles et d’enseignants qualifiés : peu payés (15 a 20
dollars par mois... dans le meilleur des cas), les instituteurs sont souvent amenés a faire payer la
scolarité, pourtant gratuite, des enfants par le biais de cours privés -obligatoires pour monter de classe. De



fait, les pauvres sont exclus de ce systéme. Le dernier synode des comités d’entraide s’est penché sur le
probléme, en a analysé les causes et cherché des solutions. Pour la rentrée scolaire de septembre 1994,
plusieurs petites réalisations ont été mises en place : des instituteurs contactés ont accepté de n’exiger des
familles les plus pauvres que la moiti¢é du montant de la scolarité et ont méme accueilli gratuitement 23
enfants... Ailleurs, des chrétiens se sont cotisés pour verser un “ salaire ” en riz a I’instituteur. La
solidarité commence par de petites choses...

Une politique de dialogue

Notre pastorale se place sous le signe de la réconciliation et du pardon, méme si pratiquement aucun
chrétien ne s’est trouve, de fait, du c6té des bourreaux khmers rouges. Cependant, I’occupation
vietnamienne a laissé des traces : certains chrétiens nommés “ chef de village ™ par les occupants ont
envoyé¢ des gens aux travaux forcés d’ou ils ne sont pas revenus, d’autres ont été “ collaborateurs ” de
I’occupant, de gré ou de force, ou simplement pour survivre... Aussi, a I'intérieur méme des
communautés chrétiennes, les ressentiments affleurent a tout instant. Certains chrétiens sont rentrés des
camps de réfugiés et considerent, le plus souvent a tort, ceux de I’intérieur comme des “ collaborateurs .
Is sont eux-mémes considérés comme ennemis par ceux restés au pays. Il a fallu prés de deux ans pour
que les gens se parlent, se saluent, que les communautés trés fermées restées au pays acceptent ceux
venant des camps. Nous avons donc multiplié les occasions de rencontre, mais tout cela est loin d’étre
parfait.

Nous essayons également de faire vivre ensemble deux communautés qui se haissent viscéralement : les
Khmers, trés minoritaires dans I’Eglise, et les Vietnamiens trés majoritaires dans 1’Eglise, mais
minoritaires dans le pays. Nous avons délibérément choisis d’étre au service des plus pauvres et des plus
démunis — les Khmers — méme au risque de voir s’écarter les chrétiens vietnamiens. Nous refusons
I’existence de lieux de culte différents et n’utilisons que la langue khmére dans la liturgie et
I’enseignement du catéchisme. Ce choix n’est pas facile mais nous pensons que favoriser le
particularisme vietnamien ne peut que renforcer le racisme anti-vietnamien toujours prét a s’enflammer.

Rédaction : PONCHAUD, FrangoissMOUCHARAFIEH, Claire. 1994.
ESPACE CAMBODGE.
98 rue d’Aubervilliers, 75019 Paris. FRANCE.

TEXTE ORIGINAL.

CAMBODGE. PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX ; EGLISE CATHOLIQUE ; SOLIDARITE ;
AIDE SOCIALE ; PAUVRE ; ACCEPTATION DE L’AUTRE ; PROTECTION DES MINORITES ;
POLITIQUE DE RECONCILIATION ; MEDIATEUR POUR LA PAIX.

Fiche 39
Défis et risques d’une Eglise médiatrice
L’expérience de 1’Eglise catholique dans le conflit de Chiapas

L’histoire du Chiapas est celle des Indiens de Mexique, mais plus largement, celle des populations
indigenes en général. C’est leur autonomie, leurs terres et leur droit a vivre qu’ils défendent. Cette lutte a
donné lieu a des mouvements de résistance indigéne présents dans la région depuis de nombreuses
années. La terre de Chiapas a été le témoin de plusieurs soulévements, dont le dernier est celui du ler
janvier 1994, appuyé¢ par I’Armée Zapatiste de Libération Nationale (EZLN). Suite a ce soulévement, des



négociations de paix entre le gouvernement et I’EZLN se sont mises en place. Une premiére partie des
négociations réalisées a San Andrés, a abouti a des accords. Mais quelques éléments de ces accords ont
¢été ensuite jugés inacceptables par le gouvernement, ce qui a provoqué I’interruption des négociations.
Depuis janvier 1997, le dialogue s’est interrompu et la situation détériorée.

Pendant les négociations, deux institutions de médiation ont été créées, dont I’'une — la CONAI — était
présidée par Mgr Samuel Ruiz, évéque de San Cristobal de las Casas. Suite a I’interruption des
négociations, la CONALI, et notamment Mgr Ruiz ont continué leur travail de médiation en déployant
leurs efforts pour que le dialogue soit repris. Mais le gouvernement a, au contraire, endurci sa politique
d’agression et d’extermination des populations indigénes. D une part, il a créé des groupes paramilitaires
avec les propres indiens, en leur donnant des armes, des aliments et de I’alcool. Le conflit a ainsi pris
I’aspect d’une guerre de basse intensité ; la politique d’extermination a pris la forme d’une guerre inter-
communautaire. D’autre part, le gouvernement a commencé une persécution systématique contre 1’Eglise
catholique, et notamment contre le diocése de San Cristobal de la Casas et son évéque : agression
physique contre des proches de Samuel Ruiz et campagne de discrédit a sa faveur, expulsion de 7 prétres
sur la base de fausses accusations, refus concret pour les agents de pastorale étrangers de pouvoir résider
sur place, emprisonnement de 4 prétres accusés faussement et en violation flagrante des droits de
I’homme, fermeture de quelques 40 églises, mandats d’arrét & I’encontre de nombreux prétres, religieuses
et missionnaires, pression exercée sur divers paysans pour qu’ils affirment que le diocése livre des armes
a leurs communautés, directives données a différents moyens de communication pour qu’ils faussent les
nouvelles, création d’un climat de lynchage, profanation du Saint-Sacrement dans différentes églises par
la police de sécurité. Cette agression contre 1’Eglise catholique, contre le diocése de San Cristobal de las
Casas, contre I’évéque médiateur, et plus largement encore, contre toute médiation, déclarée par le
gouvernement comme non nécessaire, a conduit Mgr Samuel Ruiz a la démission de la présidence de la
CONAL laquelle a décidé par la suite de se dissoudre. Mgr Samuel Ruiz a donné les raisons de sa
démission dans une homélie prononcée le 7 juin 1998. 1l a alors souligné que sa démission a la
commission d’intermédiation n’était pas un renoncement au travail pour la paix au Chiapas, mais tout au
contraire, un cri pour réclamer les conditions essentielles pour la construire.

La démission de Samuel Ruiz a son role de médiateur a été jugé par certains comme un signe de faiblesse
face aux pressions subies. L’évéque a pourtant répété a plusieurs égards que son renoncement n’était pas
une résignation face a I’escalade de violence, mais un changement dans la fagon de s’y opposer.
N’empéche que le travail de médiation a échoué. Cet échec pose des questions au rdle médiateur de
I’Eglise. Jusqu’ou I’Eglise peut étre médiatrice sans prendre partie ? Peut-elle garder la nécessaire
neutralité du médiateur quand la relation d’injustice qu’une partie exerce sur I’autre est si flagrante ?
Comment réagir quand elle passe de médiatrice a victime ? Dans quelles conditions la médiation de
I’Eglise peut-elle se révéler efficace ? De quoi dépend I’éventuelle réussite de sa médiation : d’une
personnalité charismatique, de sa force institutionnelle, de sa base communautaire, de sa capacité de
négociation ou de sa dimension symbolique ? C’est finalement toute la relation entre le sacré et le
politique qui est en jeu dans le role médiateur de I’Eglise.

Rédaction : LASIDA, Elena. 1999.

CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

RECIT D’EXPERIENCE.
e-mail : elenalasi@aol.com.
MEXIQUE.

4,

Religions et politique



Trop souvent, les institutions religieuses se sont compromises avec le pouvoir politique et ont dans ce cas,
renoncé aux valeurs qu’elles sont censées incarner. Plusieurs fiches de cas évoquent la question.

Plutot que de cautionner ou se placer aux cotés de régimes non respectueux des droits de I’Homme, les
Eglises et institutions religieuses doivent proposer d’autres alternatives.

Les religions doivent interroger le politique et 1’économie sur leurs capacités a créer du lien social et a
construire une société plus juste. Elles peuvent par exemple réfléchir a des propositions pour une
économie de paix.

Pour remédier a la violence sociale, effet d’une société de compétition et d’inégalité, les religions
proposent d’autres systémes comme Gandhi et Shumacher qui refusaient une économie basée uniquement
sur la croissance.

Fiche 40
La position du Vatican : une défense contestée

L’ Eglise catholique a accompagné la conquéte européenne en Amérique avec les violences et les
spoliations qui ont marqué la domination sur les amérindiens du xvie siécle au xixe siecle. Cette Eglise
devient avant tout, la représentante des intéréts de la minorité blanche : La procédure du “ requerimiento
” met en demeure les populations indiennes d’accepter la foi catholique, la juridiction du pape et du roi
d’Espagne, sous peine d’extermination et d’esclavage. Les voix de religieux s’exprimant a contre-courant
demeurent historiquement des phénomenes isolés.

A partir de la vague d’indépendances au xixe siecle, la hiérarchie de I’Eglise restera liée économiquement
et politiquement aux partis conservateurs et appuiera les partis politiques qui s’opposent aux réformes, y
compris apres la seconde Guerre mondiale.

Née dans les années soixante, s’appuyant sur les communautés ecclésiales de base (60 000 au Brésil en
1982, un millier au Chili, plusieurs centaines au Paraguay et en Amérique centrale), la théologie de la
libération préconise un engagement concret, et donc politique, de I’Eglise aupres des plus pauvres.
L’arrivée a la téte du Vatican de Karol Wojtyla, en 1979, provoque un virage au Saint-Siége. Devenu
pape sous le nom de Jean Paul II, le nouveau Pontife d’origine polonaise, est fortement marqué par son
expérience dans un pays du bloc communiste. Dans ce contexte, I’Eglise catholique au Chili s’est
distinguée en Amérique latine par une division en deux groupes : d’un c6té, ceux qui défendent la
théologie de la libération et qui vont s’opposer au régime du général Pinochet, au pouvoir de 1973 a 1989
; de 1’autre, les secteurs les plus conservateurs de 1’Eglise, notamment sa hiérarchie.

Le 28 décembre dernier, le cardinal chilien Jorge Medina, une des plus hautes autorités du Vatican,
reconnaissait dans un entretien, diffusé par le journal La Cuarta, que le Saint Siege était engagé dans les “
démarches discretes a tous les niveaux ” pour le retour au Chili d’Augusto Pinochet. La défense qu’a
prise le Vatican en faveur de Pinochet, nous pose la question d’une possible moquerie et une certaine
collusion entre les pouvoirs publics et ’Eglise : en 1993, le pape envoyait au général Pinochet une lettre
de félicitations a 1I’occasion de son anniversaire de mariage. Auparavant, I’Eglise progressiste chilienne
(ceux qui partagent la théologie de la libération) avait dé¢ja dénoncé avec énergie les violations des droits
de I’Homme d¢s le coup d’Etat qui renversa le président Allende.

Peu avant Noél 1987, 150 prétres, religieuses et laics du dioceése de Santiago du Chili signaient une “
déclaration de guerre ” contre le général Pinochet, sous forme de lettre ouverte a I’opinion publique.
Tandis que d’autres évéques désavouaient ce document, le ministre de I’intérieur stigmatisait le
communisme, le terrorisme et I’Eglise comme les trois forces opposées a la paix au Chili.

Pour Noél 1998, le pape déclarait — paradoxalement a la défense entreprise par le Vatican en faveur de
Pinochet — que le “ secret de la paix véritable réside dans le respect des droits de I’homme ™ et a



I’occasion de la journée mondiale pour la paix, le 1er janvier dernier, Jean Paul II soutenait : *“ il faut
retenir la main tachée de sang des responsables de génocides et des criminels de guerre .

Le Saint-Siege justifie sa position a partir de deux postulats : 1. Par des raisons humanitaires vis-a-vis du
général Pinochet et 2) La nécessité de réconcilier les Chiliens. Une position qui efface la mémoire des
victimes de 16 ans de violence structurelle et directe de la part du régime militaire de Pinochet. Une
position qui ne prend en compte I’importance de I’aveu indispensable de responsabilité dans les crimes
politiques pour arriver a la réconciliation.

L’attitude du cardinal Eodano (actuellement secrétaire d’Etat du Vatican), nominé a la nonciature de
Santiago en 1979, a été déterminante dans cette prise de décision. Il a passé 10 ans au co6té du général
Pinochet, ce qui nous laisse penser a une profonde amitié entre les deux hommes et qui justifierait une
telle défense. A ce propos, on se demande si I’action du Vatican reflete la position du pape ou s’il réagit
de la position individuelle d’une ou de quelques autorités ecclésiales ? Si cette derniére interrogation est
vraie, alors, qui gouverne Rome ? Si n’est plus le pape, quelle est la fonction de celui-ci ?

En tout cas, Jean Paul II n’a jamais condamné¢ les dictatures en Amérique latine, a I’exception de Cuba.
La grande discrétion du pape lors de son séjour en Argentine au sujet des atteintes aux droits de I’homme
— il s’est refusé a recevoir les organismes humanitaires — est un exemple qui pourrait s’expliquer par la
complicité, tacite de la plupart, et active pour certains, des évéques argentins avec la dictature : le général
Videra et I’ Almiral Massera passérent de longues heures en compagnie du président de la Conférence
épiscopale, Mgr Tortolo, la veille et le jour méme du coup d’Etat, le 24 mars 1976. Comme on le constate
avec cet exemple, la position du Vatican donne lieu a penser qu’il devient I’avocat de “ la loi de ’oubli ”
en mettant un point final aux poursuites contre les militaires et policiers accusés d’atrocités.

La theése de 1’oubli pour se réconcilier peut seulement engendrer la haine avec plus de puissance que si
justice est faite, en déclarant les responsabilités engagées dans un conflit.

Il est vrai, comme le montre bien le pére Charles Antoine dans “ Guerre froide et église catholique ”,
qu’Augusto Pinochet a mis fin a un communisme en expansion au Chili, mais cela ne veut pas dire qu’il
soit exonéré des crimes et des moyens qu’il a utilisés pour arriver a ce but. 2 300 victimes en ont pay¢ le
prix avec leur vies.

La défense que prone le Vatican n’est-il pas un attentat contre les principes moraux les plus élémentaires,
y compris celui de I’Evangile qui exige la contrition du pécheur ?

La position de Rome a divisé le peuple catholique : les victimes du régime Pinochet, ainsi que 1’opinion
européenne se voient complétement décues, tandis que les adeptes de la ““ loi de I’oubli ” — surtout au
Chili — se réjouissent avec cette position. Une attitude dont la conséquence est plutdt la division et non
la réconciliation, comme veut le croire le Vatican.

La contradiction entre le discours officiel du pape et cette action précise en faveur d’un criminel, met en
suspens la crédibilité de Rome et de L’Eglise, frappant les esprits chrétiens et surtout les victimes du
régime Pinochet.

L’attitude du Vatican nous parait plus une trahison qu’une raison humanitaire et qu’un principe
réconciliateur. Au contraire, cette position crée une incertitude sur I’avenir de L’Eglise et un discrédit du
Vatican vis-a-vis de la confiance chrétienne.

Rédaction : SOSSA ORTIZ, Ricardo. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

CHILI. EGLISE CATHOLIQUE ; THEOLOGIE ; RELATION RELIGION POLITIQUE.
Fiche 41

L’utilisation de la religion a des fins politiques

La fonction de la religion chez les élites protestantes guatémaltéques



Pendant la guerre civile au Guatemala, I’Eglise guatémaltéque, en communion avec I’Eglise latino-
américaine, avait fait son “ option préférentielle pour les pauvres ™. Par ses positions, elle se situait
socialement et politiquement plutot du c6té des plus démunis. Les ¢élites du pays avaient I’impression
d’étre négligées par cette Eglise, sinon accusées.

C’est dans ce contexte que, dans les années 1980, des membres des élites économiques et politiques du
pays commencent a se convertir au protestantisme. Il s’agissait de familles puissantes, ayant un capital
¢conomique et culturel notable et une approche néo-libérale de la société, et qui étaient auparavant
catholiques.

Dans la situation de plus en plus conflictuelle du pays, ils se sont présentés comme les ““ sauveurs ” qui
allaient amener la paix, ils ont aussi commencé a s’organiser politiquement et a agir fondamentalement de
deux manieres :

* Ils faisaient du “ lobbying ” : ils fonctionnaient comme un groupe de pression composé d’entrepreneurs
et de capitalistes protestants et dirigé par des sages ou des anciens

qui tentaient d’agir sur les détenteurs d’autorité et d’influer sur les prises de décision. Ses membres
faisaient les couloirs de I’ Administration : ¢’était un réle d’influence.

* 1Is faisaient également de la politique : les €lites protestantes se sont aussi présentées comme une
organisation a but politique ou comme un parti politique : ces protestants visaient la conquéte du pouvoir.
Deux exemples peuvent bien montrer cette démarche :

* Le pays a connu I’expression la plus marquante sous le gouvernement du général Efra’n R’os Montt
(1983), ancien catholique passé au protestantisme, chef charismatique de “ I’Eglise du Verbe ”. Ce
général se présentait lui-méme comme un “ envoyé de Dieu ” pour gouverner le pays et le conduire sur la
voie de la vraie foi et de la paix. R’0s Montt ne voyait pas le conflit comme la majorité des militaires de
I’époque, c’est-a-dire comme une lutte de deux idéologies ou de deux systémes politiques différents mais,
dans une optique religieuse : comme un champ de bataille apocalyptique entre les forces du bien et les
forces du mal. Les premiéres incarnées dans les hommes sauvés a protestants, les autres dans les hommes
du diable a catholiques révolutionnaires. Pour lui, un gouvernement aux mains d’un protestant était dans
les mains de Dieu : ¢’était le seul moyen pour obtenir la paix. Quelques mois apres son arrivée au
pouvoir, I’armée, véritable détentrice du pouvoir, 1’a évincé.

* Un autre phénomeéne illustrant bien les intéréts politiques du protestantisme d’¢élite c’est 1’élection a la
Présidence du Guatemala, le 14 janvier 1991, de Jorge Serrano El’as, entrepreneur libéral, Pasteur de la
communauté “ El Shaddai ” et dirigeant du parti “ Mouvement d’Action Solidaire ” (MAS). Il s’agit de
I’arrivée au pouvoir, par voie électorale, de la population protestante. Une fois a la Présidence, il a voulu
moraliser le gouvernement par un auto-coup d’Etat : dissolution de 1’ Assemblée et de la Cour de Justice,
qui échoua : ’armée 1’a immédiatement destitué.

Suite a ces phénomenes, la question qui se pose n’est pas seulement de savoir comment la religion peut-
elle inspirer ou influencer I’action politique, ou comment peut-elle justifier I'utilisation de la violence, ou
construire la paix. Mais c’est le statut méme de la religion qui est ici questionné : comment la religion
peut-elle étre influencée par 1’action politique, ou étre utilisée par ceux qui agissent par la violence ?

La religion est-elle uniquement un élément constructeur de société ou est-elle aussi une construction de la
société ? La réflexion pourrait se poursuivre sur la question des conditions sociales, cognitives,
symboliques, de la construction de la religion. Autrement dit, sur la fagon dont la religion peut construire
les croyants mais aussi sur la fagon dont les croyants peuvent eux-mémes la construire.

Grace aux hommes religieux elle révele sa double fonction : les dieux peuvent étre nous créateurs mais ils
peuvent aussi €tre nos créatures.

Rédaction : BAUER, Henri. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99.

TEXTE ORIGINAL.
AMERIQUE CENTRALE.



Fiche 42
La portée de la papauté au Nicaragua : de Paul VI a Jean-Paul II

Lorsque Paul VI était Pape, le Nicaragua était gouverné par une seule famille : les Somoza. Grace a
I’enseignement social de Paul VI et a ses nominations épiscopales au Nicaragua, 1I’Eglise catholique était
devenue de plus en plus critique vis-a-vis du gouvernement.

En 1972, dans une situation sociale déja difficile ou le mouvement révolutionnaire sandiniste commence
a se développer, la Conférence des Evéques du Nicaragua publie une Lettre Episcopale politiquement
contre la dictature somociste. Alors que I’on craignait la condamnation de la violence, elle ne le fait pas.
“ Evangeli Nuntianti ” est un document qui a beaucoup inspiré cette Eglise qui cherchait a évanggéliser la
société nicaraguayenne en profondeur en cherchant la transformation de la vie des hommes dans toutes
ses dimensions : religieuse, économique, politique ?

Lorsque la “ révolution sandiniste ” s’est mise en marche, les Evéques et les élites traditionnelles du pays,
écartées du pouvoir par Somoza, se sont retrouvés ensemble contre le régime, beaucoup de prétres, de
religieux et de religieuses se sont mis a soutenir, de par leur travail dans les communautés, le mouvement
sandiniste.

L’archevéque, Monseigneur Obando y Bravo, tout en étant contre le gouvernement Somoza, ne
communie pas non plus avec les sandinistes. Bien qu’une grande partie de 1’Eglise, surtout les prétres
diocésains et les congrégations religieuses, soutiennent le mouvement sandiniste, il prend ses distances
aussi vis-a-vis du sandinisme. Il publie, le 3 juin 1979, une proposition de médiation de I’Eglise en vue de
chercher une issue pacifique aux affrontements.

Aprées la victoire sandiniste (1979), beaucoup de chrétiens qui ont participé a la ““ révolution ” pensent
pouvoir instaurer un régime social-chrétien. Quelques prétres participent directement au gouvernement
sandiniste.

Suite a I’¢lection de Jean-Paul II, un changement se fait sentir. La Conférence Episcopale
Nicaraguayenne commencera a s’écarter du sandinisme. Le 17 octobre 1980 elle publie un document sur
“la religion catholique, ses postulats, les manipulations dont elle a été I’objet ”, qui veut montrer les
antagonismes entre I’action du gouvernement sandiniste et les principes chrétiens. Elle se place du coté,
cette fois-ci, de I’opposition au sandinisme.

En 1983, la premicre force d’opposition au régime sandiniste est I’Eglise Catholique. Des prétres qui
participaient au gouvernement sandiniste sont sanctionnés par le Vatican avec 1’accord des Evéques
Nicaraguayens. D’autres doivent quitter le pays a cause des pressions hiérarchiques. Des congrégations
religieuses sont accusées d’idéologisation. Le Vatican fournit aux Evéques nicaraguayens des nouvelles
instructions sur la mission de 1’Eglise, sur ses rapports avec le pouvoir politique et économique et sur la
formation du clergé, qui marquent un tournant par rapport a ce qui avait été fait les années précédentes.
Jean-Paul II décide alors de se rendre au Nicaragua. Lorsque dans son homélie a Managua il condamnait
le sandinisme, une partie des assistants a la messe répondit par des sifflets. Cette visite, qui allait
consacrer la division Eglise-Sandinisme, va montrer aussi une autre division : celle de I’Eglise.

Lors de la guerre civile des contras contre les sandinistes, les Evéques assumeront une nouvelle attitude :
ils vont se présenter comme des médiateurs entre sandinisme et opposition. La hiérarchie fait appel a la
réconciliation. Pour les négociations, le médiateur entre le gouvernement et 1’opposition sera
I’archevéque de Managua, Mgr Obando y Bravo.

A la fin des années quatre-vingt les chrétiens sandinistes sont perplexes : I’Eglise, qui les avait formés en
chrétiens engagés dans le politique, leur demande de revenir en arriére et de ne s’occuper que des ceuvres
“ proprement religieuses . L’alliance christianisme-sandinisme est condamnée par I’Eglise qui 1’avait
cependant construite.

D’autre part, des groupes sociaux anti-sandinistes trouvent les espaces adéquats pour s’exprimer et
prendre de plus en plus d’importance. Apres avoir vaincu les sandinistes, ils prennent le pouvoir du pays.
Ils mettent en avant aussi leur type de christianisme qui avait été, a I’époque des sandinistes, délégitimé et
refoulé. Ils profitent du tournant développé par le pontificat de Jean-Paul II pour faire émerger leur
christianisme et, avec lui, leur mod¢le d’Eglise.



A la fin des années quatre-vingt-dix la Conférence Episcopale, avec a la té€te son Archevéque nommé
Cardinal par Jean-Paul II, se situe comme étant trés proche du gouvernement Chamorro et Aleman. Suite
a I’ouragan Mitch qui a ravagé le Nicaragua en 1998, cette alliance gouvernement-hiérarchie épiscopale
se révele consommée.

Pour leur part, les chrétiens nicaraguayens ont I’impression de vivre une expérience douloureuse et
déchirante : découvrir que leur Eglise est une Eglise fluctuante.

Réalistes ou désenchantés ? ils n’acceptent pas de devenir aujourd’hui chrétiens sandinistes et demain
chrétiens anti-sandinistes. ils n’acceptent pas non plus la prétention de se placer en dehors des rapports
sociaux dans une position de réconciliation qui se veut “ politiquement neutre . Ils font un constat : ils
sont divisés entre sandinistes chrétiens et anti-sandinistes chrétiens. Autrement dit, ils expriment leur foi
dans deux lieux religieux différents appartenant a une seule institution : “ 1’Eglise des sandinistes ” et “
I’Eglise de Jean-Paul II ”, comme couramment ils s’appellent, et s’accusent, les uns aux autres.

Cette facon d’analyser le parcours des catholiques nicaraguayens des derniéres années me permet de
poser deux questions méthodologiques :

* D’abord, la question générale du pouvoir d’influence de la papauté dans un pays a majorité catholique :
comment le Vatican peut provoquer des changements stratégiques a 1’intérieur d’un pays, d’une part et,
d’autre part, comment des groupes de pouvoir nationaux, eux aussi peuvent faire référence “ a la doctrine
du Saint Pére ”, voir Iutiliser, afin de justifier leurs démarches et provoquer, eux, les changements voulus
avec le soutien symbolique du Vatican.

* Ensuite, une question plus spécifique : celle du role politique du pontificat de Jean-Paul II dans la
défaite du régime sandiniste du Nicaragua.

Rédaction : BAUER, Henri. 1999.
Centre de recherches sur la paix.
21 rue d’Assas, 75006 Paris. Tél. 33/1 44 39 84 99.

TEXTE ORIGINAL.
AMERIQUE LATINE ; NICARAGUA. RELIGION ; EGLISE ; CONFLITS ; OPPOSITION ;
REVOLUTION ; GUERRE CIVILE ; MEDIATION POUR LA PAIX.

Fiche 43
L’Eglise au Rwanda : coupable ou témoin génant ?
“ Quand on est chrétien, on ne gere pas comme le ferait un non-chrétien ”

Par sa puissance politique, économique et culturelle, 1’Eglise du Rwanda est la véritable colonne
vertébrale de la société rwandaise. A ce titre, elle a été €branlée par le génocide. On 1’accuse d’avoir
participé¢ a la préparation de I’idéologie du génocide ; d’autres mettent en question le comportement des
prétres pendant les tueries. Quoi que 1’on pense de toutes ces accusations, on ne peut s’empécher de
s’interroger sur le role de cette Eglise au cours de ces derniéres années.

Pendant les années qui ont précédé le génocide, I’Eglise n’a pas été a la hauteur de sa responsabilité
morale. Les prétres ont, les premiers, dénoncé cette faiblesse. Dés 1990, apres la visite du Pape a Kigali,
ils ont critiqué ouvertement le manque de clairvoyance, la complicité, [’hyprocrisie et la compromission
de I’Eglise au sujet des graves problémes qu’affrontait le Rwanda. Des documents ont été publiés pour
dénoncer la passivité de I’Eglise devant la mauvaise gestion de la chose publique, la corruption, les
injustices sociales, les libertés individuelles, la guerre ou le sida. L’Eglise qui aurait dii tout mettre en
ceuvre pour redresser la situation a brillé par un silence complice et son absence aux endroits sinistrés.
L’attitude complaisante des responsables confessionnels vis-a-vis de I’appareil de I’Etat les a rendus non
crédibles. L’archevéque de Kigali, Mgr Vincent Nsengiyumva, était membre du comité central du parti



unique et ami personnel du président Juvénal Habyarimana. Quand les évéques ont été mis au courant des
préparatifs du génocide, ils sont restés au cot€¢ du pouvoir et n’ont pas adopté une attitude propre a opérer
des ruptures radicales avec le pouvoir.

Mais I’Eglise, ¢’était aussi le président Habyarimana, la plupart des militaires, des ministres, des préfets.
I1s étaient catholiques, parfois d’anciens séminaristes. Ils n’ont pas empéché les massacres, certains les
ont préparés et exécutés. Ont-ils agi en chrétiens ou en tant que responsables, ont-ils géré en chrétiens ?
L’accusation de la participation de I’Eglise, comme institution éducatrice, a la préparation idéologique du
génocide est plus une accusation politique. Elle n’a rien de fondé. La conversion du Rwanda au
catholicisme s’est faite du haut vers le bas : les premiers missionnaires ont d’abord converti les chefs —
Tutsi pour la plupart — afin d’accélérer la conversion des masses. Jusqu’aux années 1950, I’Eglise s’est
principalement appuyée sur ’¢lite tutsie, laquelle fournissait I’essentiel des membres du clergé. Dans les
années qui ont suivi, les Hutu se sont vu reconnaitre et ont acquis une place plus importante dans la
société. L Eglise a joué un role actif dans ce processus qui a abouti a la révolution sociale en 1959. C’est
depuis cette date que certains milieux tutsis, notamment ceux qui furent alors évincés et leurs
descendants, voient dans 1’Eglise catholique un traitre et un ennemi, I’accusant d’avoir soutenu
I’idéologie hutu ”. Mais 1’Eglise n’a pas préparé idéologiquement le génocide. Par contre, la mollesse de
ses réactions face a la violence quotidienne a psychologiquement prédisposé les gens a accepter la
violence comme quelque chose de normal. L’Eglise, comme force morale, a failli au méme titre que les
hommes politiques, les militaires ou les Nations Unies.

Pendant la guerre et les massacres, 1’Eglise a été parmi les premiéres victimes. L’une des premiéres
tueries eurent lieu dans le centre religieux Christus de Remera, le 7 avril 1994. La 17 personnes, dont des
prétres, des religieux et des religieuses furent tués. Parmi eux se trouvait le confesseur du président
Habyarimana. Ces massacres furent un symbole du basculement du Rwanda dans la barbarie. Plus tard, 3
évéques, 103 prétres, 40 freres, 60 sceurs et d’innombrables croyants furent tués. Si on critiquait les
défaillances de I’Eglise, une partie de celle-ci a su affronter I’épreuve du génocide : elle a caché, protégé
et défendu des Tutsi menacés de mort. Des chrétiens ont massacré ; d’autres ont été massacrés. Se sentant
abandonnés de tous, des victimes ont sans doute perdu la foi au moment fatidique. D’autres, au contraire,
I’ont découverte a travers la tragédie du génocide. Nombreux sont ceux qui ont survécu en se réfugiant
dans les batiments religieux. Des hommes ont risqué leur vie, d’autres 1’ont méme perdue, pour sauver
leur prochain. Ces hommes-la font aussi partie de I’Eglise. Certains prétres ont été assassinés parce qu’ils
en avaient trop vu ou parce qu’ils en savaient trop.

Aujourd’hui, le pouvoir a changé de mains, I’idéologie est différente, mais 1’attitude des chefs de I’Eglise
est restée la méme : ils vivent les yeux tournés vers ceux qui dirigent, et dont ils espérent des
gratifications. Comme hier, certains responsables de ’Eglise ferment les yeux sur les violations des droits
de ’homme qui se passent dans le pays.

L’auteur réfute ’accusation qu’on fait & 1’Eglise du Rwanda d’avoir participé a 1’idéologie du génocide.
Mais ce plaidoyer géne par sa manicre de procéder. En cherchant toujours a distinguer les bons et les
mauvais & I’intérieur de 1’Eglise, il crée une Eglise a double vitesse. Il fait ressortir une difficulté majeure
qui est la disparité entre le message de 1’Evangile et les comportements des hommes qui les transmettent.
I1 exclut le droit a I’erreur.

Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas 75006 Paris.

LIVRE. SIBOMANA, Andr¢.

66 rue des Cascades 75020 Paris T¢l./Fax : (33) -01 43 49 05 82.

AFRIQUE. EGLISE CATHOLIQUE ; IDEOLOGIE ; GENOCIDE ; RELIGION ET VIOLENCE ;
CONFLIT INTER ETHNIQUE.

Fiche 44



La tragédie du Rwanda et les Eglises d’Afrique de I’Est

Le Synode africain a inscrit de nombreuses questions pastorales importantes a 1’ordre du jour des Eglises
locales d’Afrique. L’ Association des conférences épiscopales d’Afrique de I’Est (AMECEA) a mis en
place un département pastoral destiné a aider les Eglises d’Afrique orientale a mettre en commun leurs
expériences et leurs réflexions sur I’évangélisation, la justice et la paix. Son Secrétaire, le pere Wolfgang
Schonecke, propose une analyse de la place de I’Eglise dans les tragiques événements du Rwanda et
quelques-unes des questions que ces événements posent aux Eglises d’Afrique de 1’Est.

Le génocide rwandais n’est pas unique : les colons blancs des Amériques ont presque exterminé la
population indigene ; I’Europe a vécu I’holocauste perpétré par 1’ Allemagne nazie ; le Cambodge a
souffert de massacres massifs ; I’anéantissement nucléaire d’Hiroshima... Malgré tout, ““ chaque nouvelle
manifestation de la folie collective bouscule notre confiance dans I’humanité et, quand des chrétiens sont
en cause, c¢’est notre foi méme dans le christianisme qui est touchée ”. On ne peut réduire la tragédie du
Rwanda au seul facteur ethnique. Il y a convergence et aboutissement de nombreux ¢léments. L.’analyse
des facteurs principaux et du role de I’Eglise dans cette tragédie conduit a se poser des questions
difficiles.

Une obsession du pouvoir a tout prix

Le conflit du Rwanda concernait a 1’origine une volonté, assez absolue, de conserver ou de reconquérir le
pouvoir pour justifier n’importe quels actes. D’aprés un recensement effectué¢ en 1991, 90

des Rwandais se disent chrétiens. L’Eglise catholique est, apres le gouvernement, I’institution la plus
puissante a travers son réseau d’ceuvres sociales, éducatives et médicales dirigées par de nombreux
groupes religieux. Elle a des le début entretenu d’étroites relations avec 1’administration coloniale et la
maison royale et la hiérarchie est toujours restée étroitement liée au régime en place. Ses nombreuses —
mais tardives et faibles — déclarations pendant le génocide n’étaient ni significatives ni suffisantes. Les
événements du Rwanda renforcent une legon de I’histoire : une Eglise qui s’identifie trop étroitement a un
régime partage son destin. Il y a une distance indispensable & maintenir avec les partis, les mouvements
politiques et I’Etat.

Comment I’Eglise peut-elle résister a la tentation de se servir du pouvoir pour accomplir sa mission et, en
retour, d’étre utilisée par les pouvoirs politiques ? “ Parlons-nous en faveur de tout groupe traité
injustement, ou seulement quand les intéréts de I’Eglise sont menacés ? Comment développer au sein de
I’Eglise un mode de responsabilité plus participative qui puisse servir a inspirer un modele plus
démocratique en politique ?

La tension ethnique a I’intérieur de I’Eglise

La montée de I’ethnicisme en Afrique de I’Est correspond a la fois a une réaction contre des
gouvernements centralisés a outrance et a la recherche d’une identité culturelle aujourd’hui largement
aliénée. L Eglise en Afrique a apporté un appui aux processus de démocratisation. Mais le multipartisme
suit facilement les ligues ethniques. Le probléme ethnique existe aussi au sein de I’Eglise, de son clergé
et des communautés religieuses dont la majorité était d’origine tutsie. Il surgit notamment a 1’occasion de
nominations aux postes importants. Le conflit ethnique entre les prétres a profondément choqué les
chrétiens et discrédité I’Eglise, qui ne peut prétendre travailler réellement a la réconciliation si elle ne
s’en prend pas d’abord a ses propres tensions internes.

“ Comment pouvons-nous encourager la recherche d’identité culturelle du peuple dans la société et dans
I’Eglise, sans perdre le sens de 1’unité nationale, de la communauté internationale, de la catholicité
religieuse ? ” La ou le multipartisme tend a se confondre avec des partis ethniques, comment le clergé
peut-il résister a la tentation de s’identifier a ces associations tribales ?

Eglise et développement
Depuis I’indépendance, I’Eglise a le quasi monopole des services sociaux, éducatifs et médicaux, d’ou
son pouvoir d’attraction mais aussi des possibilités de tension quand le gouvernement prétend exercer un



contrdle plus grand. On peut se demander si I’Eglise ne s’est pas cramponnée trop longtemps a de faux
moyens de servir le peuple et pourquoi elle n’a pas été capable de répondre de fagon adéquate aux
besoins nouveaux des nouvelles générations. Comme corps social, elle ne s’est pas réellement engagée
dans un vrai combat pour la justice et la réconciliation, a long terme seul fondement d’un vrai
développement.

La pauvreté de I’Eglise en matiére de médias

On connait bien maintenant le role dévastateur qu’a joué “ Radio Mille Collines ” et le *
professionnalisme ” efficace de sa propagande raciste, avec lequel les lettres pastorales ne pouvaient
rivaliser. Alors que I’Eglise d’Afrique a investi I’€crit, elle a généralement raté le tournant des médias
¢lectroniques. Pourtant les processus de démocratisation ont conduit a une certaine privatisation des
médias, c’est-a-dire a un moindre contrdle des gouvernements. C’est une chance pour les Eglises, comme
le montre “ Radio Tumaini ” a Dar-es-Salaam.

“ Comment moderniser les journaux d’Eglise pour leur permettre de rivaliser avec la presse
professionnelle ? Le langage théologique dans lequel les lettres pastorales sont souvent écrites est peu
accessible. Comment faire passer le message chrétien dans la culture médiatique naissante ?

Et maintenant, quelle Eglise ?

La masse des chrétiens rwandais n’a rien fait pour protéger ses responsables, empécher la profanation des
églises ou arréter la destruction des institutions sociales. Est-ce un signe que I’Eglise n’était pas enracinée
dans la vie du peuple, comme on aurait pu le penser, et que le peuple ne se reconnaissait pas vraiment
dans les responsables d’Eglise ? “ L’enseignement et la pratique de 1’Eglise catholique exaltent aussi
I’obéissance comme vertu supérieure, et ont peut-€tre, indirectement, rendu possible la perversion du
pouvoir. L’abus d’autorit¢ au Rwanda et dans de nombreux pays nous oblige a parler autrement de
I’obéissance. Notre enseignement concernant 1’obéissance rend-il les chrétiens critiques face aux abus
flagrants de 1’autorité dans la société et dans I’Eglise ? ™.

Rédaction : FEUGAS, Frangoise. 1994.
FPH = FONDATION POUR LE PROGRES DE L’ HOMME.
38 rue Saint Sabin, 75011 PARIS. FRANCE. T¢l. 43 57 44 22. Fax 43 57 06 63. E-mail paris@fph.fr.

DOCUMENT INTERNE. SCHONECKE, Wolfgang.

AFRIQUE DE I’EST ; RWANDA. EGLISE CATHOLIQUE ; ECHEC ; EVALUATION ; ABUS DE
POUVOIR ; CONTROLE POLITIQUE ; ETHNOCENTRISME ; SYSTEME DE VALEURS ;
RELATION RELIGION POLITIQUE ; RELATION RELIGION ETAT ; RECONSTRUCTION DES
INSTITUTIONS.



Fiche 45
La légitimation du sentiment nationaliste par I’Eglise orthodoxe serbe
a travers le conflit du Kosovo

L’Eglise orthodoxe a toujours constitué en Serbie, comme dans toute la région des Balkans d’ailleurs, un
allié de marque du pouvoir étatique, et de celui nationaliste d’autant plus. Dans ce contexte-1a, M.
Bogdan Bogdanovic, intellectuel dissident faisant partie du groupe libéral intitulé “ Le cercle de Belgrade
” et ancien maire de Belgrade, avait soulevé un grand défi en comparant le rdle joué par 1’église
orthodoxe serbe dans la guerre contre les musulmans (Bosniaques ou Kosovares) et les catholiques
(Croates et Slovenes) a celui exercé par les imams de Khomeyni dans le cadre du terrorisme intégriste
islamique.

Cette affirmation trouve ses appuis dans I’histoire méme de la nation et du territoire serbe. Le point de
vue exposé plus haut, celui d’un intellectuel serbe luttant pour I’objectivité, contre le courant qui plus est,
gagne une dimension particuliére si on prend en compte les efforts de 1’establishment yougoslave dirigés
depuis toujours vers un certain révisionnisme historique (comme le dit Michael Lees, un des défenseurs
convaincus des idées serbes dans la diaspora américaine — * Un mensonge dit cent fois devient vérité ).
Ce méme révisionnisme historique, qui est considéré par ses conceptualistes comme parfaitement
l1égitime, nécessaire et bien-fondé, surgit de temps a autre dans les milieux intellectuels, comme il est le
cas d’un livre paru en 1992 aux Etats-Unis, sous la direction de William Dorich, intitulé simplement
Kosovo ™.

Ce qui nous intéresse dans cet ouvrage c’est d’abord la volonté déclarée de ses auteurs d’exposer, par le
biais d’études historico-politiques successives et progressives, une lecture exclusivement serbe de
I’histoire de la région du Kosovo, des origines et jusqu’a présent. Une fois cet aspect bien délimité, on
peut passer a un cadre encore plus large, celui du contexte dans lequel cette étude fut entreprise. Car
1992, année de la publication de cette étude vient immédiatement apres 1990, année qui vit le Kosovo
déclarer son indépendance (au mois de juillet), geste réprimé énergiquement par un Belgrade soumis a
Slobodan Milosevic, et 1991, année de la proclamation d’une “ République ” du Kosovo, reconnue par
I’Albanie, a I’issue d’un référendum clandestin. De plus, le 24 mai 1992 on assiste a 1’¢lection d’un
certain M. Ibrahim Rugova, leader de la Ligue Démocratique des Albanais du Kosovo, a la présidence de
la “ République , lors d’un scrutin déclaré illégal par les autorités de Belgrade.

Dans ce contexte, on assiste au généreux ralliement de la part de la quasi-totalité de la hiérarchie
religieuse orthodoxe serbe a la rédaction et aux theses soutenues dans cet ouvrage. Les textes rassemblés
ici illustrent parfaitement la position moderne et contemporaine du clergé orthodoxe serbe. Sans
intermédiaire, par la bouche méme de ses hauts membres, coauteurs de ce recueil de textes ; le clergé
orthodoxe s’exprime. On peut ainsi citer parmi les auteurs ou les consultants au projet : le Haut-
Patriarche de Yougoslavie, S. S. Pavle, I’Archevéque de 1’Eglise orthodoxe serbe des Etats-Unis, S. S.
Chrysostom, les Monseigneurs Atanasije Jevtic, Mateja Matejic, Nikolaj Velimirovic, Dennis
Pavichevich, ou I’ Archimandrite Dositei Obradovich. Autant de noms résonants dans le temple de
I’orthodoxie, qui se rallient sans détours au projet nationaliste serbe.

Sa Sainteté Pavle, qui demeure aujourd’hui encore (et plus fort que jamais) Patriarche de Yougoslavie,
bénéficiera du privilége de présenter son point de vue, et implicitement celui du for ecclésiastique qu’il
représente, dans une introduction ayant les mérites d’étre a la fois succincte et trés explicite. Il commence
sans hésitations, en affirmant le fait que * pour des si¢cles entiers le territoire de la diocese du Ras-
Prizren (la région de Prizren, territoire kosovare, n. n.) fut le centre de notre vie nationale et religieuse. Il
resta ainsi méme apres toutes les destructions provoquées par les envahisseurs, du fait qu’ici se trouvent
les reliques des plus importantes ouvres architecturales de I’Eglise, de 1’art et de la littérature serbes ™. 1l
ajoute, en soulignant, comme s’il était encore nécessaire, 1’étroite relation entre le projet transcendantal
de son Eglise et la réalité du projet nationaliste (séculaire) serbe : “ Le choix de I’Eternel Royaume des
Cieux ne signifie pas le reniement de notre vie de passage sur terre, et par notre foi en I’'immortalité de
I’ame on ne renie pas nos liens personnels a notre vie historique ”. Et pour finalement vulgariser aux
fideles Serbes la vision de I’Eglise sur les conflits liés & 1’écroulement de 1’ancienne Yougoslavie, et sur



le projet nationaliste serbe, Sa Sainteté Pavle proclame sur un ton triomphaliste et mobilisateur, comme
un bon chef d’armées : “ Appartenant a un si sage peuple, le Prince St. Lazar (celui qui avait mené les
troupes serbes contre 1’invasion ottomane en Europe, lors de la bataille du Kosovo, en 1389, soldée par
une sanglante défaite des forces anti-musulmanes, n. n.) confirma véritablement 1I’importance de cette
décision : plutot vouloir disparaitre comme étres humains que vivre comme des laches. Pour nous il n’y a
pas le choix : plutot un homme mort qu’un lache vivant. Parce quun homme, méme mort, n’est pas mort
devant Dieu. Dans Ses yeux, le lache est mort méme s’il continue a trainer a la surface de la terre ™.

Et on finira toujours par les paroles de Sa Sainteté Pavle, qui résout une fois pour toutes la question du
Kosovo, si briilante de nos jours, et si mal percue, a ce qu’il parait, par ceux qui pourraient et devraient y
apporter le confort et la paix nécessaires : ““ dans le cadre de I’héritage de notre terre serbe, le Kosovo
représente notre devoir devant Dieu, et surtout ces malheureux gens qui souffrent, ont le cceur troublé et
défendent leurs lieux sacrés. La préservation de ces trésors inestimables (spirituels et matériels) de la
région du Kosovo est dans 1’intérét non seulement des Serbes, mais de toute I’Humanité .

Rédaction : PARLEA, Dan. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue D’ Assas 75006 Paris.

LIVRE. DORICH, William.
EUROPE ; BALKANS. EGLISE ; RELIGION ; RELATION RELIGION POLITIQUE ;
NATIONALISME.

Fiche 46
Les ¢lites religieuses sur la scéne politique roumaine

En 1996, lors des Paques orthodoxes, un prétre et député dans le Parlestitution pastorale, intitulée
Gaudium et Spes. Un témoignage important qui soutient cette logique est celui de Joseph Thomas, auteur
qui fit publier en 1989 un ouvrage dédi¢ au Concile, ou il souligne le fait que le titre de la constitution
Gaudium et Spes est révélateur par lui-méme sur la perspective adoptée : ““ L’Eglise dans le monde
d’aujourd’hui. Il ne s’agit donc pas de la confrontation entre I’Eglise et le monde. L’Eglise est dans le
monde, sans étre de ce monde. Elle est pour le monde ”. Les uniates magyars de Transylvanie,
minoritaires religieusement, en profiteront pour proposer lors des élections de ‘90 quelques personnalités
directement prises du milieux clérical, sans grand succes toutefois, essentiellement a cause de leur
mauvais placement sur les listes électorales. On devrait aussi signaler le fait que le parti actuellement au
pouvoir, le Parti National Paysan Chrétien et Démocrate, eut pour une longue période a sa téte un des
vétérans politiques gréco-catholiques roumains, M. Corneliu Coposu, vénéré jusqu’a sa mort par la
majorité orthodoxe méme, malgré ses croyances religieuses. Ce dernier symbolise pour une grande partie
des Roumains I’icone idéale de la morale politique et du bon sens, I’exemple a suivre par la classe
politique actuelle, assez mal vue par I’électorat, et sévérement pénalisée a chaque faux pas...

Mais les surprises arrivent lorsqu’on s’y attend le moins, car, malgré le faible encouragement public a ce
sujet, ’Eglise orthodoxe s’exprimera avec de plus en plus de véhémence sur les questions politiques, et
soutiendra 1’acceés des membres du clergé au Parlement. Un probléme qui accentuera cette approche
paradoxale est représenté par le fait qu’on proposera préalablement et on ¢lira finalement (élections de
1990, ‘92 et ‘96) des personnes auxquelles on reprochera a juste titre par la suite qu’elles n’avaient rien
en commun avec le domaine politique. Ceux-ci se feront remarquer dans les deux chambres comme
fondamentalistes religieux, préchant la supériorité de la foi orthodoxe, et le plus souvent en tant que
fréquentes sources de dérision pour la presse et 1’¢lectorat (Pere Tatu, Pére Ioan Alexandru).



Le point culminant de cette euphorie politique eut lieu le 26 juillet 1996, quand le Patriarche de I’Eglise
orthodoxe roumaine en personne, Sa Sainteté Teoctist, annonca lors d’une séance de travail du Synode sa
volonté de s’imposer sur la scéne politique, proposant a ce but ’amendement de la Constitution, comme
il suit : ““ Le Patriarche, les Mitropolites et les Archevéques de 1I’Eglise Orthodoxe Roumaine sont
sénateurs de droit ”. Cela a été jugé comme un réflexe conditionné du fort supréme de I’Eglise roumaine,
basé sur sa position de force (il est stipulé dans la Constitution que I’orthodoxie est la seule religion
nationale), mais aussi inculqué dans la période communiste, quand le Patriarche Teoctist fut
respectivement député dans la Grande Assemblée Nationale du Parti Communiste Roumain, membre du
Conseil National du Front de la Démocratie et de 1’Unité Socialiste et membre du Conseil National pour
la Défense de la Paix ; d’ailleurs cette collaboration avec le régime communiste ternit irrévocablement
son image, mais aussi celle des anciennes hiérarchies de 1’Eglise orthodoxe dans son ensemble, sans que
cela engendre une nécessaire remise en cause provenant de I’intérieur.

Une remise en cause du systeme religieux actuel dans son entier et de ses élites, ainsi qu’un
repositionnement plus réservé par rapport au domaine politique, dans cette difficile période de transition
par laquelle passe la Roumanie, s’imposerait, car un probléme de moins veut toujours dire quelque chose
de gagné. Et si ce quelque chose serait les simples gens, ceux qui veulent retrouver dans 1’Eglise un
support spirituel, et point un facteur de tensions supplémentaires ? C’est peut-€tre vrai ce que disait
Kierkegaard, en paraphrasant la parole de I’Evangile : “ Ce n’est pas la vérité qui est la vérité, c’est le
chemin qui est la vérité ”.

Rédaction : PARLEA, Dan. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21, rue d’Assas 75006 Paris.

TEXTE ORIGINAL. (DPH : 0004)
EUROPE DE L’EST. RELIGION ; EGLISE ; RELATION RELIGION POLITIQUE.

Fiche 47
La foi au service de la paix dans les pays des Grands Lacs
L’archevéque de Bukavu, martyr de la guerre civile au Zaire en 1996

Apres le génocide rwandais perpétré entre avril et juillet 1994, des centaines de milliers de réfugiés
rwandais sont installés dans des camps le long de la frontiére rwando-zairoise. La ville zairoise de
Bukavu, a la frontiére avec le Rwanda, avait accueilli des milliers de réfugiés hutu. Parmi la masse de ces
réfugiés hutu se cachaient d’anciennes milices armées hutu dites ““ Interahamwé ” et d’anciens militaires
des Forces Armées Rwandaises (FAR) qui avaient les auteurs des massacres. Ils prenaient la population
de réfugiés en otage.

Tres vite, cet afflux de population a déstabilisé les anciens équilibres de la ville, non préparée a accueillir
autant de personnes en quelques jours. De fortes tensions sont nés entre les réfugiés et la population
locale. Apres le démantelement des camps et la dispersion des réfugiés sur le territoire zairois des 1996,
des chrétiens se sont levés pour prendre des initiatives de paix afin d’éviter des massacres.

C’est ainsi qu’en sa qualité archevéque de Bukavu, Mgr Christophe Munzihirwa s’était activé pour créer
des passerelles de réconciliation entre des communautés a travers le réseau d’ceuvres sociales diocésaines.
I1 n’était pas Tutsi, mais son objectif était de lutter contre la haine envers les Tutsi dans son diocese et
d’épargner la ville d’un bain de sang que des extrémistes de tous bords étaient préts a exécuter. Pendant
deux ans, par de nombreuses prises de position courageuses, il proposa un chemin de paix pour la région



des Grands Lacs en organisant des rencontres entre ces chrétiens, membres d’ethnies différentes. Ces
rencontres pouvaient générer un climat de dialogue parmi des communautés perturbées par les
conséquences du génocide. Tout en dénoncgant le génocide comme une négation de ce que la vie de
I’homme a de plus profond, cet archevéque attirait 1’attention sur les droits des réfugiés, traités tous a tort
comme des génocidaires, a jouir des conditions de vie justes et saines. Il soulignait que le génocide ne
devait pas servir de prétexte de la part du nouveau régime rwandais d’organiser une vengeance par des
répressions militaires et des massacres. Répondre a la violence par une autre violence n’était pas une
démarche de pacification, mais une manicre de cultiver les haines.

Ses appels invitaient a défendre I’homme sans faire le jeu des extrémismes ethniques, a faire de I’Eglise,
de toutes les paroisses et des familles de ces chrétiens des servantes de la justice et de la paix, et des lieux
de refuge pour les victimes de toutes origines. Selon lui, le chrétien devait étre en mesure de montrer des
exemples de réconciliation et d’ouverture d’esprit. Ainsi, pendant que militaires cherchaient a attaquer
des religieuses Tutsi dans le monastére de Muresha, il réussit a contrer cette haine en prenant le risque
d’aller chercher ces moniales trappistes tutsi menacées de mort pour les cacher a I’archevéché. De retour
de cette mission, il présida une réunion d’intellectuels de toutes ces communautés pour le maintien de la
paix dans la ville et contre la guerre dans les pays des Grands Lacs. Le but de ces efforts, il les résuma par
cette prédication : “ Chrétiens, nous devons nous impliquer réellement dans la logique de réconciliation
pour qu’enfin les ennemis se parlent, que les adversaires se tendent la main, que les peuples qui
s’opposaient acceptent de faire ensemble une partie du chemin, que le désir de s’entendre I’emporte sur la
guerre, que la soif de vengeance fasse place au pardon et que I’amour triomphe de la haine . C’est en
sortant de cette réunion qu’il payera le prix d’une vie vouée a la cause pacifique. Il fut assassiné le 29
octobre 1996. A ses obseéques, on avait décrété une tréve pour permettre aux chrétiens de lui rendre une
dernicre visite. Il reste a savoir comment ceux-ci font usage de la mémoire des efforts de cet évéque.

Le témoignage de cet archevéque montre trois choses. La premiére chose est que la foi a jou¢ un role
dans ses engagements pour prendre le devant. Dans ce contexte de guerre civile particulierement
meurtricre ou des haines ethniques véhiculaient la violence, étre évéque signifiait accepter de prendre des
risques graves. Il avait cru en I’homme et aux valeurs du pardon, de la réconciliation et de la paix ; cette
foi, il I’a proclamée et elle a été le moteur de ses actes. Sa foi signifiait concrétement dépasser les
clivages sociaux et ethniques qui créaient les barri¢res et nourrissaient le conflit. Sa foi en I’homme
’avait obligé a protéger la vie, a s’opposer aux forces qui banalisaient le meurtre et le génocide.

La deuxieme chose que cette foi montre est que tout engagement a un prix. La mise en pratique de cette
foi a permis a cet archevéque d’accepter de payer ce prix.

La troisieme chose est une question, voire un dilemme. Fallait-il rester neutre ou prendre position pour
une partie dans ce conflit ? Faut-il jouer de la médiation ? Et a quel titre ? Soutenir un camp aurait attiré a
I’évéque I’adversité des autres camps. Mais on voit aussi que le choix de rester neutre lui a valu les
inimitiés de toutes les parties. En effet, par sa neutralité dans un conflit qui utilisait les haines ethniques
comme mode d’expression de violence, et en choisissant de protéger les victimes de tous bords, d’étre le
médiateur entre les membres des communautés ethniques, il a été considéré comme un traitre par les
membres de son ethnie. Les Tutsi les prenaient pour un protecteur des génocidaires ; les militaires et les
rebelles lui reprochaient de les empécher de réaliser leurs objectifs de piller ou de massacrer les sociétés
civiles. Toutes ses prises de position lui ont valu des incompréhensions de toute part.

Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX,
21 rue d’Assas 75006 Paris.

PERIODIQUE.

Fiche rédigée a partir des témoignages recueillis dans la revue Renaitre, Bimensuel chrétien
d’information et d’opinion, Kinshasa, n° 20, 31 octobre 1997 (N° Spécial Mgr Munzihirwa).
AFRIQUE. EGLISE CATHOLIQUE ; GUERRE CIVILE ; REFUGIES ; RELATIONS
INTERETHNIQUES



Fiche 48
La position de I’Eglise catholique du Rwanda
sur la réconciliation nationale

Les chrétiens du Rwanda, soit plus de 75 % de la population ont encore du mal a s’engager résolument
dans un processus nécessaire de dialogue et de réconciliation nationale. Ils sont pris dans les
contradictions des logiques de vengeance ou de pardon. Dans les préches des Eglises, I’'usage des termes
“réconciliation 7, “pardon ”, est souvent fort mal recu par les rescapés du génocide. Selon ces derniers,
I’Eglise voudrait répéter des erreurs du passé, en professant de vite tourner la page sur la tragédie encore
fraiche. Certains prédicateurs ont été brusquement interrompus en parlant de réconciliation : “ comment
se réconcilier quand personne ne demande pardon ? ”

Reconnaissant que les pratiques pastorales n’étaient pas suffisamment affinées pour faire face a ces
nouvelles situations, les Eglises se posaient cette question : “ comment créer dans les communautés, dans
les villages et villes, dans les collines un environnement favorable a la repentance et au pardon ? ” Elles
¢taient convaincues que le message évangélique du pardon préché dans les églises, refrénant les
tendances aux vengeances individuelles, devrait ouvrir la voie a la justice et a la recherche du pardon.
Mais comment y parvenir d’autant plus que dans ces assemblées se cotoient des rescapés du génocide,
des citoyens qui, impuissants et terrorisés, avaient assisté au génocide, des complices du crime a des
degrés variés et méme des criminels qui avaient activement participé aux massacres ?

A I’occasion des fétes de Noél et du Nouvel An 1997 et en résumant trois ans de vie d’aprés génocide, les
Evéques Catholiques du Rwanda avaient fait une déclaration dans laquelle ils manifestaient leur
inquiétude au sujet de I’insécurité régnant dans le pays, compromettant ainsi s€rieusement le processus de
réconciliation et de paix dans lequel le Rwanda devait s’orienter. Ils demandaient, notamment a I’autorité
publique, de protéger la vie et d’abandonner la logique de guerre au profit de la tolérance et de
I’acceptation mutuelle, et aux chrétiens de devenir des ferments de réconciliation et de paix.

Et du 19 au 21 aott 1997, une conférence réunissant des politiques et des ecclésiastiques s’était tenue a
Kigali sur le role de I’église dans la restauration de la paix et de la justice au Rwanda.

La conférence invitait I’Eglise et I’Etat rwandais a se constituer en partenaires pour réfléchir sur la
nécessité et la possibilité d’instaurer un processus de réconciliation similaire a celui amorcé en Afrique
du Sud (Commission Justice et Réconciliation) afin de faire la lumiére sur ce qui s’était passé. Faisant des
Eglises le terrain le plus propice pour le travail de la Commission, cette initiative devrait, selon la
conférence, étre politiquement neutre et distancer toute récupération politique. La visite des prisonniers,
I’entretien avec eux étaient une étape importante dans la recherche de la vérité et de la réconciliation.
Mais ces préoccupations de L’Eglise n’ont pas toujours ét€ bien regues par certaines sensibilités qui ont
interprété ces appels a la réconciliation, au pardon ou respect des prisonniers comme des prises de
position contre les rescapés du génocide et pour les assassins.

De leur c6té, les Missionnaires d’Afrique, mis en cause dans le génocide, mal a I’aise devant des théses
parfois malveillantes qu’on leur imputait et conscients des imperfections ou des fautes commises au cours
de ce siecle de leur engagement missionnaire, s’étaient engagés a une remise en question afin de faire la
vérité sur cette entreprise évangélique.

Mais ensemble, religieux, prétres et laics semblent aujourd’hui s’étre engagés dans des préoccupations
orientées vers une justice transparente apte a réconcilier les Rwandais et surtout dans efforts a améliorer
les conditions des détenus dans des prisons surpeuplées, 1’assistance accordée aux veuves et aux
orphelins ou a trouver des moyens de fournir des avocats aux inculpés. Les politiques ont-ils le méme
souci ?

Le génocide avait détruit la confiance entre les Rwandais et continue d’avoir des conséquences néfastes
sur la région des Grands Lacs. La justice 1égale, celle des codes, instrument nécessaire mais limitée par
ses méthodes a besoin, a notre avis, des travaux complémentaires, dont celui des Eglises ou des

politiques, pour accompagner la justice des cours et des tribunaux, assurer a chacun le droit de vivre en



paix afin d’instaurer une confiance génératrice de paix. L ’apport de L’Eglise est une recherche de
consensus et une démarche de restauration de la confiance.

Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999.
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
21 rue d’Assas 75006 Paris.

PERIODIQUE.

Fiche réalisée a partir d’un résumé des points de vue développés par plusieurs auteurs dans la Revue
chrétienne Dialogue. Pour plus d’informations vous pouvez contacter I’auteur a I’adresse suivante : 66
rue des Cascades 75020 Paris Tél./Fax : (33) -01 43 49 05 82.

AFRIQUE. EGLISE CATHOLIQUE ; RECONCILIATION NATIONALE ; JUSTICE ; DIALOGUE ;
GENOCIDE ; PAIX ; MEDIATION POUR LA PAIX.

Fiche 49
A propos de la participation des Chrétiens au génocide
Tous n’ont pas ét¢ des bourreaux

Aprés le génocide rwandais, I’Eglise catholique dans son ensemble a été mise en question. Le débat sur la
participation des chrétiens rwandais dans le génocide est souvent formulé a travers cette question :
comment des haines et des massacres ont-ils pu éclater dans un pays ou le christianisme semblait si bien
enraciné ? Devant la question, I’Eglise rwandaise, a travers la hiérarchie et ses fidéles, s’est remise en
question. Le scandale des églises et des lieux de culte transformés en abattoirs par des massacreurs
chrétiens a mené a remettre en question les méthodes d’évangélisation et 1’ceuvre missionnaire de presque
tout un siecle.

Si des chrétiens ont pris une part active dans le génocide, cela révele la fragilité du christianisme
rwandais, puissant en apparence par les moyens matériels qu’il a apportés dans ce pays, mais incapable
de transformer les mentalités en profondeur. Ce sont en effet ces églises chrétiennes qui ont bati les
premicres €coles, formé 1’¢lite du pays, tenu les premiers dispensaires et centres de santé, et leur apport
au développement social représentait une forte contribution.

Mais avec toutes ces ceuvres, I’Eglise du Rwanda s’était comportée comme une puissance politique,
¢conomique et sociale.

Les voies traditionnelles que 1’Eglise avait choisies, notamment les ceuvres de développement et actions
caritatives, les écoles et les dispensaires, n’ont pas été percues comme signe d’un message de libération
intérieure et d’épanouissement spirituel. Dans les luttes fratricides pour les pouvoirs et les possessions,
les fonctions ecclésiastiques ont été pergues comme des spheres de pouvoir a arracher au méme titre que
les fonctions administratives.

L’autre mode de présence privilégié par les autorités chrétiennes était le terrain religieux, le terrain sacré.
On avait trop vite jugé chrétien le fait que les fideles venaient nombreux a la messe, le fait qu’ils aimaient
le culte et recevaient les sacrements. La pratique révélait certes la vitalité et le dynamisme de I’Eglise,
mais un discernement était nécessaire entre évangéliser et rendre religieux, car la rencontre avec le Christ
doit purifier la religiosité. Les manifestations religieuses et cultuelles, en tant que modes de présence de
1’Eglise étaient alors a repenser.

Mais il y a des signes d’espoir pour 1’avenir. A c6té de ce tableau sombre sur I’Eglise, les communautés
chrétiennes signalent la présence des étincelles qui brillent encore. Ces lueurs d’espoir sur lesquelles se
fondent aujourd’hui I’élan de réconciliation sont des actes posés par quelques chrétiens pendant le
génocide. Alors que la tendance générale aujourd’hui est de diaboliser en bloc, on note que des Hutu se
sont cachés pour ne pas étre forcés a commettre des tueries. Certains se sont enfuis, d’autres ont protesté
en formant des “ cercles de fraternité et d’unité 7, des communautés inter-ethniques Tutsi-Hutu pour



épargner les Tutsi des génocidaires. Des fraternités de prétres, par exemple la fraternité Charles Foucauld,
les communautés religieuses avaient dépassé les clivages Hutu-Tutsi. Au risque des représailles ou de
vengeance, ils prenaient sur eux la responsabilité de cacher des personnes menacées de mort. Ces petits
actes d’héroisme vécus par des inconnus et des anonymes sont nombreux. Il existe dans certaines
paroisses une recherche de ces témoins pour les mettre en valeur et corriger 1’idée que I’Eglise a échoué
toute sa mission au Rwanda.

Les critiques ont été trés sévéres contre I’Eglise et ses ceuvres sociales, pourtant importantes dans un pays
aussi pauvre. Mais les privilégier au point d’en faire le centre de la vie des églises a détourné des
objectifs majeurs. Les prétres, les évéques, selon ces critiques, se sont transformés en gestionnaires, en
hommes d’affaires, s’identifiant parfois au pouvoir et au systéme décrié.

Devant le désir de connaitre la vérité sur ses responsabilités dans le génocide et a cause du poids des
massacres, I’Eglise du Rwanda s’est trouvée impuissante pour reconnaitre que tout le monde n’était pas
bourreau. Etaient-ce le complexe, la haine ou la vengeance de la société qui ont couvert ces actes de
valeur ? Alors qu’aujourd’hui la tendance est de construire la paix, ces exemples sont des valeurs sur
lesquelles le Rwanda doit batir son avenir. Dans cette perspective d’avenir, I’Eglise devra mettre en
lumiére et faire 1’éloge de tous ces exemples de bonté, de compassion et de fraternité chrétiennes. Grace a
eux, des coeurs blessés et déchirés pourront retrouver gotit a la vie et croire de nouveau en I’homme.

Rédaction : MUSILA, Cyril. 1999.
Centre de Recherche sur la Paix,
21 rue d’Assas 75006 Paris.



Index

Titres
“La guerre sainte ” : 2

“ Seigneur, ou étais-tu pendant le génocide ? ”. Essai d’analyse de 1’usage des appartenances dans le
conflit rwandais. : 3

Religions, paix et violence en banlieue. Rencontres de dialogue interreligieux en Seine-St-Denis. : 25
A propos de la participation des Chrétiens au génocide. Tous n’ont pas été des bourreaux : 49
Caractéristiques de I’islamisme algérien. : 9

Cybersociologie des acteurs islamistes algériens. Formation et fonction des élites djaz’aristes : 28

De I’économie du salut au salut de I’économie. Quelle théologie et quelle économie pour penser la paix ?
11

Des liens entre religion et violence dans les conflits centre-américains : 7
Divergences entre Vatican, Jérusalem et Moscou sur le conflit kosovare : 22

Défis et risques d’une Eglise médiatrice. L’expérience de 1’Eglise catholique dans le conflit de Chiapas :
39

Ethique protestante et affranchissement de la violence. La fonction politique des protestants urbains-
populaires. au Guatemala pendant la guerre civile. : 8

Exposition et veillée interreligieuses. Accueil interreligieux pendant la période du Mondial de Football a
Saint-Denis : 23

For a peaceful society. Organization and functioning of the Wongsanit Ashram : 32

Guatemala : la croix et I’épée s’affrontent. La position de I’Eglise vis-a-vis de I’Etat pendant la guerre
civile 1960-1996 : 34

Inventer des stratégies de paix en Algérie ? La sortie de crise de tout conflit politique et/ou de guerre
civile : inventaire des défis, reconnaissance de 1’autre, recherche de compromis, respect des minorités.
Comment dissoudre la méfiance ? : 20

Kosovo : “ La chasse aux musulmans . Un mode¢le d’ Apartheid ethnico-religieux : 5

L’idéologie religieuse. Source de violence dans les conflits ? : 6

L’organisation de I’Islam et la diffusion de son message sur I’Internet. L’organisation de I’Islam en
réseau lui facilite I’acces aux Nouvelles technologies de I’ Information et de la Communication : 27

L’utilisation de la religion a des fins politiques. La fonction de la religion chez les élites protestantes
guatémalteques : 41

L’Eglise au Rwanda : coupable ou témoin génant ? “ Quand on est chrétien, on ne gére pas comme le
ferait un non-chrétien ”. : 43



La certitude scientifique face au tragique de I’histoire. Role de la science dans les conflits religieux : 12

La foi au service de la paix dans les pays des Grands Lacs. L’archevéque de Bukavu, martyr de la guerre
civile au Zaire en 1996 : 47

La légitimation du sentiment nationaliste par I’Eglise orthodoxe serbe a travers le conflit du Kosovo : 45
La portée de la papauté au Nicaragua : de Paul VI a Jean-Paul 1I : 42

La position de I’Eglise catholique du Rwanda sur la réconciliation nationale : 48

La position du Vatican : une défense contestée. : 40

La religion : vase communicant de violence et de paix. L’ambiguité de la religion releve de 1I’ambiguité
du sacré : 1

La tragédie du Rwanda et les Eglises d’Afrique de I’Est : 44

La visite de Jean Paul II a Cuba : L’appui au peuple : 35

Le prosélytisme politico-religieux sur le Web : I’exemple de la Ligue Islamique pour la Da’wa et le
Djihad (L. I. D. D.). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique et de propagande

politique. : 29

Le prosélytisme religieux sur le Web : I’exemple de ““ The Voice of Islam ”. Analyse d’un nouveau mode
de la propagation de la foi islamique. : 31

Le prosélytisme religieux sur le Web sous couvert humanitaire : I’exemple de Hijra International
Organisation (H. I. O). Analyse d’un nouveau mode de la propagation de la foi islamique. : 30

Le role de I’Eglise au Cambodge : 38

Le role de la société civile dans le processus de paix au Guatemala : 36

Les relations religio-politiques entre orthodoxie et nationalisme en Serbie. Sur une cohabitation séculaire
entre orthodoxie et nationalisme : 4

Les religions du monde au Sommet de la Terre, Rio de Janeiro, 1992 : 26

Les ¢lites religieuses sur la scéne politique roumaine : 46

Pour une spiritualité de la paix : 13

Projet éducatif interreligieux au collége. Découverte de la diversité religicuse en classe de 4e (13-14 ans)
:33

Pédagogie et enseignement du dialogue interreligieux. Expériences de dialogue interreligieux dans des
¢écoles et des colleges de divers pays d’Europe : 24

Quakerism as an example of the three peace churches. Origins and peace work of the Society of Friends
(quakers) : 14

Quelle économie pour une théologie de la paix ? Sur la théologie de la libération et I’utopie économique :
10



Religion et Paix en Algérie : Islam, christianisme et humanité plurielle. Au cours de plusieurs entretiens,
Pierre Claverie, évéque d’Oran (Algérie) assassiné en aott 1996, délivre son “ testament spirituel ” :
relations intérieures a 1’Islam relations des religions entre elles ; comment vivre une humanité plurielle. ..
21

Solidarité active du Diocese San Cristobal de Las Casas avec les réfugiés du Guatemala : 37
Spirit in Education Movement in Burma. Grassroots Leadership Training for Peoples from Burma : 18
Stratégies d’éducation a la paix. Les limites du réle de I’Eglise catholique : 16

Stratégies de paix : I’art du compromis (inter- et intra-religieux). Réhabiliter la notion de “ compromis
dans une dynamique créative. : 19

Swadyaya : aux sources de I’hindouisme. En Inde, un mouvement de masse transforme les villages par la
spiritualité : 15

Une Commission permanente d’éducation a la paix dans le cadre de la Conférence Mondiale des
Religions pour la Paix. Présentation des objectifs, des projets et des expériences : 17
Rédacteurs
BAUER, Henri
7,8,34,41,42
BOIS, Roby
19, 20, 21
FEUGAS, Frangoise
44
FLORANT, Jean-Baptiste
27,28, 29, 30, 31
GILLETT, Nicholas
14
JACQUES, Andr¢/MOUCHARAFIEH, Claire
36
LABIDI-MAIZA, Mehrézia
17
LAMINE, Anne-Sophie
23,24,33
LASIDA, Elena
1,10,11, 12,39
MUSILA, Cyril
3,43,47, 48, 49

PARLAE, Dan
4

PARLEA, Dan
5,22,45,46

PONCHAUD, FrancoissMOUCHARAFIEH, Claire
38

RABASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha
18

RASBASH, Jane and HUTANUWATR, Pracha
32

REBER, Bernard



25
RUIZ, Samuel
37
SOSSA ORTIZ, Ricardo
2,6,9,35,40
TUININGA, Marléne
15
Organismes
ACAT = ASSOCIATION DES CHRETIENS POUR L’ABOLITION DE LA TORTURE
36
Association FRANCE-ALGERIE Languedoc-Roussillon et la FPH.
20
Association FRANCE-ALGERIE Languedoc-Roussillon
21
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX, 21, rue d’Assas 75006 Paris
1
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX,
47
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX.
7,8, 34,41
CENTRE DE RECHERCHE SUR LA PAIX
3,4,5,6,9,10, 11, 12, 22, 27, 28, 29, 30, 31, 35, 39, 40, 43, 45, 46, 48
Centre de Recherche sur la Paix,
49

Centre de recherches sur la paix.
42

Conférence Mondiale des Religions pour la Paix (CMRP)
17, 23, 24, 25, 33

ESPACE CAMBODGE
38

FPH = FONDATION POUR LE PROGRES DE L’HOMME
44

PAX CHRISTI FRANCE
13

PAX CHRISTI INTERNATIONAL
16

RESEAU SUD NORD CULTURES ET DEVELOPPEMENT
26

Sat Vichar Darshan
15

WONGSANIT ASHRAM
18

Wongsanit Ashram
32

Auteurs sources

BINGEMER, Maria Clara
26

BOIS, Roby
20

CAFFIN, Gilbert et DE SAINT AMAND, Anne-Bénédicte
24

CLAVERIE, Pierre



21
DOMMEN, Edouard
14

DORICH, William
45
LAMCHICHI, Abderrahim
9
MABILLE, Frangois
16
SCHONECKE, Wolfgang
44
SIBOMANA, André
43
TORELLI, Maurice
6
Mots clés DPH
ECHANGES
20
EDUCATION A LA PAIX
20, 21
ABUS DE POUVOIR
44
ACCEPTATION DE L’AUTRE
38
ACCORD DE PAIX
36
AIDE SOCIALE
38
ART
23
ARTISAN DE PAIX
21
AUTO CONSTRUCTION
37
AVENIR DE L’HUMANITE
13

BANLIEUE

23,25,33
BUDDHISM

32
CAPITALISATION

13
CATHOLICISME

6,13,16,22
CATHOLISISME

4
CHANGEMENT SOCIAL

8,15



CHRISTIANISME
13, 16, 21
COLLEGE
33
COMMANDE COLLECTIVE
13
COMMUNAUTE RELIGIEUSE
49
COMMUNICATION
27
COMMUNITY ORGANSATION
32
COMMUNITY PROCESS
18
CONCILIATION
20
CONFLIT
7
CONFLIT ETHNIQUE
4,5
CONFLIT INTER ETHNIQUE
3,43, 49
CONFLITS
8,34, 42
CONSTRUCTION DE LA PAIX
8,20, 36
CONTROLE POLITIQUE
44
CULTURE DE PAIX
17, 20, 21
CULTURE DE VIOLENCE
20
DIALOGUE
36, 48
DIALOGUE BETWEEN RELIGIONS
18
DIALOGUE INTERRELIGIEUX
15, 17,22, 24,25, 33
DROITS DE L’HOMME
30
DYNAMIQUE CULTURELLE
13
ECHEC
16, 44
ECONOMIE
10
EDUCATION A LA PAIX
17,24, 25, 33
EDUCATION AND RELIGION
18
EGLISE
, 7,22, 34, 36,37, 42, 45, 46
EGLISE CATHOLIQUE
3, 8, 38, 40, 43, 44, 47, 48, 49



EGLISE ORTHODOXE
5
ELITE
28
ENVIRONNEMENT
26
ETHNOCENTRISME
44
EVALUATION
44
EVOLUTION D’UNE SOCIETE
16
FORMATION
13
GENOCIDE
3,43, 48
GUERRE
6,12
GUERRE CIVILE
42,47
HINDOUISME
15
HUMANITAIRE
30
IDENTITE
3
IDEOLOGIE
3, 6,43
INFORMATION
27
INNOVATION CULTURELLE
16
INTERCULTUREL
23,26
ISLAM
5,9,15,22,29,31
ISLAMISME
27,28
JUSTICE
6, 48
LEARNING PROCESS
18
MEDIATEUR POUR LA PAIX
38
MEDIATION
25
MEDIATION POUR LA PAIX
42,48, 49
MOUVEMENT INDIEN
15
NATIONALISME
4,45
NGO
14



NON VIOLENT MOVEMENT
14
NOUVELLES TECHNOLOGIES
27,28,29, 31
OPPOSITION
42
ORGANISATION COMMUNAUTAIRE
37
PACIFISM
14
PAIX
1, 11,12, 13, 16, 17,21, 22, 34, 48
PARTICIPATION PAYSANNE
15
PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX
38
PAUVRE
38
PEDAGOGIE
24,33
PLURALISME
21
POLITIQUE DE RECONCILIATION
38
PROCESSUS D’EVOLUTION DES MENTALITES
21
PROCESSUS DE NEGOCIATION
36, 37
PROCESSUS DE PASSAGE DE LA GUERRE A LA PAIX
13, 16, 36
PROPAGANDE
29, 30, 31
PROTECTION DES MINORITES
38
RECONCILIATION
21
RECONCILIATION NATIONALE
48, 49
REFUGIES
47
RECONSTRUCTION DES INSTITUTIONS
44
REFLEXION COLLECTIVE
13
REFUGIE
37
RELATION COURT TERME LONG TERME
16
RELATION ETAT SOCIETE
36
RELATION RELIGIEUX POLITIQUE
5
RELATION RELIGION ETAT
44



RELATION RELIGION PAIX
49
RELATION RELIGION POLITIQUE
9,21, 40, 44, 45, 46
RELATION RELIGION SOCIETE
8
RELATION RELIGION VIOLENCE
5
RELATIONS INTERETHNIQUES
47
RELATIONS INTERNATIONALES
16
RELIGION
1,4,8,12,17,21,22, 26,28, 34,42, 45, 46
RELIGION ET POLITIQUE
22
RELIGION ET VIOLENCE
3,9,22,43
RELIGIONS
23,25, 33
RENCONTRE
21
RENFORCEMENT DE LA SOCIETE CIVILE
36
REPRESENTATIVITE
36
RESEAU
27,29
RESISTANCE AU CHANGEMENT
16
REUSSITE
8
REVOLUTION
42
SCIENCE
12
SCIENCES SOCIALES
10
SOLIDARITE
21
SOLIDARITE
37, 38
SYSTEME DE VALEURS
44
THEOLOGIE
11, 40
THEOLOGIE DE LA LIBERATION
10
TRADITION CULTURELLE
16
TRAINING PROCESS
18
TRANSITION POLITIQUE
21



VALORISATION DE L’EXPERIENCE
13
VIOLENCE
1, 11,25
WAY OF LIFE
32
Mots clés libres
BEN HADJ
29
CHRISTIANISME
3
CONFERENCE EPISCOPALE
34, 42
CONFLIT ETHNICO-RELIGIEUX
5
DEFIS
20
DEMOCRATIE PARTICIPATIVE
36
DJAZ’ARISTE
28
ECONOMIE DE SALUT
11
EGLISE CATHOLIQUE
35
EGLISE MEDIATRICE
39
EGLISE ORTHODOXE

5,46
EGLISE ORTHODOXE RUSSE
22
EGLISE UNIATE
46
ELITES RELIGIEUSES
46
EXTREME DROITE
7
EXTREME GAUCHE
7
FOI
47
FRONT ISLAMIQUE DU SALUT
28,29
GROUPE ISLAMIQUE ARME
29
GUERRE DE BASSE INTENSITE
39
HIERARCHIE
27

HISTOIRE DU CHRISTIANISME
43



ICONE

11
IDEOLOGIE CHRETIENNE

44
IDOLE

11
INTERNET

27,28
ISLAM

20
JEAN-PAUL II

42
KUTHBA

31
LAICITE

20
LIBERTE

35
MADANI

29
MANAGUA

42
MANIPULATION

41
NEGOCIATION

39
OBANDO Y BRAVO

42
OEUVRES CARITATIVES

49
OPPOSITION

34
ORGANISATION

27
ORTHODOXIE

22
ORTHODOXIE ET POLITIQUE

46
PAPAUTE

42
PAPE

35, 40
PASTORALE

49
PAUL VI

42
PEACE STUDIES

14
PRATIQUES RELIGIEUSES

49
PRIERE

21
PROSELYTISME

29, 30, 31



PROTESTANTISME
8, 41
PROTESTANTS
8, 41
RELATION EGLISE ETAT
44
RELATION EGLISE SOCIETE
38
RESPONSABILITE DES EGLISES
44
ROLE DES EGLISES
36
SACRE
1
SAHNOUN
29
SANDINISME
42
SCIENCE ECONOMIQUE
11
SCIENTIFIQUE
28
SOMOZA
42
SUNNISME
27
THEORIE DE LA LIBERATION
40
VATICAN
22, 40
WEB
29, 30
Géographique
AFRIQUE
3,43, 47, 48, 49
AFRIQUE DE I’EST
44
ALG + RIE
20, 21
ALGERIE
9,28
AMERIQUE
35
AMERIQUE CENTRALE
7,8, 34, 41
AMERIQUE LATINE
10, 26, 42
ASIA
18, 32
BALKANS
5,45



CAMBODGE
38
CHILI
40
ENGLAND
14
Etats-Unis
27,29, 30, 31
EUROPE
4,5,22,45
EUROPE DE L’EST
46
FRANCE
17,23, 25, 28, 33
GUATEMALA
36, 37

INDE

15
MEXIQUE

37,39
MONDE

13, 16
NICARAGUA

42
RWANDA

44
USA

14



